

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

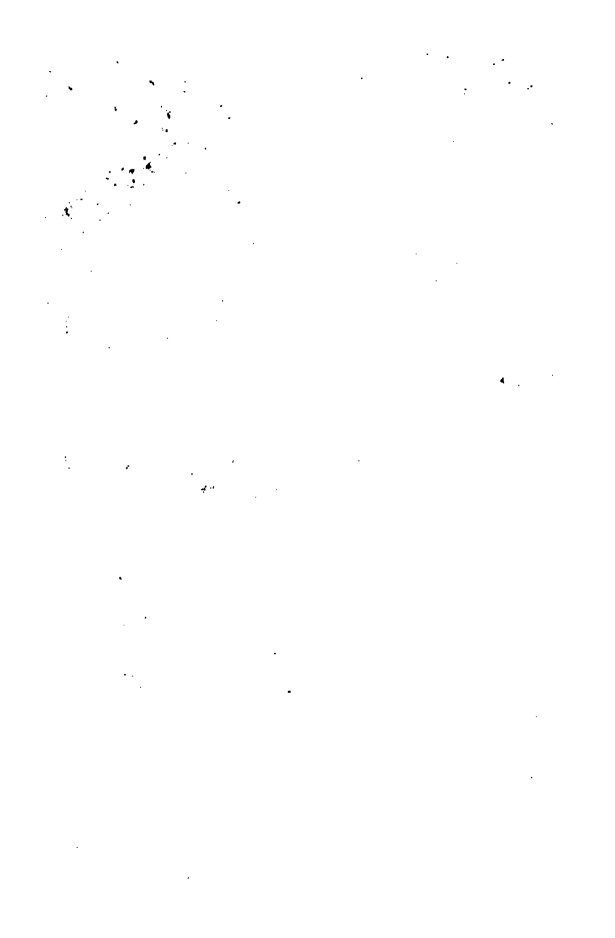
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



and Amil





|  |   | · |   |   |   |
|--|---|---|---|---|---|
|  |   |   |   |   | • |
|  |   |   |   |   |   |
|  |   |   |   |   |   |
|  |   |   |   |   |   |
|  |   |   |   |   |   |
|  |   |   |   | , |   |
|  |   | · | · |   |   |
|  |   |   |   | · |   |
|  | · |   |   |   | · |
|  |   |   |   |   |   |

|   |   | · |   |
|---|---|---|---|
|   |   |   |   |
|   | · |   |   |
|   |   |   |   |
|   | • |   |   |
|   |   |   | · |
|   |   |   |   |
| · |   |   |   |
|   |   |   |   |

| · |  |   |     | , |  |
|---|--|---|-----|---|--|
|   |  |   |     |   |  |
|   |  |   |     |   |  |
|   |  |   |     |   |  |
|   |  |   |     |   |  |
|   |  |   | . • |   |  |
|   |  |   |     |   |  |
|   |  | , |     |   |  |
|   |  |   |     |   |  |
| · |  |   |     |   |  |
|   |  | • |     |   |  |
|   |  |   |     |   |  |
| • |  |   |     |   |  |
|   |  |   |     |   |  |
|   |  |   |     |   |  |
|   |  |   |     |   |  |

# Versuch

über bie

## Gräbersymbolik der Alten.

Von

J. J. Bachofen,

Mitglieb bes archaologischen Instituts zu Rom.

Mit vier Steindrucktafeln.

Bafel,

Bahnmaier's Buchhanblung (E. Detloff). 1859.

221. h 59.

ΠΑΝΤΕΣ ΙΣΟΙ ΝΕΚΥΕΣ, ΨΥΧΩΝΔΕ ΘΕΟΣ ΒΑΣΙΛΕΥΕΙ.

Φωκυλίδου.

## Herrn L. Ross

professor zu Balle



### Pormart.

The bound the charles have not been been been seen at the contract of and it made nancharbing in the sixtensity will similarly of rivery cold apply of antibudicy aromates) and the order of man made of the first the rest to be desired. Session & Cliente Ministration and a regard and a some of a company of the majority sacret in the artifician common and the modificación controllar medical controllar. and affected in manifold of transports and and another many colors managed a of 1911 and I droking a literatury of the 1997 of Secret of surely of the positification? THE ME POT OF MERCHANT SHOPE SHARMARINE HORSELF HIS TOO HER HOSE FOR whate the collection of the operat family objects the \$96 or a realaugmated mile (iii. I) a mark augman myk ap og tilder av blad og samtherede i for de the above of the Oct objects in confund for the good or stone access in all the contractions of the compared that the Miner of the first the contract of the Stranger in the contract of th But we can't and he make your one on their was to Proposition of the Consequent of the proposition of and the first called and seek stand of the adjoint the behind of the property and com contraction depoid and in this winds can be called Complete and drift and the first cone ou original processes proposed extract section are sold and and about the particles are set and and privile papers the branch was animable and remained for the ear-Committees in particular to party or a plant of European party of the party of the party of the end of the effective of the end of t of December 2015 Anna Commission of the State of the Commission of tioner depote side in explose dipondire to the period for each constitution of discussion. The reservoir of a religious and market to be than it within the rest of the THE RESIDENCE OF BRIDGE, AND LOUGH STOP IN THE PROPERTY OF THE CONTRACT OF THE PROPERTY OF THE CONTRACT OF THE Contraction to the case that care your contraction and interfer of are marked that all the first contributions are given by the difference for the safe I for a subjection of the major of the subject of t er out that the state with a medit of the contract of the state of the contract of the contrac

#### Vorwort.

Die wegen ihrer herrlichen Lage vor Porta San Pancrazio an der alten Bia Aurelia fo berühmte Billa Pamfilia hat ju verschiedenen Zeiten die Aufmerksamkeit ber Alterthumsforscher burch bie in ihren Grengen entdeckten Columbarien auf fich gezogen. Die erften Funde fallen mit Sante Bartoli's Unfiedelung in Rom zusammen. Bon ihnen ift und nichts erhalten, als die turge Erwähnung, welche jener berühmte, für bas Alterthum fo begeifterte Beitgenoffe bes Pietro Bellori in die Borrede feines Graberwerks (Antichi sepolcri, Roma 1679) aufgenommen bat. Bon fpatern Aufgrabungen theilt Riebuhr in den fleinen Schriften 1, 337 eine Nachricht mit, die und über die funftlerische und archaologische Bedeutung berfelben völlig in Unkenntniß lagt. Diese Entdedungen waren beinabe in Bergeffenheit gerathen, ale das Jahr 1838 ihnen eine neue an die Seite ftellte. Das damals and Licht gezogene Columbarium zeichnete fich durch die große Bahl und ungewöhnliche Mannigfaltigfeit seiner Bandgemalde aus. Dennoch wurde ihm nur geringe Beachtung ju Theil. Durch eine kurge Befchreibung bes verftorbenen Emil Braun im Bulletino 1838, p. 4 f. aufmertfam gemacht, besuchte ich das Grabgebäude Ende des Jahres 1842. Der Gindruck, den der Anblick diefer Stätte ewiger Rube auf mich hervorbrachte, war um fo tiefer, da ich außer den beiden vom Ritter Campana wenige Jahre zuvor entbedten Columbarien der Borta lating noch feine abnliche Anlage gesehen hatte. Meine Besuche wiederholten fich. Die Rabe des Batican, in deffen Bibliothet ich damals manchen Morgen zubrachte, bot dazu baufige Beranlaffung. Die Schönheit der Garten, der herrliche Umblid, den fie eröffnen, die Anschauung antiter Werke, welche die uns vom Alterthum trennenden Jahrhunderte für Augenblide wenigstens verschwinden läßt, dazu der Zauber der Neuheit und Die Frische des Genuffes, den ein erfter romischer Jugend-Aufenthalt bietet; alles dieß vereinigte fich ein Intereffe zu erweden, dem fur das fpatere Leben Dauer gesichert mar. Jenen Besuchen verdante ich den ersten Unftog jum Stubium der antiken Graberwelt, welches mich feither noch zweimal nach Italien

geführt, und in Griechenland neue Nahrung gefunden bat. Bei fortgefetter Lekture ber alten Schriftsteller habe ich es nie unterlaffen, auf Alles ju achten, was fie über Graber und Grabkult darbieten. Go häufte fich in einer Reibe von Jahren ein Material, welches den Bunfch und das Bedürfnig miffenschaftlicher Bearbeitung immer naber legte. Als ich diese zum Behuf mehrerer Bortrage in der Baster antiquarischen Gesellschaft unternommen, und damit einigen Beifall gewonnen hatte, kehrte ich mit besonderer Borliebe zu jenem Bamfilischen Columbarium gurud, bas für mich den Ausgangepunkt eines fo genugreichen Studiums bildete, und durch einige an Ort und Stelle auf der Mauer felbst genommene Durchzeichnungen auch in der Ferne zu immer erneuerter Betrachtung aufforderte. 3mei der gablreichen Bandgemalde nahmen meine Aufmerksamkeit besonders in Unspruch. Das eine reigte durch die neue Wendung, in welcher es die auch in dem Campana'schen Columbarium erhaltene Darstellung des seilflechtenden Ocnus vorführt, das andere durch die Bedeutung, welche es drei auf einem Tripus liegenden doppelt gefärbten Giern beilegt. Als ich diese beiden Grabbilder vor einigen Jahren der Baster antiquarifchen Gefellichaft gur Betrachtung vorlegte, waren fie noch nicht veröffentlicht, und nur hie und da durch die im Munchner Antiquarium ausgestellten Rachbildungen bes geschickten Malers Carlo Ruspi bekannt geworden. Seither ift der gange Kreis der Bamfilischen Bilber, drei ausgenommen, die auch zu München den Bliden des Publikums entzogen werden, durch die Abhandlungen der königlich Bairischen Akademie der Wiffenschaften B. 8, Abtheil. 2 in lithographischer Nachbildung verbreitet und durch Otto Jahn mit furgen Erläuterungen verfehen worden. Das Erscheinen dieser verdienstlichen Schrift hat meinen langft gehegten Gedanken, Die Früchte eigener Forschung gelehrten Alterthumsfreunden gur Brufung vorzulegen, endlich gereift. Die drei Mpsterien-Gier und Ocnus der Seilflechter bilden die Grundlage und den Ausgangepunkt zweier Berfuche über die Grabersymbolik der Alten, welchen ich durch die einläfliche Behandlung mancher der dunkelften Theile diefes noch fo wenig betretenen Keldes und durch die Ruruckführung des Einzelnen auf umfaffende Borftellungen ber alten Welt eine weit über bas Gebiet der Kunftarchaologie hinausreichende Bedeutung zu sichern suchte. Ueber Brab und Grabfult haben die eilenden Jahrhunderte und alle Neuerungen, die fie mit fich führen, nur geringe Macht. Ihre Symbolit, in ben altesten Anschauungen unseres Geschlechts wurzelnd, reicht unverändert, wenn auch zulest nicht mehr verstanden, hinab in die Zeiten des finkenden Beidenthums und über diese hinaus in das neue Beltjahr, das Chrifti Menschwerdung eröffnet hat. Spate und frühere Gefchlechter treten in unmittelbare Berührung und mit der Bedeutungelofigkeit zeitlicher Trennung verbindet fich diejenige volklicher

Berschiedenheit und raumlicher Entfernung. Licfert fur jene bas Gifpmbol ein hochft merkwurdiges Beispiel, so tritt die lettere in dem feilflechtenden Denus, den Aegypten, Afien, Griechenland und Stalien in gleicher Weife fennt, nicht weniger überraschend hervor. Die große Bedeutung, welche die alte Graberwelt gerade durch biefen Charafter der Stetigfeit und Unwandelbarfeit gewinnt, wird durch den Einblick, den fie uns in die schönste Seite des antiken Geiftes eröffnet, noch erhöht. Bermögen andere Theile ber Alterthumswiffenschaft unfern Berftand zu feffeln, so gewinnt die Betrachtung der Refropolen unser Berg, und vermag nicht nur unfer Biffen zu bereichern, sondern auch tiefern Bedurfniffen Nahrung ju gemahren. 3ch habe, wo fich die Gelegenheit dazu bot, nicht unterlaffen, auch biefer Seite meine Betrachtung juguwenden, und, fo viel an mir lag, jene Gedanten wieder jum Bewußtsein ju bringen gefucht, beren Rulle und Sobeit an der Statte des Todes nur das Symbol, nicht die Sprache darzulegen vermag. Dadurch bin ich vor Allem einem Bedürfniß meiner eigenen Natur gerecht geworden, vielleicht aber auch dem hochsten Biele aller Alterthumsforschung, die Ideen fruberer Geschlechter einer Zeit, die der Erfrischung gar fehr bedarf. in ihrer hohen Schonheit ju erfchließen, naber gefommen, ale es einer an ber Form und ber Dberflache ber Dinge haftenden Betrachtung erreichbar ift. Blofies Material zu sammeln, war nicht meine Absicht. Collectaneen bilden keine Bearbeitung und geben kein Berständniß. Sabe ich der Ginzelnheiten eine große Babl berührt, fo gefchah es doch nur zu dem 3mede, um durch fie zu Ideen von weiterm Umfang aufzusteigen, und den Bunkt der Berknüpfung für manches fceinbar gang Bufällige und Bufammenhangelofe aufzufinden. Go bin ich mehr als einmal von ber großen Sauptstraße abgegangen, um auf Seitenpfaden nach Blumen zu fuchen, und bann eine Beile fpater mit frifcherm Muthe wieder nach dem verlaffenen Bege gurudzukehren. Die Forschung hat dadurch an Mannigfaltigkeit gewonnen, ohne wie ich hoffe, an Ginheitlichkeit zu verlieren. richtige Berknüpfung bes Besondern und bes Allgemeinen ift bas Geheimniß. worin alles Berftandniß ruht. Ift jedes für fich werthlos, fo bilden fie bagegen durch ihren Berein ein Ganges, das beiden Seiten des menschlichen Beiftes, feinem Bedurfniß nach Mannigfaltigfeit und seinem Streben nach Ginheit, gleicherweise genügt. Dieß ift bas oberfte Gefet, nach welchem ich die folgenden Berfuche entwarf, und nach bem ich fie auch beurtheilt feben möchte.

-

### Die drei Mysterien-Eier.

Ein Grabbild.

Tafel 3.

•

Das Grabbild, welches auf der britten Tafel mitgetheilt wird, ift in allen feinen Einzelnheiten vollkommen bestimmt und beutlich. Eine Gesellschaft von fünf Junglingen umgiebt ein von drei Fußen getragenes Tischchen, auf welchem brei Gier niederlegt find. In der Erscheinung ber einzelnen Figuren zeigt fich eine beinahe vollständige Uebereinstimmung, welche inden durch die Berschiedenheit im Burf bee Obergewandes, in ber Gestifulation, in ber haltung und Darftellung bes Rorpers, und durch die geschickte Gruppirung des Gangen vor Monotonie bewahrt wird. Baarfuß und baarhaupt figen die Epheben, auf Banten vertheilt, und richten ihre Aufmerksamkeit auf ben in ber Mitte ftebenben Tifch, beffen drei Gier den Gegenstand ernster Unterhaltung ju bilben scheinen. Un dieser nehmen die beiben, rechts und links am meiften in ben Bordergrund gerudten Bestalten ben regsten Untheil, mahrend die drei im Sintergrund vertheilten Figuren mehr auf die Rolle bes Ruborens angewiesen find. Um unthätigften ericheint die, bem Rreise ber übrigen auch ortlich entfernte rechte Seitengestalt, beren Singufügung burch die Nothwendigfeit ber Runfzahl dem Runftler geboten gemefen zu fein icheint. Befondere Aufmertfamteit erregt der Mprthenfrang, ber bas haupt bes Ginen ber Junglinge umgiebt, nicht geringere bie brennende Dellampe, welche ein Underer auf ber flachen Sand bes vorgehaltenen linken Urmes traat. Diefe beiden Attribute wurden den religiofen Inhalt der gangen Darftellung außer Zweifel fegen, mare er nicht ichon aus der fehlenden Ruß- und Ropfbededung erfichtlich genug. Die fafrale Bedeutung ber Lampe verträgt fich wohl mit der Tageshelle, die in der Ferne die Umriffe von Gebauben, eines Tempele und einer Salle, erkennen lagt. Die Berfammlung ber Junglinge findet des Tages und unter freiem himmel ftatt, und der vierseitige wurfelformige Steinblod, die moles nativa 1), die im Bordergrunde fichtbar wird, zeigt bas offene Feld als Ort ber Busammenkunft. Die alte Runft hat in diefem Grabbilde ibr, in ber alteften symbolischen Richtung aller Darftellung begrundetes Berfahren, in den Rebendingen mehr andeutend als ausführend gu

<sup>1)</sup> Ovid. Fast. 5, 149.

Werke zu gehen', aufs glücklichste zur Anwendung gebracht. Das Ganze aber zeigt in Einfachheit der Anlage, Kunst der Gruppirung, Symmetrie der Bertheilung von Personen und Zugaben, und in der gemessensten Berschmelzung von Ruhe und Bewegung einen Anschluß an die Größe und Meisterschaft des vollendeten Styls, welcher auch den Kunstwerken späterer Zeit, und einer ganz handwerksmäßigen, slüchtigen und sorglosen Dekoration der Grabstätten unterzgeordneter Bolkstlassen hohes artistisches Interesse verleiht.

In der Beschreibung des Pamfilischen Bildes haben wir einen Umftand übergangen, ber uns nun jum Ausgangspunkt unfrer gangen Erörterung bienen foll. Die brei auf dem Tifche niedergelegten Gier zeigen eine Gigenthumlichkeit, welche auf unserer Tafel 3 in genauem Anschluß an die Münchner Copie bervorgehoben worden ift. Sie find nicht einfärbig, sondern der Länge nach getheilt, in der obern Salfte weiß, in der untern dunkel bemalt. Und diese Theilung wiederholt fich an allen Dreien mit berselben Scharfe und Bestimmtheit. Stande diefe Erscheinung vereinzelt da, fie mußte bennoch ale bedeutungevoller Bug festgehalten und erklärt werden. Aber frühere Grabfunde zeigen Dieselbe Eigenthumlichkeit, und fchließen fo die Unnahme einer Augentaufchung ober einer in Rünstlerfreiheit wurzelnden Zufälligkeit als unmöglich aus. Um entscheidendsten tritt und hier eine Lamberg'sche Base bes Wiener Cabinets entgegen. Da ich fie zu wiederholten Malen felbst gefeben, so kann ich mit voller Bestimmtheit reden, und der Laborde'schen Abbildung Mangel an Genauigkeit in dem für uns wichtigsten Detailpuntte vorwerfen. Auf einer aus brei gurudweichenden Stufen bestehenden ppramidenförmigen Basis fitt ein nackter bartiger Silenopappos. Seine Linke halt einen machtigen Thursus, Die Rechte einen Murthenkrang, Der einer mit durchsichtigem langem Chiton bekleibeten, einen eiformigen Korper entgegentragenden weiblichen Geftalt bestimmt zu fein scheint. Un der Mittelftufe hangt eine guirlandenformig befestigte, an beiden Enden gabelartig getheilte Binde herab. Auf derselben Stufe steht, auf dem rundern Ende aufgerichtet, 1) ein Ei, das eben jene doppelte Farbung zeigt. Der Lange nach getheilt, sondern fich die Farben in scharfer Linie. Die rechte Hälfte ist dunkelroth, wie die Binde, die linke hell. Die Uebereinstimmung Diefer Darftellung mit jener bes Bamfilifchen Grabes ift vollkommen. Reben bem Gi ber Mittelftufe zeigt bas Bafenbild noch

<sup>1)</sup> Das runde Ende ist das weibliche, das spise das männliche. Daher der Glaube, dessent Columella R. R. 8, 5. med. gebenkt. Cum deinde quis volet quam plurimos mares excludi, longissima quæque et acutissima ova subilciet, et rursus cum seminas, quam rotundissima. Daher mag es kommen, daß die Eier des Pamfilischen Grabes sowohl als das der Lamberg'schen Base nach der Länge getheilt sind. Eine Theilung nach der Breite würde den Unterschied der Geschlechter hervorgehoben haben.

einen gang fleinen runden Rorper, der fich auf ber oberften Stufe in der 3meis gabl wiederholt. Eine fichere Bestimmung ift nicht wohl möglich. Aber ich zweifle kaum, daß wir hier Ruffe, deren Naturbedeutung ja allgemein bekannt ift, por und baben. Wie bem auch fei, über bas Gi und beffen boppelte bunfle und belle Karbung laft ber Augenichein keinen Zweifel zu. - Bas Die Denkmaler bildlich barftellen, ermabnen auch schriftliche Reugniffe. Merkur murbe auf Bilbern mit balbichmargem, balbweißem Bileus bargeftellt. Das bezeugt ber, wenn auch in das Mittelalter fallende, doch wohl aus guter alterer Quelle schöpfende Albericus Philosophus, de Deorum imagin. 6. — de viro in fæminam et de fæmina in masculum se mutabat, cum volebat: et ideo pingebatur cum utroque sexu. De albis vero nigra et de nigris alba faciebat, quod ostenditur per eius pileum semialbum et seminigrum.') Der gleiche Gedanke wird auf Merfuresohn Autolycus übertragen, beffen Runft, Schwarz in Beiß und Beiß in Schwarz zu verkehren, von Ovid Met. 11, 314, Nat. 5, 5, Hygin. f. 201 ber-Philostrat ergablt im Leben bes Apollonius 3, 3, in ben vorgeboben wird. Sumpfen bes Spphafis habe jener Philosoph eine Frau gefunden, die vom Saupte an bis auf die Bruft schwarg, von der Bruft bis auf die Ruge gang weiß gewesen sei. Sie sei der indischen Aphrodite geweiht, und wie dem Apis in Aegypten, fo merbe Diefer Gottin ein buntes Beib geboren. Besonders bezeichnend ift, mas Hygin f. 4 von ber Ino des Guripides berichtet. Diese gebiert von Athamas Zwillinge, ebenfo Themisto. Gifersucht treibt die lettere, Ino's Rinder dem Untergang ju weiben. Die dem Tode bestimmten Zwillinge sollen mit ichwargen. Themisto's Rinder mit weißen Rleidern bedect werden. Aber Ino mablt die weißen Gemander fur ihre eigenen Spröflinge, und gieht die ichwarzen ben Rindern Themisto's an. Go ichlachtet Themisto ihre eigenen Gohne, und tödtet bann aus Berzweiflung fich felbft. Der Ginn ber Doppelfarbe tritt in Diefer Erzählung mit voller Gewifiheit bervor. Schwarz gehört dem Reiche bes Schattens, Beiß bem bes Lichts. Die Bedeutung fest fich fort in ber ficus nigra und ficus alba, und bier ift fie um fo beachtenswerther, je hober die Stellung, welche ber Feigenbaum in den alten Naturreligionen, befonders in dem phallischen Dionysoskult, einnimmt. Nach Veranius de verbis pontificalibus gehört die sicus alba zu den felices arbores, die sicus nigra nach dem ostentarium Thuscum ober arborarium ju ben infelices.2) Der Gegensat von Beiß und Schwarz läßt fich auf einer großen Bahl von Grabvasen, in den ver-

<sup>1)</sup> Eine Gemme bes Mus. Florentinum 1, 70. 5. zeigt Merkur mit bem linken Fuß auf einem in die Höhe gerichteten Gi. Gori p. 143. denkt an den glodus terrestris, was nach der Absbildung burchaus falsch ift.

<sup>2)</sup> Macrob. Sat. 2, 16; 3, 7.

fchiedensten Anwendungen verfolgen. Auf einem Basenbild bei Passeri, Picture Etruscor. in vascul. 3, 217 zeigt ber Tobesgenius, ber hinter bem Leichenbett erscheint, die schwarze Karbe an der Tunita, den Schuben und Mügeln, mabrend ber Rorper felbit weiß ift.1) Underwarts find es die Tanien, mit welchen die Grabfaule umbunden wird, die abwechselnd weiß und fcwarz erfcheinen.2) Richt weniger begegnen weiße und fcmarge Delphine in Berbindung mit den zuuara, welche benselben Farbenwechsel zeigen.3) Der Wechsel von Leben und Tod. der das Grundgesetz der tellurischen Schöpfung bildet, hat in dieser Farbenverbindung seinen Ausdruck gefunden. Daber pagt er vorzüglich zu ben Dioscuren, die eben in diesem Sinne stets sich ablösend den Tag und die Racht am Simmel emporführen.4) Beig und roth erscheinen die beiden Bferde auf einer Grabvase des Cabinet Pourtalès-Gorgier, welche R. Rochette, monuments inedits p. 96, n. 1 erwähnt. Die gleiche Erscheinung wiederholt fich in ben Sppogeen der Monterozzi von Corneto, der Nefropole der alten Tarquinii. Bir feben hier rothe und schwarze, blaue und hellgelbe Pferde mit einander verbun= ben.5) Auf einem andern Bandgemalde berfelben Graberstadt erscheinen die beiben den Todten gur Unterwelt geleitenden Genien abwechselnd ichwarz und weiß, wie denn auch die Gewandung des Todten felbst Diefelbe Berbindung ber beiden Karben zeigt.6) Diek erinnert an die Darstellung von Hvvnoß und Thangtos auf dem Kasten des Rypselos, wo Thanatos schwarz, Sypnos aber weiß erschien.7) Aurora, die dem Reiche des Tages angehört, hat weiße Flügel,8) ebenso der

<sup>1)</sup> R. Rochette, mon. inéd. de l'antiq. figur. p. 222. Kreuzer, Symbol. 4, 445.

<sup>2)</sup> Vases d'Hancarville 1, 55. Vases du comte Lamberg 1, 13. Inghirami, mon. Etruschi. Serie 6, tav. 6. Eine noch nicht edirte Base des Wiener Cabinets, 5, 255, diese um so bemerkenswerther, da die Grabstelle auf ihrer Höhe Eier trägt. Eine zweite, ebendaselbst 5, 221, die den Bechsel von Dunkelroth und Weiß auch in den übrigen Ornamenten der Grabsaule durchführt, beibe bacchische Initiations-Basen.

<sup>3)</sup> Canina, Etruria marit. 2, 27.

<sup>4)</sup> Plin. 2, 7. nimmt in seine Bekämpfung der Unsterblichkeit des Menschen den Satz auf: (Deos credi) ovo editos et alternis diedus viventis morientisque puerilium prope deliramentorum est.

<sup>5)</sup> Micali, storia degli antichi popoli Italiani. Milano 1836. tav. 67. 68. 70. Bergi. Paus. 1, 29. 5. über die beiden mit einander streitenden Pferde auf der Grabstele der Athener, wovon daß Eine Μελάνωπος, daß andere Μακάφτατος heißt, und die Platonische Allegorie von den beiden Pferden im Phädruß. Zene hellgelbe Farbe bezeichnen die Römer durch albogilvus. Serv. Georg. 3. 82.

<sup>6)</sup> Micali. tav. 65. Bergl. Aeschyl. Agamemn. 654: διαλή μάστερι. Daran schließt sich bie gabelförmig getheilte Tänie ber oben erwähnten Base bes Wiener Cabinets, welcher sich andere Monumente, auf benen eine ähnliche Zweitheilung angebeutet wird, anschließen.

<sup>7)</sup> Paus. 5, 17, 4.

<sup>8)</sup> Euripid. Troad. 848-855.

Morgenstern, ') wahrend bie Racht und Besperus mit fcmargen bargeftellt merben.2) Auch in die Augurien greift berfelbe Unterschied binuber. 3mei Abler erscheinen bem Ugamemnon, ber im ichmargen Gefieder voran, ber im ichneeweißen Rittig ihm nach.3) Den weißen Raben mandelt Avoll in einen fcmarken um, weil er Coronis nicht bewacht.4) Artemidor ergahlt von zwei Raben, die auf der Samnitischen Beiberinsel am Ausfluß bes Liger erscheinen, und bort mit einander tampfen. Sie haben den rechten Flügel halbweiß. 5) Bezeichnend ift der Bug ihres Mythus, wonach der unterliegende fiegt. Das will fagen, ber Tod ift die Borbebingung bes Lebens; ber Berlierenbe gewinnt, wie in bem Burfelspiele, das ber Tempelbiener bem Beracles anbietet, ber Unterliegende bereichert wird.7) Die Bertheilung von Beig und Schwarz auf Leben und Tob wiederholt fich in vielen einzelnen Erscheinungen. Beife Rleider werden an den Geburtefesten angezogen,8) die greife Priefterin, welche den Dienst bee Elifchen Sosipolis verfieht, verhüllt Ropf und Antlig mit einem weißen Schleier. Dit seinem Rulte wird der der Gileithpia verbunden, benn fie hat ihn ans Licht geboren.9) Wie bier die weiße Karbe Leben und Geburt anzeigt, fo ift Schwarz bie bes Tobes und der Trauer. Paulus, Receptæ sententiæ 1, 21, 14: Oui luget, abstinere debet a conviviis, ornamentis, purpura et alba veste. 10) Als Trauer farbe erscheint Schwarz bei Lactant. de mortib. persecutor. 39. Besonders belehrend hierüber ift das Funerar-Gastmahl des Domitian, an welchem nach der Beschreibung des Dio Cassius 67, 9 nicht nur das Gerathe, der Saal felbst, fonbern auch die Todesgenien schwarz gekleidet auftraten. Der atratus senex gilt Galba ale Tobesbote, 11) und bamit mag man bes Brutus Geficht vor ber Schlacht bei Philippi vergleichen. 12) Schwarz ift daber ber Todesgenius, den Lucian im Philopseud. 31, 32, V. 7, 283-285. Ed. Bipont. befchreibt, wozu ber Scholiaft bemerkt, mit fcmargen Gewändern habe man die Todten eingehüllt. Schwarz ge-

2) Eurip. Orest. 178. Stat. Theb. 8, 159.

<sup>1)</sup> Jon beim Scholiasten zu Aristoph. Pax. 801 (835) Euripid. Electra 102 : λευκον όμμα.

<sup>3)</sup> Aeschyl. Agam. 113 f.

<sup>4)</sup> Albricus de deor. imag. 4. Ovid. Met. 2, 544. Hygin f. 202.

<sup>5)</sup> Strabo 4, 198: δύο κόρακας την δεξιάν πτέρυγα παράλευκον έχοντας.

Φ) Τους δόρνεις επιπτάντας τὰ μεν (ψαιστὰ) εσθίειν, τὰ δε σκορπίζειν. οὐ δάν σκορπισθή τὰ ψαιστὰ, εκείνον νικᾶν.

<sup>7)</sup> Plutarch in Romulo 5. Qu. rom. 35. Macrob. Sat. 1, 10. p. 251 Zeune.

<sup>8)</sup> Athenæus 4, 32. Petronius Sat. 88.

<sup>9)</sup> Pausan. 6, 20, 2. 3.

<sup>10)</sup> Cuiac. obsery. 21, 13. Kirchmann, de funerib. 2, 17.

<sup>11)</sup> Sueton, Galba 18.

<sup>12)</sup> Plutarch, Brut, 36, 48.

wandig beift ber König ber Tobten bei Euripid. Alcost. 843., und damit stimmen Orest. 457, Hecub. 705,1) fowie Aeschyl. Coephoren 9 überein. Schwarz ift bas Trauersegel bes Theseischen Schiffes bei Pausan. 1, 22, 5. Der unterirbifche Ofirie, ben die Aegyptier unter bem Namen Serapis verehrten, wird als Ronig des Todtenreiches mit ichwarzen Farben angemalt.2) Den unterirbischen finstern Göttern ift die atra cupressus, die abgebauen nie wieder grunt. beren Schatten ben Tod bringt, die man vor den Leichenhäusern aufpflangt, geweiht.3) Cæruleus nennt Cato die Trauerfarbe, mas Gervius burch ater erflart. Schwarz find die Grabergefage; fo erscheinen fie, mit weißen Binden ummunben, auf einem Basenbilde bei R. Rochette monum. t. 30; wie der Apollinische Omphalos mit schwarzen und weißen Tanien geziert, ebendaselbst t. 37. In einer Inschrift bei Fornerius, rer. quotid. 2, 27 lesen wir: mortuum me quoque funerari jussi rebus lugubribus quibus vivos paravi lecto stragulis forensi penula, nigris omnibus. Daber die fcmarze Grundfarbe fo vieler Grabvasen, und das schwarze Todtengeschirr der Chiufinischen Graber, welches in so großer Bahl unsere Museen schmuckt. An andern Stellen wird Weiß zur Trauerfarbe erhoben. Bon Spartanern, Meffeniern, Romern bezeugen die Alten, baß die Weiber zur Trauer weiße Rleider tragen und daß der Leib des Berftorbenen weiß eingekleidet wird.4) Dem Aristodem erscheint seine Tochter schwarz ge= wandet, und bringt ihm weiße Rleider mit einer goldenen Krone. Darin erkennt er die Borbedeutung seines Untergangs. Wenn hier die Karbe des Lichts mit dem Tode in Zusammenhang gebracht wird, so ift nicht der Untergang des Leibes, sondern der Durchgang der Seele jum Leben im Reiche bes Lichts die leitende Borftellung. "Der Leichnam wird bestwegen fo geschmudt," fagt Plutarch, "weil man es an ber Seele nicht tann, und fie boch gerne rein und glangend fortschicken will, da fie nun nach überstandenem harten und mannigfaltigem Rampfe ihrer Banden entledigt ift."

Wir befinden uns also hier nicht mehr auf dem Gebiete des rein körperslichen Lebens, sondern treten jener höheren Mysterien-Idee, welche in dem Tode des Leibes die Borbedingung des Durchgangs der Seele zu einem höhern Jusstand erblickt, gegenüber. In diesem Sinne verbindet sich die weiße Farbe ganz vorzugsweise mit der Lustration, wie denn die Erinpen bei Aeschylus nach Orest's Sühne die schwarze Farbe abgelegt und mit der weißen vertauscht haben; ebenso

<sup>1)</sup> Aen. 4, 694. mit Servius.

<sup>2)</sup> Clemens, Protrept. p. 42. Potter. Euseb. Præpar. Evang. 3, 41.

<sup>3)</sup> Serv. Aen. 3, 62-68.

<sup>4)</sup> Pausan. 4, 13, 1. Artemidor. Oneirocrit. 2, 3. Plutarch, Qu. rom. 23.

mit der Initiation, so daß wir auf einer großen Anzahl von Grabgefäßen den zur Göttlichkeit durchgedrungenen Initiirten weiß, und mit der weißen Strahlenkrone des Lichts geschmückt erblicken, und die Sitte der Eingeweihten, sich mit Gyps zu bemalen, in ihrer tiesern Bedeutung und im Zusammenhange mit jenen Basenbildern erkennen. In diesem Sinne ist es auszusassen, wenn Heracles, der den dreiköpsigen Cerberus siegreich aus der Unterwelt zurücksührt, und dessen Geele, von allen Schlacken des überwundenen Stosses gereinigt, an der göttlichen Herrlichkeit Theil nimmt, während seines Leibes Eidolon in der Unterwelt bei den Schatten weilt, die alba populus den Hellenen bringt, und diesen Baum, durch die olympischen Spiele, dei deren Opfern das Holz der Weißpappel allein zur Anwendung kommen kann, zur höchsten Ehre erhebt.2) Im Gegensaß dazu ist die am Po und in Gallien heimische nigra populus das Bild der noch rein kossischer Religionsstuse der Bölker des Eridanus, dei welchen Schwarz als die allein hervortretende geheiligte Farbe genannt wird,4) und denen die sonnenlosen, in ewiger Kinsterniß lebenden Kimmerier sich anschließen.5)

Aus der Berbindung aller dieser Zeugnisse und Denkmäler ergiebt sich als völlig unzweiselhaft, daß die doppelte Färbung der Eier unseres Grabbildes nicht nur kein zufälliger, sondern im Gegentheil ein höchst bedeutungsvoller Umstand ist. Ihr Sinn kann keinem Zweisel unterliegen. Der Wechsel der hellen und der dunkeln Farbe drückt den steten Uebergang von Finsterniß zum Licht, von Lod zum Leben aus. Er zeigt uns die tellurische Schöpfung als das Resultat ewigen Werdens und ewigen Bergehens, als eine nie endende Bewegung zwisschen zwei entgegengesetzen Polen. Berdient diese Idee um ihrer inneren Wahrsheit willen unsere höchste Ausmerksamkeit, so muß man zugleich den einsachen Ausdruck des Symbols bewundern. Durch den bloßen Gegensat der hellen und der dunkeln Farbe wird eine Idee zur Anschauung gebracht, deren ganze Tiese in Worten zu erschöpfen, den größten unter den Philosophen des Alterthums

<sup>1)</sup> R. Rochette p. 230. Note 2. 3. Virgil. Georg. 3, 391. Munere niveo lanæ. Serv: Endymion amasse dicitur lunam: qui spretus pavit pecora candidissima et sic eam in suos illexit amplexus: cujus rei mystici volunt quandam secretam esse rationem. Die Mondinsel Leuke beherbergt schneeweiße Bögel. Philostrat Her. 1, 19. In näherer Beziehung zu ber Mischung von Leben und Tod steht ber Mond, der als himmlische Erde des Stosses Dappelskraft umfaßt, und diese Katur durch die Berbindung schwarzer Fleden mit der weißen Scheibe, wie der zu Erde und Mond in so nahe Berbindung tretende Dammhirsch, durch die ähnliche Beschaffenheit seines Fells, äußerlich darstellt.

<sup>2)</sup> Pausan. 5, 14, 3; 5, 13, 2.

<sup>3)</sup> Pausan. 5, 14, 4.

<sup>4)</sup> Polyb. 2, 16.

<sup>5)</sup> Strabo 5, p. 244.

unerreichbar ichien. Durfen wir nicht annehmen, daß die Unterhaltung, welche Die funf Epheben unseres Grabbildes zu so hohem Ernfte und so lebhafter Betheiligung anregt, gerabe biefe Seite bes Gi-Sombole zu enthullen bemubt mar? Bewiß ift bem Ernfte bes Grabes tein Gegenstand so angemeffen wie diefer. Gewiß wird durch den Tod keine Frage fo nahe gelegt, als die über das Berbaltniß der beiden Bole, zwischen welchen fich alles tellurische Dasein bewegt. Bewiß aber ift auch kein Symbol geeigneter, den Beift über Die Schranken bes leiblichen Daseins hinaus zu der Ahnung der eigenen Wiedergeburt emporzuheben, als dasjenige bes Gies, bas Leben und Tod in fich fchließt, fie beide ju einer untrennbaren Ginheit verbindet, und Alles, mas unfichtbar geworden, von Reuem wieder ans Licht treten läßt. ') Das ift ja eben die hohe Burbe und ahnungereiche Rulle bes Symbole, daß es verschiedene Stufen ber Auffaffung auläfit und felbst aureat, und von den Wahrheiten des physischen Lebens zu denen einer höhern geiftigen Ordnung weiterführt. Doch ich will teine Rictionen aufstellen und mich nicht weiter hinreißen laffen, unferer Grabgefellschaft Gedanten ju leihen, benen fie vielleicht ftete fremd geblieben ift.2) Beffern Dant verdient es, wenn ich hier, in ben Grundzugen wenigstens, ein Gefprach mittheile, bas une von einem alten Schriftsteller überliefert wird. Wie auf unserm Bilde bas Ei den Mittelpunkt der Unterhaltung bildet, fo machen bei Blutarch Senecio. Alexander, Sulla und Firmus auch wieder das Ei zum Gegenstand eines Gefprache, bas an die bochften Fragen über Entstehung bes Rosmus, sowie ber ftofflichen Schöpfung hinanstreift. 3ch bin weit entfernt von der Annahme, daß bem Runftler, bem wir unfer Bild verdanken, gerade jenes Gefprach vorschwebte. und daß er durch seinen Pinsel jenes Symposion bildlich darzustellen versuchte.

<sup>1)</sup> Philostrat im Leben bes Apollon. 6, 19 läßt ben Thespesion von ben Aegyptern sagen: "Sie machen nur symbolische Borstellungen von ben Göttern, unter benen man sich sie selbst benken muß, und eben baburch prägen sie eine tiesere Ehrsurcht vor ihnen ein."

<sup>2)</sup> Obwohl wir uns hier zunächst mit der Natur des stofsstichen Lebens beschäftigen, und das zweisardige Ei als Bild des die ganze, auch die niedere Schöpfung, beherrschenden Gesetzs betrachten, so will ich doch schon jeht einige Zeugnisse zusammenstellen, welche die Bergeistigung der physischen Wahrheiten, wie sie die Mysterien lehrten, über allen Zweisel erheben. Isocrates Panegyr. 6. p. 59. schließt mit den Worten: "Sodann die Weihe, welcher theilhaftig gewordene sowohl über den Ausgang des Lebens, als auch für alle Ewigseit die stohesten Hossinungen haben." Cicero de legid. 2, 14. . . . Initiaque, ut appellantur, ita re vera principia vitwe cognovimus: neque solum cum lætitia vivendi rationem accepimus, sed etiam cum spe meliore moriendi. Apuleius Met. 11, p. 270. ed. Bipont. spei melioris solatia. Endlich die im südelichen Gallien gesundene Inschrift, zuerst bekannt gemacht von Spon, miscell. erudit. antiquit. p. 374, dann von Münter, Erklärung einer Inschrift, welche auf die Samothracischen Mysterien Bezug hat (ubi initiantur gentes orarum ultimm, wie Cicero N. D. 1, 42. von Eleusis sagt) in den Antiquarischen Abhandlungen S. 183 ss.

Aber das wird mir Niemand läugnen, daß eine solche Aufgabe, wenn gestellt, nicht leicht passender als in der vorliegenden Weise hätte gelöst werden können.

Wie Bieles entspricht fich nicht! Schreiben wir, in Nachahmung alter Malersitte, Senecio, Alexander, Firmus, Sulla über die Häupter der vier hervorragenben Figuren unseres Gemäldes, und das Plutarch'sche Gespräch scheint auf die Bande bes Bamfilischen Grabes übertragen. Beide Reste bes Alterthums ergangen fich nun. Bas ber Maler nicht auszudrücken vermochte, bas lefen wir in den Symposiaca 2, 3. Hutten 11, 75., und was hinwieder mit Worten auszufprechen, dem hochsten Gefete der Aufnahme in die Mysterien zuwiderlief, das wurde durch die bildliche Darstellung rois goveroide deuxeixas vor Augen gestellt. Ja, es ift flar, daß man die Mysterien leichter und mit mehr Freiheit dargu= stellen als auszusprechen wagen durfte. Die stummen Figuren öffnen ben Mund. Das Gi bildet ben Gegenstand ihrer Unterhaltung. Die Bechselrede breht fich um die Frage, ob die Senne oder das Gi früher dagewesen. Beranlaffung ju dem Gespräche bildet ein Traum. Welcher Urt er gewesen, wird von Plutarch nicht mitgetheilt. Wir konnen aus andern Schriftstellern Diefe Lucke ergangen. Aus Chrysipp er ro neel xonouw theilen Photius v. Neorros, p. 295, Porson. und Cicero, div. 2, 65 einen solchen Traum mit. Defert ad conjectorem quidam, somniasse se, ovum pendere ex fascia lecti sui cubicularis. Est hoc in Chrysippi libro somnium. Respondet conjector, tesaurum defossum esse sub lecto. Fodit: invenit auri aliquantum, idque circumdatum argento. Misit coniectori quantulum visum est de argento. Tum ille, nihilne, inquit, de vitello? id enim ei ex ovo videbatur aurum declarasse, religuum argentum. In Kolge Diefes ober eines ahnlichen Traumgefichts enthielt fich nun Plutarch langere Beit der Gier.1) "Dadurch gerieth ich, fahrt er fort, auf einem Gastmahl des Soffius Senecio in den Berdacht, daß ich orphische oder pythagorische Grund fage angenommen hatte,2) und deghalb vor bem Gi, wie andere

<sup>1)</sup> Heraclib von Tarent sagt bei Athenaus 2. p. 64, Zwiebel, Schneden, Gier wirften erregenb, δια το δμοειδείς έχειν τας πρώτας φύσεις αίτας τας δονάμεις τῷ σπέρματι. Lobeck Aglaoph. p. 476 sqq.

<sup>2)</sup> Herobot 2, 81 stellt beibe in gleicher Weise zusammen. — Diodor. 3, 64; 11, 23. Apollodor. 1, 3, 2. Arnob. 5, 26. Macrob. Sat. 2, 18. Her. 2, 81. Pausan. 5, 26, 23. sühren die Dionyssischen Mysterien auf Orpheuß zurück, und zeigen Negypten als den Ursprung der darin enthalstenen Lehre. Bergl. indeß Herod. 2, 49. Eratosth. c. 24. — Ueber das Mutterthum der Erde nach Orphischer Lehre Cic. N. D. 2, 26. Diod. 1, 12. Aeschyl. Pers. 1019. Orpheuß Dasein ist von Aristoteles nach Cicero de N. D. 1, 38. gelängnet worden. Odwohl diese, immerhin mit einigem Zagen, außgesprochene Meinung des Stagiriten wenig Bedeutung hat, eben weil sie nur eine Meinung ist, so können wir ihr dennoch solgen, ohne darum das, was als Orphische Lehre bezeichnet wird, zu verwersen. Bielmehr bleibt es unzweiselhaft, daß die sür orphisch außgegebenen

vor dem Herzen oder dem Gehirn, eine heilige Scheu bezeugte, weil ich es für den Anfang der Entstehung hielt (aoxiv ipovuevos pereseus apwowovsa.)" Als nun hiegegen Alexander, ein traumseindlicher Epicureer, ) scherzweis den Bers anführte

Ισόν τοί κυάμους έσθειν κεφαλάς τε τοκή ων

aleich ale wenn die Buthagoreer unter dem Borte wauog megen feiner Aebn= lichkeit mit xúgoig 3) die Eier verstünden, so entwickelte sich ein längeres Gespräch über das Berhaltniß von henne und Gi, in welchem Firmus das Gi, Senecio dagegen die Henne als Princip der Dinge und ursprünglich gegebene Potenz barftellt. Bom physischen Gesichtspunkt gehört diese Frage zu den unlösbaren. Denn jedes Gi fest eine Benne, aber ebenfo ficher jede Senne ein praexistirendes Ei voraus. Negant (Aristoteles, Theophrastus multique Peripatetici) omnino posse reperiri, avesne ante an ova generata sint, cum et ovum sine ave, et avis sine ovo gigni non possit,3) so daß auch die Bögel des Aristophanes in ihrer Parodie der Dipfterienlehre fich auf das Urei ale deffen altefte Geburt gurudführen.4) Undere von dem religiofen Standpunkt. In der Religion ift bas Gi Symbol bes ftofflichen Urgrunds ber Dinge, die doxi peredems. Aus Allem, was Firmus für feine Behauptung beibringt, wird Folgendes besonders wichtig. , Aείσω ξυνετοίσι τον Όρφικον και Γερον λόγον, ος ούκ δρνιθος μόνον τὸ ἀὸν ἀποφαίνει πρεσβύτερον, ἀλλὰ καὶ συλλαβών ἄπασαν ἀυτῷ τὴν ἀπάντων ὁμοῦ πρεσ-Brytereiar avaridyoi. Bon dem übrigen, fahrt er fort, muß ich reinen Mund halten, denn es ist gar zu mystisch. Allein ich wage zu behaupten, daß unter ben vielen Gattungen der Thiere, die die Erde enthält, keine einzige von der Entstehung aus dem Ei ausgeschloffen ift, daß vielmehr das Gi die ungahligen

Lehren ber bachischen Mysterien Griechenlands älteste, zunächst auf Aegypten zurücksührende Theosogie enthalten. Das hohe Alter anerkennt Aristoteles in den von Kreuzer Symb. 4, 28 angesühreten Stellen mehrsach selbst. Ebenso mag zugegeben werden, daß die orphischen Gedickte, wie sie uns erhalten sind, und die Quellen, aus denen Damascius schöpfte, in einer späten Zeit entstanden sein können. Dennoch verlieren die darin niedergelegten Lehren Richts von ihrem wahrhaft orphischen Charakter, weil nur, was orphische Lehre enthielt, mit Ersolg als orphisch ausgegeben werden konnte. Damit gebe ich übrigens durchaus nicht zu, daß die Form der Lieder wirklich so späten Ursprungs ist, als man anzunehmen geneigt scheint, obwohl eine Folge orphischer Schulen auf ihre letzte Gestalt vielsachen Einfluß ausgeübt haben wird.

<sup>1)</sup> Die epikureische Aufsassung der Träume erklärt der Epicureer Cassius dem erschreckten Brutus bei Plutarch, Brutus 37.

<sup>2)</sup> Man sehe, was Pausanias 1, 37. unter Bezugnahme auf die Orphica von dem Heros Kvauirns und dem Ausschluf der Bohnen von Demeters Weihen hervorsebt.

<sup>3)</sup> Censorin. de die nat. 4.

<sup>4)</sup> Aves 699. mit dem Schol. Wichtig ist die ganze Kosmogonie B. 693—704. Die Eimutter Benus heißt Volucrum parens dei Lactant zu Thed. 4, 226.

fliegenden und schwimmenden Thiere, Landthiere wie die Eidechsen, Amphibien wie die Krotodile, zweifüßige wie die Henne, Thiere ohne Füße, wie die Schlange, auch vielfüßige, wie die Heuschrecke, hervorbringt. 1) Οθεν ούκ ἀπο τρόπου τολς περί τον Διόνυσον όργιασμολς, ώς μίμημα τοῦ τὰ πάντα γεννῶντος καὶ περιέχουτος ἐν δαυτῷ, συγκαθωσίωται."

Bleiben wir hier einen Augenblick stehen. Firmus beruft sich auf die Bebeutung des Gies in den bacchischen Musterien. Es ift bier Sinnbild bes allgebarenden und Alles in fich enthaltenden Befens. Bir durfen auf diefe Erflärung volles Gewicht legen, weil der fromme und in feinen religiösen Anschauungen so wurdige Plutarch selbst zu den Eingeweihten gehörte, wie er uns ausdrudlich melbet. Dieselbe bobe Stellung und Bedeutung nimmt das Gi in ber orphischen Lehre ein, und darum gilt es auch ben Pythagoreern, diefen reformirten Orphifern, für beilig. Es bildet den mahren Mittelpunkt ber orphischebachischen Musterien, und jenes Lego's lopos, ben die Initiirten kennen, und auf welchen das 'Aciow geveroid - anspielt. Es ift jenes nowrozeres wor, er ο σπερματικώς το ζωόν έστι, 2) wie Proclus in Timæum 3, 130 nach orphischer Lehre schreibt. Wie vollkommen diese Bedeutung mit dem symbolischen Sinne der Doppelfarbe übereinstimmt, brauche ich taum anzudeuten. Der stoffliche Urgrund ber Dinge, ber aus fich alles Leben ans Licht gebiert, umschlieft Beides. Berben und Bergeben. Er tragt ju gleicher Beit Die Licht- und die Schattenseite der Natur in sich. Das orphische Urei ift halb weiß, halb schwarz oder roth, wie auch Typhon, die zerftorende Rraft, roth dargoftellt wird. 3) Ja biefe Farben geben ebenso beständig in einander über, wie Leben und Tod, Tag und Nacht, Werden und Bergehen. Sie bestehen also nicht nur neben einander, sonbern in einander. Der Tod ift die Borbedingung bes Lebens, und nur in bemselben Berhältniß, in welchem das Berftoren fortschreitet, kann auch die schaffende Rraft thatig werben. In jedem Augenblide geben Berden und Bergeben neben einander her. Das Leben jedes tellurifchen Organismus ift bie Wirkung einer combinirten doppelten Kraft, ber schaffenden und der zerstörenden. Nur so weit diese wegnimmt, kann jene ersetzen. Rein Gedanke hat in der alten

<sup>1)</sup> Lucian, Haloyon 7. stellt die gleiche Lehre auf. Die Natur habe aus den stummen, uns belebten Giern viele Thiere der Lüste, der Erde, des Meeres hervorgebildet, τεχναίς τινῶν legals αλθέρος μεγάλου προςχρωμένη. Bergleiche das 5te Buch des Aristot. de generid. animal. Aelian. H. A. 5, 31.

<sup>2)</sup> Das Ei als  $d\phi \chi \dot{\gamma}$  perédews eröffnet die Mahlzeit, wie die Aepfel als die Frucht jener révedes sie schließen. Horat. Sat. 1, 3, 6. Si collibuisset, ab ovo usque ad mala citaret, Jo Bacche. Cicero sam. 9, 20. Integram samem ad ovum affero.

<sup>3)</sup> Plutarch Is. et Os. 29. Quæst. rom. 98. Pausan. 7, 26, 4; 8, 39, 4. Kreuzer Symb. 4, 594.

Symbolit und Mythologie so vielfachen Ausdruck gefunden ale biefer. Ihn erkennen wir in dem Seile des Denus-Auenus, bas die Gfelin ftets wieder in fich hineinfrift, ihn in dem Gewebe Penelope's und der Tarchetius Tochter, ') bas allnächtlich wieder aufgelost wird; ihn in dem unüberliftbaren Dieben ber aapptischen Rhampfinitessage, und in dem Burfelspiele mit Demeter, in dem ber König abmechselnd gewinnt und verliert:2) Bilder ber ewig vergeblichen Naturarbeit, die nur mit Silfe ewiger Berftorung eine ewige Berjungung bes Gefchlechts zu bewirken weiß. Ihn finden wir wiederum in bem Ring bes Spaes, ber die Einheit der beiden einander entgegenwirkenden Botengen ber Naturfraft durch die Ginheit des bald nach Innen bald nach Außen gekehrten Ringes recht anschaulich macht. 3) Das Gleiche kehrt wieder in den oben erwähnten Borftellungen von zwei ftreitenden Pferden und Raben; in der eregnuegla 4) ber Dioscuren, Die aus demfelben Gi hervorgegangen find, und in ihrer gegenfählichen Berbindung die Bedeutung des Farbenwechsels wiederholen. Mit ihnen fteht das Elische Bruderpaar der Molioniden auf einer Linie. Aus einem Gi bervorgegangen, führen sie vereint dasselbe Zweigesvann, unzertrennlich wie Tod und Leben, unerreichbar schnell dabin fliegend wie das ewige Werden und Bergeben.

Beid' it fuhren gepaart: Der hielt und lenkte bie Bugel, Lenkte die Bugel mit Macht, und der andere trieb mit der Geifiel. 5)

Bilblich wird dieser Gedanke durch zwei gleichen Schrittes dahinstliegende Pferde verschiedener, heller und dunkler Farbe, wiedergegeben. So sehen wir ein schwarzes und ein weißes Pferd neben einander herlausen auf einem Basenbilde bei R. Rochette t. 49. B., auf welchem der Wechsel der beiden Farben durch alle Theile der Darstellung durchgeführt ist. Der beigeschriebene Name Achileus setzt es außer Zweisel, daß wir hier den Tenedischen Mythos von Hemithea's Bersolgung durch den Peleiaden, dessen Beziehung zu Tod und Untergang aus Plutarchs Erzählung hervorgeht, o vor uns haben. Der gleiche Gedanke liegt besonders klar in den beiden Paliken vor. Zu Birgils Worten: pinguis ubi et placabilis ara Palici führt Macrob. sat. 5, 19. p. 555 Zeune solgende Verse aus Aeschylus Aetna an:

<sup>1)</sup> Plutarch, Rom. 3.

<sup>2)</sup> Herod. 2, 121-123.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Plato Respubl. 1. p. 359.

<sup>4)</sup> Clemens Cohort. p. 26. Joannes Lyd. de mens. p. 65. Hygin. Poet. astron. 22. Aelian. V. H. 13, 38. Ilias 1, 302.

<sup>5)</sup> Ilias 23, 641.

<sup>6)</sup> Plutarch Qu. gr. 28.

Σεμνούς παλίκους Ζείς έφίσται καλείν, Ἡ καλ παλίκων εύλόγως μένει φάτις, Πάλιν γὰρ ἵκους' ἐκ σκότους τὸδ' ἐς φάος.

So unrichtig nun auch die hier aufgestellte Etymologie sein mag, da Palici mit Pales, Paris, Palilia, palus, phalæ bem Stamm Pal-Pel angebort, fo bezeichnend ift doch die Sacherklärung, welche an fie angeschloffen wird. Das 3willingspaar der Balifen tritt aus dem Reiche des Schattens in das des Lichts hervor. um aus diefem ju jenem jurudjufehren, und mit jeder Aussaat und jeder Ernte ben Kreislauf von Neuem anzubeben. Als 3willingspaar entsprechen fie völlig ben Dioscuren und Molioniden, und ihre Zweizahl muß auch als bregguegta oder abwechselndes hervortreten ans Tageslicht und Wiederverschwinden gedacht werden. Als die Licht- und die Schattenseite der Natur fteben fie neben einanber wie die beiden Lares, ber Mania Sohne, wie Romulus und Remus, beren Berbindung nach dem gleichen Religionegedanten aufgefaßt ift, wie benn Romulus in dem Mythus bei Plutarch parall. min. 32 als ein wahrer Pyrander (31), in seiner Zerstückelung aber, wie Zagreus, als Dionysos Isodaites gedacht wird, mithin die Lichtfeite der Raturfraft, wie Remus und deffen leerer Sooros die entsprechende Rachtseite darftellt. - hermes halb schwarzer halb weißer but entspricht besonders gut seiner Doppelnatur, fraft welcher er wechselsweise in den Lichthöhen und wieder in der Unterwelt sonnenleeren Raumen weilt. Wie die Caftoren, fo führen die Dedipusfohne abwechselnd die herrichaft 1). ihrem Altare theilt fich die Flamme in zwei ewig nach entgegengesetten Richtungen webende Saulen.2) Der im Rofengarten gefangene Silen verkundet Midas das Geheimnif von dem Born der Trauer und dem der Freude. 3) "Der unaufhörlich fließende Strom der Entstehung wird nie stille fteben, fo wenig als ber ihm entgegenfließende Strom des Untergangs, Acheron oder Cocptus, wie ihn die Dichter nennen mögen." So schreibt Plutarch dem Apollonius, 4) und an manchen Stellen beben die Alten benfelben Gebanken als bas alle tellurifche Schöpfung beherrschende Grundgeset hervor. "Ueberall wird bei Mysterien und Opfern, sowohl unter Griechen als unter Barbaren gelehrt, fagt Plutarch de Is.

<sup>1)</sup> Hygin f. 67. Oedipus . . regnum filiis suis alternis annis tradidit.

<sup>2)</sup> Hygin f. 68. Eteocles et Polynices inter se pugnantes alius alium interfecerunt. His cum Thebis parentaretur, etsi ventus vehemens esset, tamen fumus se nunquam in unam partem convertit, sed alius alio seducitur.

<sup>3)</sup> Aelian V. H. 3, 11. nach Theopomy δύο δε ποταμούς περί τούτον τον τόπον (Ανοστον i. e. Irremabilis) ρείν, και τον μεν ήδοιης καλείσθαι, τον δε λύπης. κ. τ. λ. Rach demielben Gebanten sind die zwei Quellen der Trophoniushöhle, Λήθης ύδωρ und Μνημοσύνης ύδιος gedacht Pausan. 9, 39. 4.

<sup>4)</sup> Bei Hutten 7, 329. ὁ της γενέσεως ποταμός — ὁ της φιθοράς.

et Os. 45, daß es zwei besondere Grundwesen und einander entgegengesette Kräfte geben musse, von denen das eine rechter Hand und geradeaus führt, das andere aber umlenkt und wieder zurücktreibt." Beide sind für den Fortgang der Erzeugung gleich wesentlich. Darum schenkt Jsis dem gefangenen Typhon die Freiheit. Sie weiß, daß die stete Mischung beider Potenzen unerläßlich ist. Typhon darf wohl überwunden, aber nicht aus dem Wege geräumt werden. Ewig geht der Kampf fort, und so oft Typhon gesangen wird, so reißt er sich wieder los, und kämpst mit Horus. "Horus aber ist die die Erde umgebende Welt, in welcher Entstehung und Zerstörung mit einander wechselt." 1)

Daraus erklärt sich die Häusigkeit der Bruderpaare, die bald als ewig sich bekämpsend, bald als freundlich verbunden, meist als Zwillinge erscheinen. Sie sind eben beides zugleich, zwei einheitlich verbundene Gegensäße. Sie beseinden, bekämpsen sich ewig, wie Leben und Tod, Werden und Vergehen, und erhalten dadurch der Schöpfung ihre ewige Jugendfrische. Sie treiben also vereint demsselben Ziele zu, wie die Molioniden; ja der rasche Flug des Gespanns entsteht gerade dadurch, daß das weiße und das schwarze Pferd ihre Anstrengung nach Einem Ziele hin richten. Wie verschieden scheint nicht diese Auffassung von derzienigen, die in dem Wechselmorde der Dedipussöhne hervortritt. Und dennoch sind es nur zwei verschiedene Seiten derselben Grundidee, die hier zum Ausdruck kommen, und in den vielen Beispielen des unfreiwilligen Brudermords in einer dritten Gestalt wiederkehren. Die Zwillingsverbindung beider Kräfte ist besonders bezeichnend für ihr Verhältniß. Zwillinge sind in gleichem Sinn der Schlaf und der Tod, wovon dieser das Sterben, der Schlaf das Wiedererwachen zum Leben darstellt.2) "Homer bezeugt es, wenn er sagt:

Und ein fanfter Schlaf bebedte die Augen Dobffeus, Unerwedlich und fuß, und fast bem Tobe vergleichbar.3)

Und an einem andern Orte:

Sieh, in Lemnos fand fie den Schlaf, den Bruder des Todes.4)

Ebenfo:

Ueberließ ihn den Zwillingebrudern, dem Schlaf und dem Tode.6) wodurch er uns die Aehnlichkeit derselben vor Augen stellt; denn Zwillinge geben

<sup>1)</sup> Plut. Is. et Os. 19. 40. 43. in fine.

<sup>2)</sup> Unter den Tarfischen Terracotten im Louvre findet sich eine größere Anzahl von gestügelsten Geniensiguren, welche den Augenblick der aus dem Schlaf auswachenden Kinder mit großer Raturtreue darstellen. Sie erhalten ihre Erklärung aus der im Text gemachten Bemerkung.

<sup>3)</sup> Od. 13, 80.

<sup>4)</sup> Il. 14, 231.

<sup>5)</sup> Il. 16, 673.

das beste Bild von der Aehnlickeit. — So scheint auch jener Ausspruch des Dichters, der den Schlaf die kleinen Mysterien des Todes nennt, nicht ungereimt."') Also das Zwillingspaar des Todes und Schlases hat auf Grabstelen, wie auf jener der Billa Albani, keine andere Bedeutung, als der, namentlich auf Errusklischen Aschreisten so oft dargestellte Wechselmord der thebanischen Brüder. Es sind die beiden Kräste, die die Schöpfung beherrschen, sich gegenseitig verzehren, aber das Leben aus der Finsterniß stets wieder zum Lichte zurücksühren. Die beiden Attines, auf vielen Grabsteinen, welche herr Dr. haak?) so schön erläutert, schließen sich an denselben Gedanken an, der auch in der Doppelgeißel der beiden Todeskeren wieder hervortritt.3)

Der Wechsel ber beiden Farben ist von den Alten vielfältig und unter verschiedenen Bildern als Grundgesetz des tellurischen Lebens hervorgehoben worden. Aus Plutarche schönem Trostschreiben an Apollonius über den Tob seines Sohnes hebe ich folgende Stellen alter Dichter hervor:

"Des Rades Drehen bringt die eine Felche erft, Und wechselsweise nun die andere auch heraus." "Der Sterblichen Geschliecht geht, wie das Pflanzenreich, Im Rreise stets. Der Eine bluht zum Leben auf, Indeß der Andere stirbt und abgemähet wird."

Zwei Aussprüche, die um so mehr Bedeutung haben, da die in ihnen angewendeten Bilder des Rads und des stets in seinen Ansang zurücklausenden Kreises, nicht auf willführlicher dichterischer Ersindung beruhen, sondern der alstesten Symbolik, namentlich der Gräberwelt, entnommen sind. "Das Menschengeschlecht, sagt Plato von den Gesehen 4, p. 721, und die gesammte Zeit sind von einer Natur. Jenes läuft mit dieser fort, und wird neben ihr fortdauern, und ist auf diese Weise unsterblich, indem es immer Kinder und derselben Kinsder hinterläßt, dadurch allezeit eins und ebendasselbe bleibt, und durch das stete Werden an der Unsterblichseit Theil hat."4) Wie dieser Gedanke in dem Orsphischen Kośwos apigaaros mit dem Doppelhaupt und dem Ei wiederkehrt, wers den wir später beleuchten. In Euripides, Andromache 418 lesen wir: πασι δάνδρώποις άφ ἡν ψυχή τόκι, was Apollonius bei Philostrat V. A. 2, 15 so versallgemeinert: πασι δι ζώοις ἀφ ἡν ψυχή τόκι. Sehr schön ist das Bild, dessen sich Aeschylus Coöphor. 499 bedient:

<sup>1)</sup> Plutarch Consol. ad Apollon. Hutten 7, 331.

<sup>2)</sup> Berhandlungen ber Philologenversammlung in Stuttgart 1856, auch besonders abgebruckt.

Aeschyl. Agam. 654.

<sup>4)</sup> Aehnlich p. 774-776.

Orest: Παίδες γάρ ἀνδρὶ κλήδονες σωτήριοι θανόντι φελλοί δώς άγουσι δίκτυον, τὸν ἐι βυθοῦ κλωςτῆρα σώζοντες λίνου.

"Rinder find dem fterbenden Manne rettender Rachruhm. Wie Rort fcmimmen fie auf der Oberfläche bes Baffers, mabrend bas Rep unten auf dem Boden verborgen ift." Den Gedanken bes emigen Wechsels der Farben auf biefer Welt finde ich wieder in Plutarche Schrift über die Inschrift El im Tempel zu Delphi. Mag die Richtigkeit der aufgestellten Erklärung dabin gestellt bleiben, der darin niedergelegte Gedanke ift davon unabhangig. "Soll ich meine Meis nung über jene Inschrift fagen, fo ift jene Splbe eine für fich bestehende Unrede und Begrüßung Apollons, die in der Seele desjenigen, der fie ausspricht, zugleich eine Borstellung von der Macht dieses Gottes erweckt. Apollo empfängt einen jeden von und, ber ju ihm kommt, mit den Worten: Renne dich felbft! ein Gruß, der gewiß nicht schlechter ift, ale der gewöhnliche: Xaloe, Freue dich. Darauf antworten wir ihm dann mit dem Ausdruck Ei, du bift, und bringen ihm daber den rechten, unverfälschten, einzigen, und ihm allein gebührenden Gruß, der von feinem Dafein bergenommen ift. Denn im Grunde konnen wir an Existenz gar keinen Unspruch machen, sondern eine jede fterbliche Natur schwebt immer zwischen Entstehung und Untergang, und gibt bloß ein Phantom, eine dunkle und ungewiffe Meinung von sich selbst. Strengt man nun seinen Berftand an, um fie völlig und gang zu faffen, fo geht es bemfelben wie einem ftart zusammengepreften Baffer. Denn fo wie das lettere durch das Breffen und Zusammendruden gerrinnt und fich gang verliert, ebenso verirrt fich das Nachdenken, wenn Einer gar zu deutlichen Borftellungen von irgend einem, den Rufällen und Beranderungen unterworfenen Befen nachjagt, bald zu dem Ursprunge, bald zu dem Untergange deffelben, ohne etwas Bleibendes oder wirklich Bestehenbes erhaschen zu konnen."1) "Ift wohl ber Tod zu irgend einer Beit nicht in und? Lebend und todt, fagt Beraclit (6 onorowois, im Ginklang mit feiner Lehre von dem odos avw zal zarw), wachend und schlafend, jung und alt ift immer ein und daffelbe, denn biefes wird nur in Jenes, und Jenes wieder in Diefes verwandelt. So wie Einer aus eben dem Tone Thiere bilden und fie zerschlagen, und fo immerfort Gins ums Andere thun tann, fo hat auch bie Ratur vordem aus eben bem Stoffe unsere Borfahren, nachher unsere Bater, hernach uns felbft hervorgebracht, und wird auch immer Andere nach Andern entwickeln. Der unaufhörlich fließende Strom der Entstehung wird nie stille stehn, so wenig als der ihm entgegenfließende Strom des Untergangs, Acheron ober Cochtus, wie ihn die Dichter nennen mogen. Die erfte Urfache alfo, die une das Licht der

<sup>1)</sup> Plut. Ei apud Delphos c. 17. 18. Hutt. 9, 238.

Sonne zeigt, eben diese führt auch das finstere Schattenreich herbei. Gin Bild hievon ist gewissermaßen die uns umgebende Luft, da sie wechselsweise Tag und Nacht macht, Leben und Tod, Schlasen und Wachen uns zuführt. Deßwegen sagt man auch, das Leben sei eine wieder zu bezahlende Schuld, die unsere Borvater von dem Verhängnisse erborgt hätten, diese müßten wir, so bald der Gläubiger sie fordert, gelassen und ohne Seuszen bezahlen, wenn wir nicht für und bankbare und betrügerische Schuldner wollten gehalten sein.")

Nec superare queunt motus itaque exitiales
Perpetuo, neque in æternum sepelire salutem;
Nec porro rerum genitales auctificique
Motus perpetuo possunt servare creata.
Sic æquo geritur certamine principiorum
Ex infinito contractum tempore bellum.
Nunc hic, nunc illic, superant vitalia rerum
Et superantur item: miscetur funere vagor,
Quem pueri tollunt, visentes luminis oras:
Nec nox ulla diem, neque noctem aurora, secuta est,
Quæ non audierit mixtos vagitibus ægri
Ploratus, mortis comites et funeris atri.2)

Diese beiden Potenzen, beren gegensähliche Berbindung das Leben der Schöpfung erhält, werden uns in dem doppelfarbigen Ei vor Augen gestellt. Es enthält in sich die ganze Naturfraft, läßt alles ans Licht treten³) und nimmt Alles wieder in seinen Mutterschooß zurud. Es sichert der Schöpfung durch die Doppelfraft der Zwillinge, die es umschließt, Unsterblichseit, ut cupido generatim swela propagent, zeigt uns im Wechsel selbst das Bleibende, und entspricht so ganz jenen Urmüttern Aphrodite und Demeter, die in ihrem Wesen Leben und Tod als ineinanderliegende Potenzen verbinden, die halb weiß, halb schwarz, wie die indische Benus, dem Reiche des Todes nicht weniger als dem des Lichts angehören.4)

<sup>1)</sup> Plut. ad Apollon. 7, 328. Hutt. vita mancipio nulli datur, omnibus usu, bei Lucret. de R. N.

<sup>2)</sup> Lucret. de rer. nat. 2, 570-581.

<sup>2)</sup> Lucret. R. N. 1, 1-25.

<sup>4)</sup> Plutarch Qu. ro. 31. über die Feier der Tobtenopfer im December, "weil man sich der Unterirdischen da erinnern muß, wenn die Erde beim Aufgange der Saat aufgerührt wird."
83. 20. (Aphrodite Epitymbia, Libitina). De amore 23; 12, 60. Hutt. Aphrodite zu Delphi äopua genannt, was auf die Vorsiellung von dem durch zwei verschiedensarbige Pserde dahingerissenen Wagen, wie in dem Mythus der Molioniden, in den Circusspielen u. s. w. zurückgeht, daher nicht geändert werden dars, wie man es aus Unkenntniß der zu Grunde liegenden Vorstellung versucht hat. Ucher der Thüre des Campana'schen Columbarium dei der Porta Latina zu Rom stand die Inschrift: Priapus ego sum, mortis et vital locus, ofsendar als Begleitung einer phallischen Darsellung.

Diefe Borftellung nun, welche fo vielen Symbolen und Mythen angebort, aller alten Religion zu Grunde liegt, und in der man weniger über die Natur ber Bötter, ale über die phyfifchen Berhaltniffe ber Schöpfung Aufschluß findet, 1) Diefe in den Bacchischen Mysterien fo fehr in den Borbergrund gerückt zu feben. tonn nicht auffallen, wenn wir die Natur Diefes gang im Stoffe rubenden Rults und die bobe Stellung, welche das weiblich stoffliche Naturprincip in feiner Richtung auf Befruchtung barin einnimmt, im Auge behalten. Das boppelt gefärbte Gi ale Mittelpunkt ber Dionpfoe-Religion zeigt une bas hochfte Befet, das die vergängliche Welt beherricht, als ein dem weiblichen Stoff eingebornes Katum. Plutarche Gespräch wird von Macrob. Sat. 7, 16 wiederholt. Wir theilen das wichtigste hier mit. Et ne videar plus nimio extulisse ovum elementi vocabulo, consule initiatos sacris Liberi Patris, in quibus hac veneratione ovum colitur, ut ex forma tereti ac paene sphærali atque undiqueversum clausa et includente intra se vitam, mundi simulacrum vocetur. Mundum autem consensu omnium constat universitatis esse principium. Die Bergleichung ber Eiform mit ber Geftalt bes Alle wird öfter bervorgeboben. Aus ben beiben Balften bes Gis find himmel und Erbe hervorgegangen. Nach ber indischen Rosmogonie wohnt Brahma lange Zeit verborgen im Urei, bann theilt er es in zwei gleiche Balften, und macht aus der einen Salfte den Simmel, aus der andern die Erde.3) Nach ägyptischer Lehre erzeugt Aneph aus feinem Munde das Urei, welches man ale Weltbild auffaßte.3) Phthae, ber bei Suidas Apsas, Dionpfos heißt, eröffnet es, aus ber einen Salfte entsteht der Simmel, aus der andern die Erde.4) Rach der Sidonischen Rosmogonies) ift Xovowoo's der Eröffner (avorgei's nowros). Das in zwei Theile berftende Gi bildet himmel und Erde. Bei ben Chaldaern zerschneidet Bel, der Demiurg, die Omorofa oder Omorta, die obere Salfte ift der himmel, die untere die Erde.6) Diefer Auffaffung zufolge muß das Gi

<sup>1)</sup> Cicero N. D. 1, 42. Quibus explicatis (initiorum mysteriis) ad rationemque revocatis rerum magis natura cognoscitur quam Deorum.

<sup>2)</sup> Jones, asiatical researches 1. p. 197 f. Institutes of Hindu law or the ordinances of Menu. 1. art. 9. The seed became au egg, breight as gold, blazing like the luminary with a thousand beams; and in that egg he was born himself in the form of Brahma, the great forefather of all spirits.

<sup>8)</sup> Euseb. Præp. Ev. 3, 11. έρμηνεύειν δε τὸ ἀὸν τὸν κόσμον.

<sup>4)</sup> Rreuzer, Somb. 2, 347.

<sup>5)</sup> Bei Damascius de princip. p. 385. Kopp. Eiform als himmelgestalt ist wohl auch bei Buseb. Pr. Ev. 2, 10. in. verstanden.

<sup>6)</sup> Rach Berosus bei Syncellus p. 28. B. in Fr. hist. græc. Müller 2, 497. Bon Omoroca beißt es: Αρχειν δε τούτων πάντων γυναίκα ή ονομα Ομόρωκα είναι δε τούτο χαλδαϊστί

nicht nach der Cangenfeite, fondern nach der Breite in die beiden Rarbenbalften getheilt gebacht werben. Die ber Erbe entsprechenbe ift fcmarz, Die bes himmels licht. Go haben wir die indische Urmutter oben weiß, unten schwarz gefunden. Die Theilung felbst ift bas Wert ber bas Gi burchbringenden Rraft. Sie geschieht mit Gulfe eines haares. Co wird in Blato's Symposion p. 190 ber ursprünglich, wie in ben chaldaischen Lehren des Berofus, ') beide Geschlechter vereinigende Mensch in zwei Salften zerschnitten, "wie wenn man Fruchte gerfcneibet, um fie einzumachen, ober wenn fie Gier mit Saaren gerschneiben."2) Rach ber perfifchen Lehres) fcbließt horomages 24 Gotter in das Gi ein, ebenso viele Arimanius. Jener ift aus dem reinsten Lichte, dieser aus der Finsterniß entsproffen, und jenem in Allem entgegengefest, mit ihm in ewigem Rriege begriffen. Die von Arimanius erzeugten 24 Götter durchbrechen das Ei, und daher ftammt die Mischung bes Guten mit bem Bofen, aus beren Rampf das Leben des Alle besteht. Auch bier baben wir in anderer Ausbruckeweise. Das halb schwarze, halb weiße Ei vor und, auch hier Heraclite Lehre, der den Streit jum Bater, Ronig und herrn aller Dinge macht, und homers Grundfat in 31. 18, 107 verwirft.4) In der Sitte der perfischen Ronige, aus einem goldenen Ei Baffer mit Bein gemischt zu trinken, erkennt man leicht die religiofe Grundbedeutung, fraft welcher bas Waffer als Trager aller tellurischen Zeugung, und der Bein als schönstes Produkt derselben, mit dem Gi, dem Inhalt aller ftofflichen Kraft, fich ganz natürlich verbindet. 5) Die Auffaffung des Eis als mundi simulacrum, seiner beiben Salften ale himmel und Erde, erscheint nur ale Entwidlung jener Grundbedeutung, in welcher wir es zuerst gefunden baben. Als stofflich-weibliche doxy veredems tragt bas Gi nicht nur alles Lebens Reim in sich, sondern es ist auch die Materie selbst, und wie jene sich in der tellurischen Beugung manifestirt, fo gliedert fich diese zu den beiden großen Beftandtheilen des Alls, zu Erde und himmel, deren Kreisform aus der des Eies abgeleitet und in ihr wieder erkannt wird. So ist nicht nur jeder tellurische Organismus onequarions in dem Gi enthalten, sondern auch himmel und Erde liegen in ihm

μεν Θαλάτι, Ελληνιστί δε μεθερμηνεύεσθαι θάλασσα, κατά δε Ισόφηφον σελήνη. Sie ift also bie als Urgewässer und Mond gedachte stoffliche Urmutter.

<sup>1)</sup> Syncell. p. 28. B. Fr. h. gr. 2, 497.

<sup>2)</sup> Aristophanes aves 694. Alexis bei Athenæus 2, p. 57. "Αλεξις δε ήματομά που φῶν λέγει.

<sup>3)</sup> Bei Plut. Is. et Os. 47.

<sup>4)</sup> Plut. Is. et Os. 48.

<sup>5)</sup> Dies in den perfischen Geschichten bei Athenaus 11, 503. (Fr. hist. græc. 2, 92 Müller) olvos κεκραμμένος εν φω χουσώ, ου άντος βασιλεύς αίνει.

noch ungesondert und factifch verbunden neben einander. In beiben Beziehungen ift bas Gi porzugeweise bas elementum ber ftofflichen Belt, bas principium universitatis, oder Moth,1) der mutterliche Urschlamm, bestimmt, auf einer weitern Stufe ber Entwicklung feinen gangen, jest noch verborgenen, Inhalt and Licht treten au laffen. In Diefer Entfaltung wird die fcwarze Salfte aur Erde, Die weiße zum himmel, jene zur weiblich-ftofflichen, Diese zur mannlich-unkorverlichen Boteng. Aber wie fie einst in einander geruht, so febnen fie fich jest in ihrer Scheidung nach fteter Wiedervereinigung. "Bon baber ift die Liebe ber Menfchen zu einander angeboren, um die ursprüngliche Natur wiederherzustellen, aus Ameien Gins zu machen, und die menschliche Ratur zu beilen."2) In dieser Sehnfucht der beiden Gibalften nach Wiedervereinigung wurzelt die Entstehung aller Dinge, und der bamit anhebende Strom des Berbens, welchem der gleichftarke bes Bergebens ewig entgegenfließt. Die bas Berschnittene wieder aufammenführende Gewalt ift jener aus dem Ei geborene Gott, den die orphische Lehren Metis, Phanes,3) Ericapaus, Protogonos,4) Beracles-Chronos,5) Eross). die Lesbier Enorches,") die Aegypter Offris nennen,8) der hahn, der aus dem Ei ausgeschloffen wird, wie die Bogel bei Aristophanes, der schlangengestalte Asclepius, ben der Betrüger Alexander bei Lucian als Eigeburt darftellt, Dionpfos. der, wie ihn ein Basenbild darstellt, in ungebändigter Werdelust die Schaale durchbricht, und bas, mas bisber verborgen war, (der nvoquevor et ec da) bas Dho= fterium der zeugenden Männlichkeit, jur erften Offenbarung bringt. Go ift alfo das Ei in jeder Beziehung die aoxi persoews. Es umschließt in sich alle Theile der ftofflichen Belt, himmel und Erde, Licht und Finfterniß, die mannliche und bie weibliche Raturpoteng, ben Strom bes Werdens und bes Bergebens, ben

<sup>1)</sup> Mor Euseb. Pr. Ev. 2, 10 init. Mor's Rheas Sohn nach der Urmutter genannt, ebenstafelbst p. 38. Ed. Vigori. Plut. Is. et Os. 56 sagt, "Iss werde zuweilen Muth, zuweilen Athyri und Methyer genannt. Der erste Name bedeute bei ihnen eine Mutter, der zweite Horus weltsiches Haus, welches mit Plato's xága nal dekapen perédews übereinkömmt, der dritte aber sei auß zwei Wörtern zusammengesett, welche Fülle und Ursache anzeigen." Alle diese Eigenschaften sinden in dem weiblichen Urei ihren Außbruck.

<sup>2)</sup> Plato Symp. p. 191.

<sup>3)</sup> Paus. 2, 7, 6. Phanes ber Thebaner nach Sycion. Euripid. Bacche 1015 Danger carpos.

<sup>4)</sup> Nonn. Dionys. 12, 34.

<sup>5)</sup> Damasc. de principiis. p. 380—384. Zoëga Abhandlungen, von Welker 230—232. Brandis, Geschichte ber griechisch-römischen Philosophie 1, 52—74. und die dort angeführten.

<sup>6)</sup> Plato in Symposio p. 178. und bei Plut. Is. et Os. 56: Der schönfte ber Götter.

<sup>7)</sup> Lycophron Cassandra 212 mit Tzetzes. Schweighæuser zu Herod. 6. 32.

<sup>8)</sup> Diodor 1, 27. hier neunt sich Osiris: είμι δε νίδς Κρόνου πρεσβύτατος και εβλαστον έκ καλοῦ τε και εύγενοῦς ἀοῦ, σπέρμα συγγενές έγεννήθεν ἡμέρας.

Reim aller tellurischen Organismen, der höhern und der niedern Schöpfung,1) und die ganze Götterwelt, die stofflichen Ursprungs, wie Alles tellurische Leben, mit Menschen, Thieren, Pflanzen, eine und dieselbe Mutter hat, das sinstere Ei, das selbst nur der weiblichen xioa pertedews 2), in welcher Jsis und Osiris schon vor der Geburt liebend sich umfangen, entsprechendes Abbild ist. Nach der persischen Lehre gehen die 24 guten und die 24 bösen Wesen aus demselben Ei hervor. Nach der indischen Lehre entsproßt der Baum, der drei Sonsnen trägt, aus dem der Lothus und Trimurthi mit den übrigen Göttern emporwächst, dem Ei der Urgewässer, das eben jene Urmutter in der Dreizahl auf dem Schooße trägt.3) Ebenso ist die Spria,4) ebenso Leda-Remesse, ebens selena,5) nicht weniger Demeter aus dem Ei geboren, oder selbst das

<sup>2</sup>) Diod. 3, 61.

3) Abbilbungen 2. 4. 5. ju Kreuzers Symbolit 1. Heft 3. Leipzig 1836.

<sup>1)</sup> Το ώον, ή δυας των εν αύτω φύσεων αφόρενος και θηλείας και των εν μεσω παντοίων σπερμάτων το πληθος. Damasc. de princ. p. 382.

<sup>4)</sup> Hygin f. 197. Theon ad Aratum. 197. Bergl. Plutarch Sympos. 8, 8. befonders am Ende. Arnob. adv. gentes 1, 36: et ovorum progenies Dii Syrii (wofür man früher unrichtig Dioscuri las) dazu Salmasius Exercit. Plin. p. 199. Orelli zu Arnob. V. 1, p. 317. Selden, de Diis syr. 2, 3. p. 262 ff. — Incertus in Arati phænomena 240. Nigidius hos (sc. in Zodiaco) pisces dicit in flumine Euphrate fuisse, et ibi ovum invenisse miræ magnitudinis, quod volventes eiecerunt in terram, atque ita columbam insedisse, et post aliquot dies exclusisse Deam Syriam, quæ dicitur Venus. — Lucius Ampelius in libro ad Macrinum c. 2. Dicitur et in Euphrate fluvio ovum piscis columba insedisse dies plurimos, et exclusisse Deam benignam et misericordem hominibus ad bonam vitam. — Dea Syria in Messenien. Paus. 4. 31, 2, zu Patræ in Achaia. Paus. 7, 26, 3.

<sup>5)</sup> Leba-Remesis erscheint als Eimutter, Helena als Eitochter. Das sind zwei Ausbrucksweisen berselben Ibee, ber Ibentität bes Gis mit bem weiblichen Naturprincip. Ueber Leba= Nemesis: Hygin. poetic. astronom. 8. Schol. in Callimachi hymn. in Dianam 232. Schol. Cæsaris Germanici in Cycno: Cycnum dicunt inter astra constitutum, eo quod Jupiter in cygnum transfiguratus evolaverit in Rhamnunta Atticæ regionis, ibique compresserit Nemesin, que et Leda dicitur, (ut refert Orates, comædiarum scriptor) que enixa est ovum, unde nata est Helena. — Schol. ined. zu Horat. ars poët. 147 bei Orelli p. 724. - Interpres Cruquian. Duo ova peperisse dicitur Leda, alterum ex Jove sub specie cygni, ex quo nati sunt Pollux et Helena; alterum ex Tyndaro, ex quo Castor et Clytemnestra. — Bodii mythogr. 1, 204 p. 64: Jupiter concubuit cum Leda in specie cygni. Inde duo ova nata sunt, ex quorum altero Castor et Pollux, ex altero Clytemnestra et Helena natæ sunt. — Serv. Aen. 3, 328. Ledam Jupiter in cygnum mutatus gravidam fecit, quæ ovum peperisse dicitur, unde nati sunt Helena, Castor, Pollux. So aud, Bodii Mythogr. 3, p. 163. Apollod. 3, 10. 7. wezu Bode 1, 78. Tzetzes zu Lycophron v. 88. bei Potter p. 13. Bei Athenæus 2, c. 50. fagt Griphus, Leba gebare Banfeeier; Sappho, Leba habe bas Ci gefunden. Dazu Birgil, Ciris: Ciris Amyclwo formosior ansere Ledw. Lactantius zu Statius Theb. 4, 236; 10, 497. — neber helena: Klearch er demende bei Athen. 2, 50, wo das Ei als Zimmer aufgefaßt wird, wie der Mutterschoof öfter, besonders Paus. 3, 16. als goga nat defautry peredows, bas beutiche Frauenzimmer, die Barronischen

Ei.') Alle Mondgöttinnen werden mit dem Ei verbunden.2) Aus ihm gehen die Molioniden3) und die Dioscuren-Tyndariden hervor, die unsterblichen Götter und die sterblichen Menschen,4) aus ihm Ofiris, aus ihm Chusorus, Anoigeus, aus

loci muliebres. L. L. 5, p. 26: ubi nascendi initia consistunt. Scholion Arati 275. bei Bekker p. 76. Pausan. 1, 33, 7. — Schol. Hes. Theog. 223 in ben Fr. h. gr. Müller 3, 304, 14. Plato, Timæus p. 349. 350. Bip. Ovid. F. 1, 673.

- ') Varro R. R. 1, 2. Nam non modo ovum illud sublatum est, quod ludis circensibus novissimi curriculi finem facit quadrigis, sed ne illud quidem ovum vidimus, quod in cereali pompa solet esse primum. Nach bem Schluß ber Circenses wurde das Ei in das Heiligthum ber Tellus getragen. Wäre das Eerealische Ei aus blokem Symbol zum Mittelpunkt eines Mythus geworden, wie das der Leda-Remesis, so hätte es ebensalls, ohne die Grundidee im mindesten zu sälschen, balb als Wutter, balb als Geburt Demeters, balb als Demeter selbst ausgesaßt werden können.
- 2) Reocles von Croton bei Athenäus 2, 50: ras σεληνίτιδας γυναίμας φοτεκείν, so sei auch bas Helena-Ei aus bem Monde gefallen. Eustath. zu Od. 11, 298.

3) Σύητιβ έν πέμπτφ μελών bei Athen. 2, 50. nennt die Molioniden λευκίππους κούρους, αλικας, Ισοκεφάλους, ένεγυλους, άμφοτέρους γεγαώτας έν ώέφ άργυρέφ. Aelian. V. H. 4, 5.

4) Ueber bie Geburt ber Dioscuren aus bem Gi: Tertull. de spectac. 8. Pausan. 3, 16. Schol. Arati 275. Bekker p. 76. Schol. in Callim. Hym. in Dian. 232. Ovid. F. 1, 706. ad Liviam 283. Horat. ars poetic. 147. und baju bas Schol. bei Orellilp. 724. Sat. 2, 1, 26. Lactant zu Theb. 44, 236; 10, 495. 498. Euripid. Helena 291. 1696. Ptolem. Hephæst. 4. Phot. p. 479. Plin. 2, 7. Bergl. ferner die Citate S. 23. N. 5. — Ueber die Gleichstellung ber unsterblichen Dioscuren und ber sterblichen Tynbariben: Eustath. zu Dionys. Perieg. 687, bei Bernhardy p. 231. Interpr. Cruquian. in not. 5 cit. mit ben übrigen bort ausgeschriebenen Stellen. Euripid. Hel. 16-22. 265. 477. Orest. 249. 458 mit bem Scholion, und 1645-1647. 1653. veral. Joannes Antiochenus in ben Fr. h. gr. 4, 549, 20. Hygin f. 77. Schol. Pind. Nem. 10, 150. bei Bækh. p. 508. Bergl. v. 112. Ovid. Her. 16, 85; 17, 55. Amor. 2, 11, 29. Pausan. 1, 33. befonders §. 7. Isocrates in Helenes encomio 26. Ausonius: Hos genuit Nemesis, sed Leda puerpera fovit. Herod. 2, 112. Serv. Aen. 2, 601; 6, 130. Schol. Od. 2. 298. bei Buttmann p. 374. Man hat fich viel Mühe gegeben, in die verschiedenen Darftellungen, die uns hier begegnen, Uebereinstimmung zu bringen. Gin folder Berfuch finbet fich bei Adrianus Junius, animadvers. libri sex. 1, 15. Perizonius zu Aelian V. H. 4, 5. Spanheim zu Callimach. Hymn. in Dianam 232. Man verkennt auf biese Weise bie Natur bes Mythus, ber sich barin gefällt, in tausenbfältigen Bendungen und Combinationen ftets wieder ben gleichen Gebanken zur Darstellung zu bringen. In ber Geburt ber Dioscuren und Thnbariben aus bemselben Gi, und in ber Bleichstellung ber sterblichen Leba und ber unsterblichen Nemefis (Lactant 1, 21.) zeigt fich bie Grundibee, wonach Götter und Menschen bemselben Stoffe entspringen, und bas irbische Beib ber großen tellurischen Urmutter sterbliches Abbild ift. Der Nemesis Geburt nährt und pflegt Leba, Helena gilt nun als Leba's Tochter, bas beiftt: Jebes Kind ist eigentlich ber Urmutter Geburt, bas irbifche Weib nur an jener Stelle Pflegemutter, ein Gebanke, ber in manchen Mythen wieberkehrt. Gleiches Berhaltnig verbindet ben Nater mit der mannlichen Naturfraft, er ift ber Stellvertreter biefer, wie auch ber Mithus beim Schol. In Apollon. Rhod. 1, 146. hervorhebt. So fagt helena bei Eurip. Hel. 16-22. Tynbareos ift mein Bater, man erzählt aber, Zeus habe mich gezeugt. Bers 471 heißt fie ή του Διος, v. 473. ή Turδαρίς παίς. Go Pentheus bei Nonn. Dion. 44, 168: 3ch stamme von Sonne und Mond, nicht von Echion und Agave. Noch beut= licher wird biefe Sbentität ber Sterblichen und ber Unfterblichen baburch bervorgehoben, bak Zeus

ihm endlich Enorches, Dionysos, adrogos, adroredesoros, ') Eros, heraclessChronos, und die Götter der orphischen Lehre. Die Stofflichkeit des Ursprungs haben die Sterblichen mit den Unsterblichen gemein. In dem orphisch-bacchischen Mysteriens Ei erkennt der Eingeweihte nicht nur seinen eigenen, sondern auch seines Gottes Entstehung, und eben daraus schöpft er jene bessere Hoffnung, die dem Sterbslichen das Loos des ihm verwandten, mit ihm demselben Ei entstammenden Gottes in Aussicht stellt, und ihm die Gewisheit giebt, daß auch der irdischen Gesburt möglich wird, zur Unsterblichkeit der höhern Lichtwelt durchzudringen.

Auf unserm Grabbilde ist der Eingeweihte mit einem Kranz um die Stirne geschmückt. Zwar ist es kein Epheus, auch kein Lorbeerkranz, wie ihn die bachischen Weihen und Dionysos vielfältige Berbindung mit Apollo zu erfors dern scheinen.<sup>2</sup>) Aber bestimmte Zeugnisse nennen den Myrthenkranz als das Kennzeichen der Initiation. So namentlich Aristophanes, Ranæ 330.<sup>3</sup>) Die Myrthenkrone ist auch auf dem oben erwähnten Basenbilde des Wiener Kabinets, auf einem andern bei R. Rochette mon. inéd. XLIV. A. p. 222 der Myrthensweig dargestellt. Diese beiden Monumente sind um so beachtenswerther, da beide das Ei in Berbindung mit der Myrthe zeigen. Sie setzt sich fort in der gemeinsamen lustrirenden Krast des Eis und der Myrthe. Ein tieserer Zusammenhang aber zeigt sich darin, daß das Ei sowohl als die Myrthe der weiblichen Auffassung des großen Naturprinzips angehört. Denn die Myrthe ist der Ursmutter aller tellurischen Schöpfung Aphrodites-Benus geweiht.<sup>4</sup>)

Bir erkennen also in den beiden hervortretenden Gegenständen des Pamfilischen Grabbildes, den Giern und dem Myrthenkranz, die Zuruckführung der Initiation auf das stoffliche Urmutterthum, dem auch Dionysos suirage) entsprungen ist. Der phallische, auf die Befruchtung der Materie gerichtete Gott, ift nicht das ursprünglich Gegebene; er geht vielmehr selbst aus der Finsterniß

und Tynbareos in gleicher Nacht Leba beschlafen, wo dann aus demselben Mutterschoof der Eine unsterblich, der Andere sterblich hervorgeht. Tzetz. Lycophr. 88. p. 13 Potter. Einer solchen Aussassium lag die absolute Trennung der Götter- und der Menschenwelt ganz serne: sie greisen vielemehr stets in einander über, sind sich slosssich, und Einem Ei entsprungen: eine Anschauung, die man sich erst ganz aneignen muß, wenn man zu einem Urtheil über die alte Geschichte bessähigt und berechtigt sein will.

<sup>1)</sup> Nonn. Dionys. 12, 58.

<sup>2)</sup> Plut. Is. et Os. 37. Arrian. Jndic. hist. 5. Paus. 1, p. 78.

<sup>3)</sup> Ueber die Berbindung der Myrthe mit den attischen Bacchusweihen Meursii Eleusinia c. 7. Visconti, vaso Poniatowski p. 10.

<sup>4)</sup> Plut. Qu. r. 17. Horat. Od. 1, 35, 5. Apulei. Mat. 6, p. 123. Tertull. spect. 8. Varro L. L. 4, 32. Paus. 5, 13, 4. Georg. 1, 28. materna myrto.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Apollod. 3, 4, 3.

bes Mutterschoofes and Licht hervor; er fieht ju ber weiblichen Materie im Berhältniß des Sohnes, und offenbart, nachdem er die Schaale des Gies burchbrochen. das bisber bort verborgene Mufterium der phallischen Mannlichkeit, an beffen Anblick nun felbst die Mutter als an ihrem Damon fich freut. 1) Darauf rubt die bobe Stellung, welche das Weib in der bacchischen Religion einnimmt. und die fich in der Unnahme ber weiblichen Rleidung auch von Seite ber Manner.2) welche von den Dionpfischen Mufterien bezeugt wird, sowie in der Erlösung seiner Mutter Semele-Thyone aus der Unterwelt,3) und in den 14 Feganoat ausspricht. Man batte wohl oft Beranlaffung gehabt, fich die Frage porzulegen, wie es benn tomme, daß in der Religion des feiner innerften Natur nach phallischen stiergestalteten Zeugungsgottes (πολύσπορος ζωοδοτήο) nicht somobl bas mannliche, ale vielmehr das weibliche Naturbringip fo febr in den Borbergrund tritt, und daß in feinen Mpfterien nicht wie an feinem Reft's) ber Phallus, deffen Rult er ftiftet, sondern bas weibliche Ei, die weibliche Morthe. und, ich fuge hingu, Minerva's Gabe bas Del, fo wie Demeters Thier bas Schweine) als Mittelpunkt bes Cultus und ber Symbolik erscheint. Grund ift und nun nicht mehr zweifelhaft. Bon den beiden Raturseiten der weiblich = ftofflichen und der mannlich-zeugenden, ift jene die urfprung. lich allein vorhandene, die principiell gegebene. Die Materie birat die Kraft in ihrem Schooße, und als Söhne des Eis (dopeveig)?) treten die Götter phallischer Natur aus ihrem Berschluffe and Licht hervor. Un der Spike ber Dinge fteht also bas ftoffliche Weib, und Dionpsos wie Dfiris führen ihren eigenen Ursprung auf die tellurisch oder lunarisch gedachte Materie, ale Urmutter aller Dinge, die Rerum naturæ prisca parens, jurud. Eben darum knupft fich bas Mpfterium an bas Mutterthum, bas es in fich birgt, ein Busammenbang, ben

<sup>1)</sup> Diodor 3, 62. Orph. Fragm. 16, p. 475. Herm. Sophocl. Antig. 1106. f. Paus. 1, 2, 4. Strabo 10, p. 468. οἱ μὲν οῦν Ελληνες οἱ πλείστοι τῷ Διονύσφ προσέθεσαν καὶ τῷ Ἀπόλλωνι καὶ τῷ Εκάτη καὶ τοὶς Μούσαις καὶ Δήμητρι, νὴ Δία, τὸ ὀργιαστικὸν πὰν καὶ τὸ βακχικὸν καὶ τὸ χορικὸν καὶ τὸ περὶ τὰς τελετὰς μυστικόν, Ἰακχόν τε καὶ τὸν Δίονύσον καλοῦσι καὶ τὸν ἀρχημέτην τῶν μυστηρίων τῆς Δήμητρος δαίμονα. Dazu Virgil. G. 2, 49. mit Servius. Aen. 1, 668. wo Benuß von Cupido fagt: Nate, meæ vires, mea magna potentia, ganz in gleichem Sinne wie δαίμων. Lobeck, Aglaoph. p. 502.

<sup>2)</sup> Lucian. calumniat. non temere credend. 16. Liv. 39, 13. Philochori fragm. p. 21. Lenz et Siebel. — 3ηλυμίτρης. Rreuzer, Symb. 4, 143. 3ηλύμος poς. Cornutus 30.

<sup>3)</sup> Apollod. 3, 5, 1. Cic. N. D. 3, 23. Pausan. Corinth. 31, 2; 37, 5.

<sup>4)</sup> Pollux 8, 9. p. 929. Hemmsterh.

<sup>5)</sup> Deffen Feier beschrieben von Plutarch de cupidit. divit. vers. fin.

<sup>6)</sup> Herod. 2, 47. 48.

<sup>7)</sup> Zoega, Abhandl. p. 226. p. 230 f.

Macrob. Somn. Scip. 1, 2. p. 10 Zoune schön hervorhebt. Der in weiblicher Gewandung verhüllte Mann wiederholt dieses Berhältniß, nicht anders als die Cista, welche den aus Feigenholz gesertigten Phallus, die tacita secreta cistarum, beherbergt. Die Kraft ist in Finsterniß verborgen, wie sie in Finsterniß ihr Werk verrichtet. Was dem Auge entgegentritt, ist der weibliche Stoff, der den Phallus in sich trägt, dessen Dasein die aus der Erde Schooß hervortretende Zeugung verkündet. So weilt Achill unter den Schrischen Mädchen in Weiberskleidern, die die Tyrrhenische Trompete, die den zeugenden Stier aus den Wogen hervorruft,') auch ihn und seine Männlichkeit zur Erscheinung bringt.

2.

So viel ift nun bergestellt: Unfer Grabbild zeigt uns das Gi als den Mittelpuntt ber bacchischen Mpfterien, und baburch ben Berftorbenen ale Geweihten bes Dionpfos. In berfelben Bedeutung fchließen fich ihm andere Grabmonumente an. 3ch erinnere zuerft an die ichon besprochene Bafe des Biener Rabinets. Eine andere theilt Rreuger in den Abbildungen gur Symbolit und Mythologie Taf. 8. mit. Liber und Liberg fiben auf einem Sugel. Der lettern reicht ein Silen das Gi, deffen Bedeutung durch die Berbindung mit dem isoos γάμος bes Götterpaares, und dem ebenfalls bacchifch-aphroditischen Symbol des durch Beugungstrieb und Fruchtbarkeit ausgezeichneten Sasen noch mehr hervortritt. In Begleitung grob finnlicher Darftellung erscheint das bacchische Mysterien-Gi auf einem der drei Grabbilder bes Pamfilischen Columbarium, beren besonderer Berichluß rathlich ichien. Bor einem Manne, ber turpius excitata natura ausgestreckt auf dem Boden liegt, steht, mit dem Ruden ihm jugekehrt, avaovpauson ror gerweionor, 2) eine weibliche Figur. Auf ber Batella, welche fie vor fich bin halt, liegen mehrere Gier, deren Bedeutung in diefer Berbindung keinem Zweifel unterliegen kann. Die beiben genannten Denkmäler enthalten einen boppelten Ausbruck berselben Idee. Die Bereinigung von Liber und Liberg wiederholt sich menschlicher Beife in bem phallischen Grabbilde. Dort die Geschlechteverbindung des unsterblichen Gottes, bier ihr Abbild in der Gattung des fterblichen Mannes. Mit beiden wird das Gi verbunden, das dem Gotte sowohl als dem Menschen feine Entstehung giebt. Beibemale wird es dem Weibe beigelegt. Daburch erfcheint biefes in feiner ber Befruchtung harrenden Mutterlichkeit. Dionpfos hat dem amazonischen, mannerfeindlichen Leben der Frau ein Ende gemacht, und fie

<sup>1)</sup> Plut. Qu. Gr. 36. de Is. et Os. 34. Paus. 6, 26, 1. Etymol. M. Διόνυσος.

<sup>2)</sup> Plutarch de virt. mul. 9.

ibrer Naturbestimmung, der Che und dem Gebaren, jurudgegeben. Bon des Gottes herrlichkeit gefeffelt, sehnt fich das Weib nach Bereinigung mit ihm. Das Berhältniß der Keindschaft löst fich auf in das der Liebe. Begeistert folgt das Beib dem phallischen Gotte, und tampft feine Schlachten. Ihm will fie Dienen, und baburch die ftoffliche Bestimmung ihrer Natur erfüllen.') Diese hat in dem Gi, das fie trägt, ihren Ausdruck gefunden. Es ift hier das Symbol der Ehe und Befruchtung. Bas das Ei in seinem dunkeln Schoofe birgt, die Durchdringung der mannlichen und der weiblichen Naturpoteng, das tritt in Liber und Libera zu zwei selbstständigen Wesen gesondert, neben einander. Die Che führt es von Neuem zur Bereinigung gurud. In Liber und Libera wird diese offenbar als Geschwifterebe gedacht, wie in Isis und Dfiris, in Bera und Zeus, in Janus und Camifa. Die Naturfraft ift in ihrer boppelten Geschlechtspoteng nur Gine und diefelbe. Wir erkennen ben platonischen Gedanken von der ursprünglichen Einheit der beiden Geschlechter, die nun nach eingetretener Trennung stete Bie-Dervereinigung erstreben, damit die beiden Galften, getrieben von dem Gefühl ihrer Unvollständigkeit, fich wieder zu der anfänglichen Bangheit vereinigen.2) Diese ftete Rudfehr ber gesonderten Potengen zur ursprünglichen Unitat, wie fle im Gi gegeben ift, bildet den innersten Gehalt der Dionpsischen Religion und ihrer Mysterien. Getrennt von der weiblichen Stofflichkeit kann der phallische Gott gar nicht gedacht werden.3) Die Materie, die als Mutter ihn ans Licht geboren, wird nun feine Gattin. Bacchus heißt zugleich Sohn der Aphrodite und ihr Gemahl.4) Mutter, Gattin, Schwester laufen in Gine gusammen. Der Stoff nimmt abwechselnd alle biefe Eigenschaften an.6) In Rore kehrt Demeter, in Libera Ceres wieder. Zu Kore-Libera steht Bacchus in demselben Berhältniß, wie zu Demeter-Ceres. Er ist beider Befruchter, beider Gatte. Diese Bestimmung erfüllt er sowohl in der Erde Tiefen, als in der uranischen Welt. Er ist des Stoffes chthonischer und himmlischer Besaamer, seine Gemahlinnen Erde und Mond. So erscheint Demeter neben ihm zugleich in der Erde Tiefen und am himmel,6) Libera zugleich als Persephone und als Semele,7) Ariadne zugleich

<sup>1)</sup> Bachofen, Mutterrecht S. 12

<sup>2)</sup> Sympos. p. 189—191.

<sup>3)</sup> Demosthen. c. Newr. 1383. 5. Hesych. Δωνύσον γάμος über bie Ehe ber Oberpriesterin mit Dionysos nach Athenischem Kulte, womit die der Jlischen Jungfrauen mit Scamander bei Aeschin. Epist. 10, 681, und die der Bräute des Landvinischen Drachen, worüber unten ein Mehreres, verglichen werden kann.

<sup>4)</sup> Schol. Apoll. Rh. 1, 932. Barro bei August. C. D. 6, 9. Rreuzer 4, 112.

<sup>5)</sup> Bergl. Arnob. 5. p. 106. August. C. D. 11.

<sup>6)</sup> Virgil. G. 1, 5. mit Servius. Herod. 2, 123.

<sup>7)</sup> Kreuzer, Symb. 4, 112.

tellurisch und uranisch.') Allen Stufen ber bachischen Ratur folgt bas Beib. Ihm untrennbar verbunden, wird es feine chthonische sowohl als feine uranische Battin. Die Geschlechteverbindung ift ftete das Dionpfifche Grundgeset, yauos beffen Berwirklichung. Auf ber tellurischen Stufe finnlicher gedacht, erreicht fie auf der uranischen die hobere Reinheit ausschließlicher Che, zu welcher Pfpche, nach ber Begattung mit dem Drachen, bem Bewohner lichtloser Raume, julest burchbringt. Die regellose Geschlechtsmischung in ber Erbe feuchten Grunden, wie sie das Sumpfleben darftellt, erhebt sich zu ber Reuschheit ehelicher Berbinbung, welche in dem ausschließlichen Berhaltniß der Sonne ju dem ihr nachfolgenden Monde ein kosmisches Borbild bat.2) Gene erscheint jest nur als ein Durchgangspunkt bes Beibes zu bem bobern Buftanb, in bem es allein seinen Frieden findet. Co ftellt uns die ebenfalls den Mpfterien angehörende Pfpchefabel das Berhältniß beider Stufen dar. So erblicken wir es wieder in unsern beiden Grabmonumenten. Die grobfinnliche-Darftellung des Pamfilischen Bilbes, die fich auf zwei andern in noch lasciverer Beise wiederholt, stellt jene tie fere Stufe der rein aphroditisch gedachten Geschlechtsverbindung dar, während Liber und Libera das zur Reinheit der Che durchgedrungene Leben zur Unschauung bringen. In dieser Erhebung wird das Ei Sinnbild ehelicher Beibe. und jenes relos, welches jeder pauos in sich tragt.3) Daraus erklart sich die Runfzahl, welche in der Gesellschaft der Epheben auf unserer dritten Tafel berportritt. Ich habe oben ichon darauf aufmertfam gemacht, daß die Runfgabl der Junglinge nicht auf funftlerifcher Billfuhr beruhen tann, bag biefe vielmehr gur Beglaffung der rechten Seitenfigur geführt haben wurde. Ihre Singufügung zeigt, daß es fich hier um die Darftellung einer heiligen Bahl bandelte. Die Funfe wird von den Alten ale die Ghe bezeichnet. Sie ift aus der mannlichen Trias und der weiblichen Duas bervorgegangen, und gilt darum als Darftellung bes ehelichen Bereins beiber Geschlechter. Sie ift ber Bahlausbruck jenes boos

<sup>1)</sup> Hygin. f. 224. Ovid. F. 3, 512. Ariadne-Aribela's Kranz, ber unter die Sterne versett wird, zeigt uns die weibliche Beziehung der Mosterienkrone von Neuem. Denn Ariadne ist selbst Aphrodite, und nach Plutarch im Theseus auf Narus unter diesem Namen verehrt.

<sup>2)</sup> Plato. Sympos. p. 190. "Diese brei Geschlechter gab es aber beshalb, weil bas männliche ursprünglich ber Sonne Ausgeburt war, und bas weibliche ber Erbe, bas an beiben Theil habende aber bes Mondes, ber ja auch selbst an biesen Theil hat." Darüber wird unten noch weiter gesprochen.

<sup>3)</sup> In Italien werben Liber, Libera und Eeres verbunden. Hier sehen wir die Mutter mit den beiden Kindern, dem Manne und dem Weibe, verbunden, und die Ehe derselben als Eereaslisches Institut. Cicero N. D. 2, 24. Livius 3, 55; 33, 25; 41, 28. Cicero in Verr. 4, 48. 53. Tacit. Ann. 2, 49. Dionys. Hal. 6, p. 1077. Reiske. Ueber das relog Falegoto papoto. Pollux 3, 38. Schol. Pind. Nem. 10, 32. Diod. 5, 72.

vauoc, der Liber und Liberg verbindet. Da wir an einer svätern Stelle biefer Schrift auf die Bedeutung der Quincung nochmals zurücksommen, so genügt es fie bier burch ein einziges Beugniß zu belegen. In ber Behandlung ber Frage. warum die Romer bei ihren Sochzeiten fünf Cerei brennen, nicht mehr und nicht weniger, außert fich Plutarch Q. R. 2 dabin: "Unter allen ungeraden Bablen schickt fich die Runf am besten zur Sochzeitsfeier. Denn die Drei ift die erfte ungerade, die Zwei aber die erfte gerade Rabl; und aus beiden, wie aus Mann und Weib, entsteht durch Berbindung die Funf."1) Den Neuvermählten find daher funf Gotter nothig, wie auch die Cerealischen Medilen fünf Cerei führen, und fünf Rinder ale die hochfte weibliche Geburt, fünf Belten ale die hochfte benkbare Weltengabl gelten. Daß die Bythagoreer die ungerade Babl für mannlich, die gerade für weiblich hielten, bezeugt Plutarch Q. R. 102, und diese Auffassung stammt ihnen sicherlich aus der orvhischen Lebre. Die in ihrer Schule ju neuer Geltung gelangte. In der ganzen Natur kommt am meisten auf die Munfe an, so daß auch die Weisen selbst das Zählen neunahen nennen.2) Die Fünfzahl der Jünglinge kann hiernach nicht mehr rathselhaft oder bedeutungslos erscheinen. Sie zeigt uns bas weibliche Gi in jener höhern Bedeutung als Symbol der durch eheliche Berbindung geweihten Geschlechtsgemeinschaft, und bildet fo ben Gegensat zu den drei andern Darftellungen deffelben Grabes, welche die tiefere, durch die Mysterien verurtheilte approditisch-regellose Befruchtung mit bochftem Rachdrud gur Darftellung bringen.

Ich schreite fort in ber Aufgahlung und Betrachtung solcher Grabmonumente, in welchen das Gi eine hervorragende Stellung einnimmt.

In den vereinigten Sammlungen zu München findet sich ein schönes Marmor-Fragment, das wohl ursprünglich einer größern Darstellung angehört haben mag. hat die Angabe, daß es von Pompeji stammt, ihre Richtigkeit, so dürfen wir an die Reliesverzierung einer Grabsäule denken. Wir sehen die obere hälfte einer jugendlich weiblichen Gestalt mit reichem Faltengewand und kurzen durch vier Spangen geknüpften Aermeln. Aus dem üppigen haare, das ein mächtiges Stirnband hält, entwickeln sich zu beiden Seiten des Kopfes je zwei dicht gewundene haarlocken, die über den hals die auf die Brüste hinabreichen. Mächtige Flügel, ruhig geschlossen, tragen zu der Wirkung des Ganzen das meiste

<sup>1)</sup> Damit stimmt Plato in den Gesetzen 6, p. 776. überein. An das Hochzeitsmahl sollen fünf Freunde des Bräutigams und fünf Freundinnen der Braut, mehr nicht, geladen werden, nehst gleicher Anzahl von Blutfreunden und Berwandten beider Berlobten. Gleiches zu Jasos in Karia. Athen. 6, 46. Stackelberg giebt in seinen costumes de la Grèce moderne das Bild einer Braut, die auf ihrem Hauptschmuck slünf Blumenbüschel trägt.

<sup>2)</sup> Plut. Ei ap. Delph. 7.

bei. Die Schönheit des Antliges wird gehoben und über menschliches Mag veredelt durch den tiefen Ernft, den der Befit der Beiben allein zu ertheilen vermag. Zwischen dem Daum und den übrigen Figuren trägt die vorgehaltene Rechte ein Gi. Bas die geschloffenen Finger der Linken gehalten haben mogen, ift an der noch erhaltenen untern Sälfte mit Sicherheit nicht mehr zu erkennen. Um ehesten läßt sich an eine Facel denken. Daß wir das Bild der personifi= girten Todern vor und haben, icheint mir unzweifelhaft. Die victorienabnliche Rlügelbildung ift auf Initiationsvafen und Grabmalereien — man bente an die zwischen Laubgewinden schwebenden geflügelten Genien des einen der Campana'schen Graber an ber Porta latina - nicht selten. Sie scheint gerade in der Berbindung der Mysterien mit dem weiblichen Gi-Bringip ihren Ursprung ju haben. Aus dem Ei gehen bei Aristophanes, aves 693-704, als älteste Ge= burt die Bogel hervor, eine Darftellung, die der Myfterienlehre und nicht der freien bichterischen Erfindung angebort. Nemesis, Die Gimutter, wird von Hugin Poet. Astr. 8 avium generi iuncta genannt. Ihr smprnaisches Bild war mit Alügeln gehildet, welcher Rest thierischer Gestalt von Phidias, als er seine Rhams nusische Mutter Upist) anfertigte, verworfen wurde.2) Die mit Nemesis so nabe verwandte Aphrodite-Spria2) geht nach affatischer Borftellung aus einem Gi bervor, das Tauben ausbruten. Auch fie konnte daber in Bogelgeftalt gedacht were den, wie denn Semiramis-Aphrodite, die bacchischen Aniustöchter und die Aphroditisch=Julische Rtesplla Taubenbildung annehmen.4) Besondere belehrend find die Lucischen Eimütter, die auf dem sog, Harvvenmonument von Xanthues) nicht nur geflügelt und mit Bogelfüßen, sondern febr deutlich mit dem Gileibe, mit ftgrf bervortretender Mutterlichkeit in der Bruftbildung und in dem Ausdrucke ibres jungfräulichen Antliges erscheinen. Sier tritt der Zusammenhang des Gis mit den Alugeln, der Ursprung der Alugelbildung aus der Gingtur und die Begiebung beider zu den bacchischen Mosterien deutlich zu Tage. Darque erklärt fich bie Berbindung der Flügel mit Telete, und ihre besondere Beziehung zu den Beiben, beren Mittelbunkt bas Gi, beren Grundlage bas weibliche Naturpringip bildet.6) In Telete kommt die Mpfterienmutter felbst gur Darftellung. Die

<sup>1)</sup> Antholog. Palat. App. 50, 2. Herodis Attici quæ supersunt ed. Fiorillo p. 30. Walz, Nemesis p. 7.

<sup>2)</sup> Pausan. 1, 33.

<sup>3)</sup> Plutarch Crassus. 17. Plinius 36, 4. Walz, p. 22.

<sup>4)</sup> Diodor. 2, 20. Servius 311 Aen. 3, 80. Antonin. Liber. 1.

<sup>6)</sup> Abgebilbet in Fellows Reisewerk über Lycien, und bei Gerhard, Denkmäler und Forschungen 1855, Tasel 73. Enrtius ebendaselbst. Panoska, Archeolog. Zeitung 1843. Nr. 4. E. Braun, Rhein. Mus. Neue Folge 1845. S. 481. Jest im brittischen Museum.

<sup>6)</sup> Auf einem unebirten Basenbild ber Wiener Sammlung, baselbst 3, 192 bezeichnet, erscheint

Göttin der Beihen wird zur personisizirten Beihe selbst, Demeter zur Teders, ) das Gi zum Symbol der Mysterien und der durch sie gegebenen bessern Hossenung, das Flügelpaar eine Andeutung des zu höherem Dasein sich erhebenden Lebens, der von des Stosses Last befreiten Seele und jener Unsterblichkeit, die dem Geiste in den Regionen des Lichts, zu welchen der Initiirte auf seinen Schwingen sich emporhebt, wie der gestügelte Pegasus, wie die gleichfalls besschwingte Psyche, beschieden ist.

"In zwei Schaaren find aber gesondert die Seelen der Todten, Eine, die unftat irrt umber auf der Erde, die andere, Belche den Reigen beginnt mit den leuchtenden himmelsgestirnen. Diesem heere bin ich gesellt, denn der Gott war mein Aubrer. "2)

> Σόμα πόρης άφπαχθεν άνηλίτα είθαλεί ώρη Παρθένου άνθοφόρου τίμβος όδ έγκατέχει. Ψυχή δάθανάταν βουλάζε Επιδημός έστιν Άστροις και ίερον χάρον έχει μακάραν.

Bas diese Grabschriften als hoffnung des Eingeweihten aussprechen, das verkörpert sich zur Gestalt der Telete, welche daher als eine Bergeistigung der stoffslichen Mysterienmutter, als eine Personisitation des höhern Bestandtheils der Beihen selbst bezeichnet werden kann. Bon den beiden Segnungen, welche die Gerealischen Initia den Sterblichen verleihen, dem irdisch stofflichen Bohlergehn, und der höhern Hoffnung im Tode, 4) ist es diese letztere, die in Telete vorsherrscht. Birgia, der Segen des Ueberslusses und leiblicher Bohlfahrt, ist der Gewinn, den die Weihen für die Dauer des Lebens verleihen, Kaixergous der höhere Erwerb, das adventitium lucrum, das die schönere Aussicht für die Zeit nach dem Tode eröffnet. In Telete kömmt diese letztere zur Darstellung, wäherend Birgria als das geringere, materielle Gut, mehr in den hintergrund tritt.

am Halse bes Gesäßes ein aus jungfräulichem Oberleib und Ganszestalt zusammenzesetztes Beien, bessen Initiationsbedeutung durch die weiße Strablenkrone, welche das Haupt umgiedt, außer Zweisel gesetzt wird. Aphrodite-Nemesis, die Eimutter, heißt aber selhst Gans dei Tzetzes Lycophr. 88. Mit Flügeln am Haupte erscheinen die Initiirten selbst. So aus einer Grabterracotte des Münchner Antiquariums, welche das Flügelpaar mit dem Epheukranze verdindet, daschico ritu nach Macrod. Sat. 2, 12. Dionylos selbst ist gestügelt, als Pilas bei den Laconern, Pausan. 3, 19, 6. E. Braun, Kunstdarstellungen des gestügelten Dionylus. Kreuzer, 4, 218.

<sup>1)</sup> Telerý für rélog Hesiod ap. Apollod. 2, 2, 2. Lobeck, Aglaoph. p. 404. Nonnus, Dion. 16, in fine; 48, 880 f. — Expheus mit Telete bei Paus. 9, 30, 3.

<sup>2)</sup> Dben S. 10. R. 2.

<sup>3)</sup> Grabschrift, gefunden auf der Infel Thasus. Bullet. 1830, p. 48. Gine ähnliche Boockh. C. J. 1001. Als Gegensat bieser höhern Hoffnung sehe man die Schilderung, welche Homer II. 16, 855; 22, 362; Od. 24, 1—4. entwirft.

<sup>1)</sup> Oben G. 10. 92. 2.

Dieser Gedanke, der in dem berühmten Marmorfragment von Thurea und seinen Aufschriften mit Recht erkannt worden ift, 1) sindet auch auf das Münchner Relief seine Anwendung, und wird hier in dem Ei, den Flügeln und in der Stirnkrone besonders hervorgehoben.

Das folgende Monument ist mit ber Maler'schen Sammlung ins Carlsruber Museum gekommen. Bir haben einen Bronzeleuchter von ohngefähr einem Meter Bobe por und. 2) Etrudfische Provenieng zeigt besondere ber Stol ber mannlichen Rigur, auf beren Saupt die Leuchterfaule rubt; das über der Stirne zu einer Reibe paralleler Saarloden geordnete Saar, bas turge, eng anliegende, von der linken Schulter bis jum rechten Anie reichende faltenlose Bemand, die beiden parallel gestellten beschuhten Fuße geben der gangen Gestalt eine hieratische Saltung und Bedeutung. Mit diefer fteht bas auf ben Fingern bes vorgehaltenen rechten Urme rubende Gi in vollem Ginflang. In ber Unlage bes Ganzen nähert fich ber Carleruher Leuchter am meisten bem von Micali, storia, Milano 1836, auf Taf. XL. 5. mitgetheilten. Drei Füße, auf beren jedem eine Ente ruht, 3) entsprechen den drei Schildfroten, welche bei Micali die Unterlage bilden. Die oberfte Spipe der Saule zeigt bier und bort das Bild einer zu mehrern Blättern fich entfaltenden Sumpfvflanze. 4) 3ch fann nicht umbin, die drei bervortretenden Bestandtheile unseres Monuments, Die Enten, das Ei und die Sumpfpflange, auf eine einheitliche Idee gurudguführen. Und diese ift wiederum bem Mittelpunkt bacchischer Unschauung entnommen. Schilf und Ente gehören dem Sumpfleben, in welchem das Geheimniß einer ohne menschliche Beihilfe fich entwickelnden Schöpfung aus den Baffern taglich den Bliden bes Beobachters entgegentritt. Die gleiche Elementarbebeutung ruht in dem Gi. Ente, Schilf und Gi verbinden fich alfo gu einer einheitlichen Anschauung. Statt der Ente konnten auch andere Wafferthiere gemählt werden. Der micalische Leuchter zeigt ftatt ihrer Schildkröten. Undere Basenbilder geben Ganse und Schwäne, deren bacchische Bedeutung in ibrer Begiehung gu ber zeugenden Rraft der tellurischen Gemaffer begrundet ift. In der gleichen Eigenschaft ruht die Bedeutung der Frosche, deren Berbindung mit dem bacchischen Rult allen Lefern ber Aristophanischen Rane gegenwartig fein muß, die auf mehreren fleinern Sfistafeln mit Baffer und Sumpf-

<sup>1)</sup> Ueber bieses Kreuzer Symb. 4, 468—473. R. Rochette monum. ined. p. 231. n. 4. Annali dell' Instit. 1, p. 132—134, abgebilbet baselbst tavol. d'aggiunta c. 1. und bei Kreuzer jum 2ten heft bes 4ten Banbes Tas. 8, 19.

<sup>2)</sup> Bon biefem sowohl als bem zuvor behandelten Stude finden sich Abbilbungen in den Beigaben zu Bachofen, Mutterrecht. Stuttgart 1859.

<sup>3)</sup> Wie an bem bes musée Pourtales-Gorgier, Panofka t. 40.

<sup>1)</sup> Eine oft wiederkehrende Leuchterbildung. Mus. Gregoriano. 1842. vol. 1. tav. 48, 5.

pflanzen verbunden erscheinen, die der Lycischen Eimutter Leda-Latong im Lyeischen Sumpffee ewig ihre homnen fingen, die endlich in der Botrachompomachie ebenso ale Beleiaden (von anlie) erscheinen, wie der gleich ihnen aus ber maffergetrankten Sumpferde geformte Beleigde Achilleus. Das Genauere bierüber gebe ich in der Behandlung des Oenus Symbols, welche ben Gegenstand bes folgenden Grabbildes ausmacht. Dort wird auch von der Religione = Bedeutung des Sumpfichilfes, von der ihm geweihten Berehrung und feiner Begiehung au dem weiblichen Naturprincip die Rede fein. Un bem aufschießenden Lotus erkennt Ifis ihres Brudergemahls Dfiris Chebruch mit Rephthus. Die Joriden baben die mutterliche Sitte. Schilf und wilden Spargel heilig zu verehren, beibehalten. Sari, ber Rilfdilf, beißt bas Sfishagr. Mit langwallendem Saare, gleich Sumpfpflanzen, find bes aus Chebruch gegeugten Someros Schenkel bei Beliodor bedeckt. Denn bie Sumpfzeugung ift bas Bild ber regellofen, außerehelichen Geschlechtsmischung, wie der Ackerbau bas des cerealisch=ehelichen Lebens. 1) Alfo die Idee der tellurischen Zeugung aus den Waffern ruht in Schilf und Ente, und darum bilden fie eine paffende Begleitung des Ureis, das alles Lebens Reim in fich trägt. Darum theilen fie auch mit ihm die bacchische Mysterienbeziehung, welche die von Sante Bartoli erhaltenen Grabbilder durch die Aufnahme von Nymphen, Schilfbuscheln, Schilffronen, Sumpfgemäffern in der verschiedensten Beise hervorheben. Un Gumpfen wird Dionpsos vorzugsweise verehrt. In dem lernäischen Sumpfe ist ihm der Phallus errichtet. Er Aiuvais wurde sein Dienst gefeiert, wie der bes Dfiris ju Sais. Daber beißt er felbst Auwalos, Moodburos in der nächtlichen Reier am Alcvonschen See mit phallischen Gebräuchen. 1) Ihm fingen die Krösche bei Ariftopbanes 210 f. alfo:

> λιμναία κοργών τέκνα ξύναυλον υμνιον βοάν φθεγζώμεθ', εύγηςον έμαν αοιδάν κοάξ, κοάξ, ην άμφὶ Νυσήϊον Διός Διόνυσον εν Λίμναισιν ἰαχήσαμεν ήνιχ' ὁ κραιπαλόκωμος τοῖς ἱεροϊσι χύτροισι χωρεὶ κατ' εμον τεμενος λαῶν ὅχλος.

Enten, Schildkröten, Frosche gehören dem Sumpse, aus welchem das Schilfrohr als sichtbarer Zeuge der unsichtbaren Kraft emporschießt. Sie weisen alle auf das weibliche Naturprinzip zurud, und verbinden sich daher ganz natürlich

<sup>1)</sup> Thucyd. 2, 15 Paus. 2, 37, 5. Clemens Protr. p. 22. Botter. Bergl. Paus. 4, 36, 5; 3, 24, 3; 5, 16, 5 (Narkwa von nar, Wasser; Orthia von operio gleich Whallus).

mit dem Gi. In dem Sumpfe und feiner hetarischen Zeugung herricht bas Mutterthum ber Natur vor. Mütterlich ift ber Rult ber Joxiden, mit Ifis und Latona der Frosch, mit Aphrodite die Schildfrote, mit der webenden Benelope die Ente verbunden, als deren Ramenshieroglyphe (Ilyvslop) fie auf Basenbilbern, offenbar bacchischen Bezuge, erfannt worden ift. Die mannliche Rraft weilt unfichtbar im Sumpfe. Sie ift dem Auge der Menschen verborgen, der nur den mutterlichen Stoff und feine Binfengeburt mahrnimmt. Ale Aiuvalos und Προσύμνος ist Dionysos arcanus oder Αίσυμνήτης. Denn so heißt der in der Arca eingeschloffene Gott von Batra in Uchaia, ber unfichtbare, in ber feuchten Erdtiefe maltende Berricher, beffen garnar nachtlicher Beile in Broceffion berumgetragen wird, mahrend Anaben und Madden fich im Milichus baden. 1) Bie hier Aispmnetes der Artemis Triclaria ale deren magna vis et potentia?) untergeordnet wird, fo bei den Artadern Dionpfos-Mpftes der großen Mutter Demeter-Corpthensis. 3) Auch Moftes ift wie Aispmnetes ber verborgene, geheime Gott, der ale Trager ber Rraft unfichtbar ben weiblichen Stoff durchdringt, bis er, des Gies Schale durchbrechend, ans Licht tritt, und den Phallus offenbart. In diefer Natur bes Deus arcanus liegt eine besondere Beziehung zu ben Myfterien. und dem Geheimniß, das fie beherricht,4) und eben deßhalb eignet fich die Servorhebung der bacchischen Sumpfnatur, wie sie in Enten und Schilf porlicat, porquadweise gur Andeutung empfangener Initiation. Denn daß auch der Karleruher Grableuchter feine andere Bestimmung hatte, ale bas Pamfilische Bild und das Münchner Marmorfragment, nämlich die, den Empfang der Beiben und die darin begründete hoffnung einer gludlichen Butunft barguftellen , tann nicht bezweiselt werden. Dabei verdient die Uebertragung der bacchischen Symbolik auf alle Theile der Grabausruftung besondere Beachtung. Je weniger es gestattet mar, in Worten der Mosterien ju gedenken, um fo manniafaltiger ift die Wendung, welche ihnen der Runftausdrud lieh. Nicht nur die Bande und ihre Malereien, nicht nur die Sarkophage und ihre Sculpturen, die Basen und

<sup>1)</sup> Pausan. 7, 20, 1. 3, 24, 3.

<sup>2)</sup> Aen. 1, 666. Benus rect amor so an: Nate, meæ magnæ vires, mea magna potentia. Er stebt au ihr wie Virbius Hippolytus au Diana Nemorensis.

<sup>3)</sup> Pausan. 8, 54, 4.

<sup>4)</sup> Das Urweib besitzt bas Mysterium, das in ihrem Sohne geossenbart wird. So steht die stoffliche Mutter Thetis da, von der es Prometheus erkundet, wie die Menschen von Carmenta Fatua, von den Sibyllen, von der Erde. Nemesis, die Eimutter, heißt bei Plutarch de Pythis orac. 14 Muzschoz, was wieder aus Unkenntniß des Gedankens geändert worden ist. Sie ersicheint darin als die Alles in stillem Sinne bewahrende, schweigsame, aber slets sich erinnernde Mutter, die jedes Geheimniß in sich verschließt. Daher ist das Ohr ihr geweißt, wie man aus Plinius 11, 45, 103 und dem Gemmenbild des Mus. Florent. Gorii 2, 22 mit der Umschrif MNHMONEYE ersieht.

ihre Bilder werden zur Gervorhebung der Mysterien, ihrer Symbole und der in ihnen ruhenden bessern Hoffnungen benütt, auch Lampen und Leuchter dienen demselben Zweck, und selbst die Ornamentik, ihre zipara, Delphine, Gierstäbe, werden von ihm beherrscht. Die Kunst hat einen höhern, religiösen Gehalt, aus dem sie ihre Eingebungen und Motive schöpft, und dem sie ihrerseits alle ihre Bestrebungen wiedmet. Mit der Schönheit verbindet sich der Tiefsinn, und Jedes verleiht dem Andern einen höhern Abel.

Un die bisher beschriebenen Gibilder fchließen sich einige schon anderwarts bekannt gemachte Borftellungen an. Auf Taf. 35, 3. 4 theilt Micali ein dius finisches Bronzefigurchen mit, das er als Proferpina, R. Rochette mon. ined. p. 335. n. 4. ale Rora, und nach der Strahlenfrone ale entschieden myftischer Beziehung auffaßt, in dem ich aber nur die Darftellung einer Initiirten erkenne. Beide Bande halten je ein Gi. Ein ebenfalls diufinisches Sculpturfragment zeigt eine weibliche Figur, in der Rechten den Stab, die Ferula, in der erhobenen Linken das Gi. Tafel 58, 3. Auch die Figur auf T. 32, 2 ist wohl eine Giträgerinn. Einen weitern Beitrag liefert bas Etrusco Museo Chiusino, dai suoi posessori pubblicato con aggiunta di alcuni ragionamenti del Prof. Domenico Valeriani e con brevi esposizioni del Cav. F. Inghirami. Poligraphia Fiesolana 1833. Die Figur der Tafel XI. halt in der erhobenen Rechten ein Ei. Das Strahlenhalsband bestätigt den mystischen Charafter. — Sieran reihen fic zwei in den Publikationen des Instituts mitgetheilte Monumente, das Bafenbild eines volcentischen Balsamarium, Annali Vol. 22. tav. d'agg. 4, und die Sculptur des Sarkophags von St. Chiara in Neapel, dessen Abbildung, schon von Montsaucon Iter Ital. p. 314 mitgetheilt, in den Monumenti. III. t. XL. A. mit größerer Genauigkeit wiederholt ift. 3ch erlaube mir, ju den von E. Braun (22, p. 217-222) und Welfer (14, 32-37) gegebenen Erflärungen einige ergangende Bemerkungen hingugufügen. Die Begiehung des Bafenbildes von Bulci auf den von Tzepes ju Lycophr. B. 212 mitgetheilten Mythus von der Eigeburt des Lesbischen Dionysos Eropars, des phallischen Gottes, der an dem tellurischen Sumpfmann Bolymnos (Prosymnos, Bolysymnos) feine Rraft berfucht (Clemens Protr. p. 22), weil er ihm den Weg ju feiner Sadesfahrt gewiesen, scheint mir völlig willführlich. Das aber läugne ich nicht, daß ber Grundgedanke des Bildes in dem Mythus von Enorches-Dionpfos wiederkehrt. Aus dem dunkeln Grunde des Eis wird wie aus dem finstern Mutterleib der Gott ber mannlichen Rraft, ber phallische Dionpsos, ber in dem lernäischen Sumpffee den ersten Phallus errichtet, ans Licht geboren. Wir haben bier Dionpsos selbst als dogeris, wie nach forphischer Lehre aus dem stofflichen Urei ein männlicher Gott, bald Phanes, bald Metis, bald Ericapaus, bald appos

Lews, balb Brotogonos genannt, and Licht tritt. 1) Ale feine Eltern werben Ovedens und datea genannt. Bas bas Gi einheitlich und ungefondert in fich schließt, die mannliche und die weibliche Seite ber Naturfraft, bas bat ber Mpthus zu zwei Versonen verschiedenen Geschlechts auseinander gelegt. Das Symbol zeigt fie verbunden, der Mythus ift genothigt, fie getrennt darzustellen. In biefem Sinne ift das Gi hermaphroditifch, wie es benn ju feiner Entftehung auch beider Gefdlechter Mitwirkung verlangt. Rach agpptischem Mpthus mifchen fich Ofiris und Ifis ichon in Rhea's dunkelm Mutterleibe, aus ihrer Berbinbung geht horus als Protogonus bervor. 2) Sier ift Rhea's Mutterleib, mas bort bas Gi, Die Totalität ber Rraft in ber Bereinigung beiber Botengen, quod aliter generare non possit, nisi haberet vim sexus utriusque, wie mit bestimm. ter Begiehung auf Orpheus Lactantius J. 4, 8, 4 ben Gedanken ausspricht. Statt Bie und Dfiris giebt ber Mpthus bes Enorches Daita und Thvest. Die Namen find fprechend: datea die Rahrungspendende, allen ihren Rindern gleich autheilende Urmutter, die Gifrau Remefis, wie Dionpfos Jodaites; Overes, ber gewaltsam gerftorende, alles Leben verfolgende thyphonische Gott. Wir haben wieder die Doppelfarbe Beiß und Schwarz, jene unter dem Bilbe der guten barmbergigen Mutter, der Bona Dea, der Aphrodite dleffum, beren Liebe gu der Creatur nicht nur in der Geburt und der Ernährung, sondern auch in der Biederaufnahme nach dem Tode fich kund giebt, — diefe in Gestalt des Mannes, deffen Rraft die doppelfe Seite der Erzeugung und der Wiederzerftorung in fich schließt, wie Sipponood-Bellerophontes oder Laophontes, und mit deffen Ginwirkung auf ben weiblichen Stoff die Berrichaft bes Todes beginnt. Das ift die Grundidee bes Mythus von Enorches Geburt aus dem Gi, und diefe Idee fehrt als allgemein Dionpfische bilblich auf dem Bulcentischen Gefäß wieder. Ihr gang bacchischer Gehalt läßt mich nicht zweifeln, bag auch bas Bulcenter Gefäß bem Rreife bacchischer Initiationevasen beizugahlen ift, und in der Werdeluft des Brotogonos die dem fterblichen Leibe entsteigende Seele, wie es die Mysterienlehre verhieß, darstellt. Das Basenbild giebt den Inhalt der orphisch-bacchischen Lehre in besonders beachtenswerther Beise wieder.3) Braun bebt den Umftand

<sup>1)</sup> Έξανέφηνο θεοίδιν ἄραν κάλλιστον ίδεσθαι, ον δή τῶν καλέουσε Φάνητά το καὶ Διόνυσου. Οπρήσιι bei Macrob. Sat. 1, 18. Proclus in Timæum p. 307. 324. Schneider.

<sup>2)</sup> Plutarch. Is. et Os. 12.

<sup>3)</sup> Bor bem Ei, bas ben Knaben verschließt, steht in tiefe Betrachtung versunken eine weibliche Gestalt. Damit ist ein Gemmenbild, welches Gori im Mus. Florent. 2, 100. mittheilt, zu vergleichen. Die trauernde Figur richtet die tiefste Ausmerksamkeit auf einen Gegenstand, ben sie in ihrer Rechten hält, und welchen sie forschenden Blicks betrachtet. Es scheint ein Ei, das zu bem calathus, den sprossenden Aehren, dem Thyrsus vollkommen past.

hervor, daß der von ihm sog. Enorches gang von dem Eidotter, dem vitellum ovi, umschlossen dargestellt ift. Dieß stimmt mit der Ansicht überein, Die in dem Dotter die Rraft des Samens, mithin den eigentlichen Sit des Lebens erfennt. Rlearch (bei Guidas und Photius v. Neorros) iv eg neel war (fo ift mahrscheinlich statt otvor ju lefen), widerfest fich dieser Unficht, und erklart umgekehrt das Beige für σπέρμα, den Dotter (νεοττός, ώχρόν) für περίττωμα τοῦ oneouaros ober luteum seminis; allein er ftellt die von ihm befampfte Meinung zugleich als die ursprüngliche dar, und diese liegt auch dem obenerwähnten Traumgeficht zu Grunde; denn der Traumdeuter sieht in dem Dotter bas Gold, in der weißen Flussigkeit das Silber, in der Eischale das den Schat bergende Erzgefäß. Ja veodo's vereinigt in sich beide Bedeutungen. Es bezeichnet zugleich den Dotter und die junge Geburt, gerade wie diese beiden auf unserm Bafenbilde einheitlich dargestellt find. Bei Euripides sagt helena 256: zurf rae ois Έλληνης ούτε βαρβαρος — τεύχος νεοσσών λευκόν έκλοχεύεται, — έν 🛱 με Λήδαν φαδιν ex Dios rexelv. Auch hier erscheint der Dotter des weißen Gis als der eigentliche Sit ber Geburt.

3.

Der Sarkophag von Santa Chiara, zu dem ich mich nun wende, zeigt uns Brotefilaus, das Erstlingsopfer bes Troifchen Rrieges, durch Laodamiens Liebe für drei Stunden aus dem Schattenreiche erlöst, aber durch den Kührer der Abgeschiedenen, den Bermittler der obern und der untern Welt, nach unerbittlichem Befet fcnell wieder dahin jurudgeleitet. Die Idee diefes Mythus entspricht vollkommen der bacchischen Weltanschauung. Der schnelle Wechsel von Leben und Tod, die ewige Folge von Werden und Bergehn, die Berbindung von Weiß und Schwarz ale Grundgeset aller stofflichen Schöpfung treten in Protesilaus Schicksal auf befonders ergreifende Beise hervor. In der Bluthe der Rraft, am Beginn einer Laufbahn, die der Lorbeern viele zu verheißen icheint, fieht der Seld fich durch schnellen Tod um das zwiefache Glud der Liebe und des Ruhms gebracht. Eines folchen Lebens Bild ift jene turze Dauer bes Wiebersebens, in welcher die hochste Wonne und der hochste Schmerz fo rasch aufeinander folgen. Raum angelangt, scheidet der Jüngling wieder, und was Laodamia in Wirklich. keit und für immer zu besitzen wähnte, steht nur noch als wesenlose Traumgestalt. vom Leichentuch umhüllt, vor ihrem Lager. So sehen wir Protesilaus auf dem Sartophage, ben Winkelmann, mon. ined. Tafel 123 und Visconti, Mus. Pio-Clement. 5, 18 mittheilen. Auch auf der Todtenkiste von St. Chiara ift er zugleich als lebensvoller Jüngling und als entfeelter Schatten vor Augen geführt.

ja beide Bilbungen find fich fo nabe gerudt, daß bas in ber Mitte liegenbe Dasein felbit zu ber Rlüchtigkeit und Ungreifbarkeit einer Traumerscheinung aufgelöst und das Pindarische ei di eig; ei dov eig; duag orag avsomog hildlich ausgesprochen zu sein scheint. In Brotesilaus erscheint bas Dafein ale flüchtiger Traum, ber Tod ale dauernde Wirklichkeit, und beides, Schatten und Licht, in ebenso fchnellem, ale oft wiederholtem Bechsel. Wir haben also bier gum Mythus entwickelt, was das doppelfarbige Gi im Symbole einheitlich barftellt, und ebenbarin lieat die Rechtfertigung ber Berbindung beider auf unserm Monumente. Die Abbildung Montfaucone ift gerade in Diesem wichtigen Buntte mangelhaft. Die ber Monumenti volltommen bestimmt. Das Gi erscheint bier recht bezeiche nend auf der linken Sand der erften weiblichen Figur aus Laodamiens Umgebung. In ber Mitte gwischen beiden Gruppen, der Lebenden und dem rudkehrenden Todten, verfundet das Gi feine Doppelnatur, welche die Licht- und die Schattenseite der irdischen Schöpfung verbindend umschließt. Sonne und Mond, deren Bilder zu beiden Seiten die Darstellung einschließen, bringen in anderer Form benfelben Gedanken bor die Seele. Wie Tod und Leben, fo wechseln Tag und Nacht. Der Sonne Untergang überliefert dem Mond das von jener verlaffene Reich. Ewig getrennt, find fie boch in unlöslichem Bereine, und wie Laodamia nach dem Gatten sich fehnt, dem sie auch in die Unterwelt ju folgen entschlossen ift, so irrt der Mond ewig der Sonne nach, von deren Licht er all feinen Glang zu borgen angewiesen ift. Auf dem vaticanischen Garfophage, ber in Unordnung des Gangen, Ausbrud und Energie des Einzelnen den Reapolitanischen übertrifft, fehlt das Gi. Statt seiner erscheint das Rad, und zwar an der Stelle, welche durch Brotefilaus Ueberlieferung an Charon die Beendigung der Laufbahn des helden bezeichnet. 3ch unterlaffe es, die mancherlei Unwendungen Diefes Symbols, bas icon im Alterthum fcbriftstellerifche Bearbeitung hervorrief, hier ju sammeln. Die Bedeutung ift ftete dieselbe. In dem Rade wird das Geset ber tellurischen Schöpfung, die ewige Bewegung amischen denselben Bolen, und die unerreichbare Schnelligkeit berfelben angeschaut:

Des Rades Dreben bringt die eine Felche erft Und wechfelsweise nun die andere auch binauf.

Wie genau verbindet sich also das Symbol des Rades mit Protesilaus' Mythus, wie nahe kommt es in seiner Bedeutung dem bacchischen doppelfarbigen Ei.1) Zeigt uns dieses das Geset der Schöpfung in der Materie verschlossen,

<sup>,1)</sup> Die volubiles rotulæ unter ben bacchischen Symbolen Arnob. 5, 19. nach Clemens Protr. p. 15. Potter, und Euseb. Pr. Ev. 2, 3.

fo erscheint es im Rabe berausgetreten in die fichtbare Belt und fie beberrichend: bort bas Befet bes Bechfels ale foldes, hier ber Bechfel felbit in feiner Ericheinung. Gleiche Bedeutung bat ber Diecue, ber von fraftiger und geubter Sand geworfen, ichnell über die Ebene babinrollt. Darum tann feine Berbinbung mit dem Lotus durch eine Rette, wie fie die Grabfunde von Pranefte gu Tage forderten, nicht überraschen. Der Lotus, bas Bild ber Schopfung aus ben Baffern der Erde, die Sumpflilie, die dem ersten Sonnenstrable ihren Reld öffnet, mit dem letten gleich Selios felbst in die feuchte Tiefe untertaucht, schließt fich ber Bedeutung des Discus an, und die verbindende Rette, die auch fonft im Rulte der großen Naturmutter Sfie erwähnt wird,1) zeigt und den unguf löslichen Zusammenhang ber tellurischen Welt mit dem Gesete ber Bewegung und bes Bechsels, wie ihn die Ofiris- und die Bachus-Religion gleichmäßig in fich tragen. Wird schon durch diese Bemerkungen die bacchische Beziehung bes Brotefilaus-Sartophage nabe gelegt, fo ericheint fie in andern Gingelnheiten bes vaticanischen Sartophage gur Gewißheit erhoben. Das Sacellum, welches über Laodamiene Lager fich erhebt, die Daste, welche barin aufgestellt ift, ber bobvelte Thursus, welcher gefreugt babinter hervorschaut, laffen feinen Zweifel, und geben auch bem Gi bes Bertes von St. Chiara feinen bestimmten bacchischen Charafter. Laodamia wird felbst gur Bacchantinn, ale welche sie auch im Mythus erscheint. Philostrat der Aeltere ftreut in die Beschreibung des Gemäldes Anthia (Im. 2, 9) die Bemerkung ein: Απειδιδέ, ούχ, ώδπες ή του Πρωτεδίλεω καταδτεφθείδα ols εβάκ γενσεν. Also simulato numime Bacchi (Serv. Aen. 6. 517; 7, 385) sucht Laodamia fich ju todten. Unfahig, den Schmerz der erneuten Trennung gu tragen, findet fie in den Mammen des Scheiterhaufens ihren Tod. 2)

> Illic quidquid ero, semper tua dicar imago, Traiicit et fati litora magnus amor.<sup>3</sup>)

Die Liebe ju dem Manne ift Dionpsisches Gebot, der Mannlichkeit sich binzugeben, die Forderung, welche der phallisch gebildete Gott an die Frauen stellt. Der amazonischen Enthaltsamkeit macht Bacchus ein Ende. Den mannersfeindlichen Sinn verkehrt er zu Mannerliebe. Im Taumel sinnlicher Lust reißt er das Mädchen fort. Bisher zuchtig, enthaltsam, amazonischem Leben ergeben, durchschwärmen jest die Minpaden, 4) von Dionpsos herrlichkeit geblendet, Balber

<sup>1)</sup> Apulei. met. 11, p. 258. Meo monita sacerdos, in ipso procincta pompæ, roseam manu dextra sistro cohærentem gestabit coronam.

<sup>2)</sup> Hygin. f. 103. 104.

<sup>3)</sup> Propert. 1, 19, 11.

<sup>4)</sup> Plut. Qu. gr. 38. Aelian V. H. 3, 42.

und Gebirge. Rubelos, wie To von Beras Bremfe gestochen, feiern fie in Sain und Reld die Orgien des Gottes, deffen Anblic ihr innerftes Wesen erregend ergriffen bat. Mit bem amazonischen Speere und Bogen vertauschen fie ben Thurfus, ber zeugenden Mannlichkeit fprechendes Bild, ihre Baffe zugleich und ihr Sochzeitespmbol. Aus friegerischen mannerfeindlichen Madchen werden fie zeugungeluftige Bacchen. Dem Gotte erft feindlich entgegenstehend, ihn befampfend, treten fie nunmehr in fein Gefolge, und zeigen fur bie Berbreitung feines finnlich erregenden Rultes dieselbe Tapferkeit, welche früher ber Befampfung beffelben galt. Die Dienerinnen ber feuschen Mondgöttin werden bes phallischen Gottes orgiaftische heldenschaar. Sie find es, die im Geld und hause zu ber Berbreitung bes bacchischen Rults bas meifte beitragen. Sie nehmen baber auch in ber bacchischen Religion eine bervorragende Stelle ein. Frauencollegia find es, die seinem Rult vorstehen, wie die 16 elischen Matronen. 1) Dem amazonisch-keuschen folgt bas finnlich erregte Dionpfische Frauenleben, bem nuchternen Milch- und Sonigopfer ber alten Beit, ber finnlich berauschende Bein-Dienst, den Gottheiten der alten Bucht und Nüchternheit ein verhafter Greuel. Bas bas Madden flob, bas fucht es jest. Bas feinen Abicheu erregte, bas fteigert jest die erwachte Luft zum bochften finnlichen Taumel. Das gange Leben nimmt eine andere Geftalt an. Die Elischen und Argivischen Beiber fingen bem Gott der Männlichkeit, der den befruchtenden Stierfuß trägt, Somnen, er folle auftauchen aus ben Bogen bes Meeres und fie begatten. 2) Bas fruber verhullt mar, wird jest überall in finnlicher Ractheit ber Berehrung aufgefiellt. Fascino territoria cuncta florescunt.3) Eine ähnliche Umgestaltung hat Die Welt nie erfahren, wie die, welche mit der allgemeinen Berbreitung des Bachusdienstes verknüpft mar. Tiefer hat feine in das leben der alten Welt eingegriffen, ale biefe gang in Beugungeluft und finnlicher Erregung aufgehende Emancipation bes ftofflich geschlechtlichen Lebens. Unwiderstehlicher ift feine jur Berrichaft gelangt. Bom aufersten Oft bis jum aufersten Best errichtete fie ihre herrschaft, mit Tang und Thyrsus alle Bolfer, Religionen, Sitten überwindend, umgeftaltend, in fich aufnehmend, bem Phallus der fto fflichen Rraft unterordnend. Gin gleiches Uebergewicht erlangte fie in ber Mythologie.

<sup>1)</sup> Pausan. 5, 16; 6, 24, 8.

<sup>2)</sup> Plut. Qu. gr. 36. Is. et Os. 35.

<sup>3)</sup> Arnob. 5, 28. Mysteria quibus in Liberi honorem patris ithyphallos subrigit Græcia, et simulacris virilium fascinorum territoria cuncta florescunt. 29: totam interrogat Græciam, quid sibi velint hi phalli, quos per rura, per oppida mos subrigit et veneratur antiquus. Die Zusammenstellung ber an Häusern und Wauern noch vorhandenen würde eine beachtenswerthe Bestätigung liesern. Man lese die Capitel 18—30 im Zusammenhang.

nun alle Rulte mit dem Dionpfischen in nabere oder entferntere Begiebung treten, und ein allgemeines Streben berfelben fich fundgiebt, ihren bergebrachten Sinn mit ber Grundidee und der Richtung der bacchischen Religion in Sarmonie zu feten, fo ift auch allen Mythen eine bacchische Beziehung beigelegt und eine Stelle im bacchifchen Religionospfteme augewiesen worden: eine Aufgabe, beren Losung dadurch erleichtert murde, daß alle Religionen bes Alterthums mit der bachischen die Stofflichkeit der Grundlage theilen, und von ihr nur in dem Grade ber Ausbildung, oder in jenem metaphpfischer Bergeiftigung und Läuterung fich unterscheiden, wie der Apollinische Lichtdienst. 1) Für diesen Eintritt der alten Mythenwelt in den Dienst der bachischen Religion bieten die Protesilaus Carfophage, bei beren Betrachtung wir fteben, ein fehr belehrendes Beispiel. Mag auch Jolaus-Protesilaus von Saufe aus feine Dionysische Bebeutung haben, so hat er diese boch in jenen Grabvorstellungen erhalten. If Laodamiens Schmerz, Sehnsucht und erneute Trauer ursprünglich ohne Ginfluß bacchischer Borftellungen gedichtet worden: auf jenen Grabbildern erscheint fie in bachischer Saltung, von bacchischer Sehnsucht nach der Wiederholung ber mannlichen Umarmung, ihrer ebenfo flüchtigen als hohen Bonne, verzehrt. Madten und Thyrfus auf dem einen, das Gi auf dem andern Sartophage verfinnbilden diese Aufnahme in den bachischen Rreis. Aus solcher Berbindung ift aledann jener Bug bee Mythue, den Philostrat andeutet, hervorgegangen. Laodamia wird zur Bacchantin, die simulato numine Bacchi ihre Umgebung über die Absicht bes Todes zu täuschen sucht. Ja in einer andern Berfion erscheint bie Maste zu Brotesilaus Bild umgestaltet, Laodamia ale Berehrerinn ihres Gemahle, fatt ber Birklichkeit ein Simulacrum umfaffend, beghalb ber Religionsentweihung uud bes Chebruchs verdachtig, und von dem Bater Acaft jur Strafe gezogen. Go erzählt Hygin. f. 1042) das Ende der ungludlichen Gattinn, welche bem Alterthum als das Borbild treuer, ben Tod befiegender Frauenliebe erschien. Wie fremdartig reiht fich der Berdacht bes Chebruchs dem gangen Mythus an. Wie fehr bedarf er einer befonderen Beranlaffung. Worin Diese liegt, ift mir nicht zweifelhaft. Sie wurzelt in der bachischen Berbindung, in welche Laodamia eintrat. Die Dichtung von der Anfertigung und Berehrung eines wneum simulacrum ift aus ber bachischen Daste und aus ber Aufnahme bes ganzen Mpthus'in ben bacchischen Rreis bervorgegangen, und demfelben Bufammenhang verdankt auch der Acastus-Tochter Didonischer Feuertod in den

<sup>1)</sup> Macrob. Sat. 1, 18. In sacris enim hæc religiosi arcani observatio tenetur, ut sol, cum in supero, id est in diurno hemisphærio est, Apollo vocitetur, cum in infero, id est nocturno, Dionysus, qui est Liber pater, habeatur.

<sup>2)</sup> Ovid Her. 13. Serv. Aen. 6, 447.

reinigenden Rlammen ber Dionpfifchen Ppra ihre Entstehung. Bu abnlicher Erweiterung bes ursprunglichen Mpthus hatte auch bas Gi bes Sartophages von St. Chigra Beranlaffung werden konnen. Es ift nicht geschehen. In den erhaltenen Traditionen, ju welchen auch Tzetzes Chil. 1, 52, Lucian M. D. 23, Scholia Arist. T. I. p. 288 Jebb. gehören, geschieht bes Gis feine Erwähnung. Es hat also nur ale bacchisches Symbol in dem Grabe feine Aufnahme gefunben, in bem Mythus felbst spielt es feine Rolle. Seine Bedeutung wird dadurch erhöht. Es ruft den Mpsteriengedanken in seinem gangen Umfange vor die Seele, und halt dem Schmerze, den des Lebens flüchtiges Trugbild in Laodamiens Seele erzeugt, den Trost der höhern Hoffnung, den der Sterbliche aus der Initiation schöpft, das Ovidische (Her. 13, 155) crede mihi, plus est, quam quod videatur imago, beruhigend entgegen. Bie erhebend ift Diefer Gegenfas. Das stoffliche Leben ist nur Schein und Trug, Tod seine Bestimmung, Schmerz und Berzweiflung bas Loos beffen, ber fich feinem Zauber hingiebt. Wie ein flüchtiges Traumbild zieht es vorüber, wie eine Maste wird es heute von dem, morgen von jenem getragen, ) bem bochften Benuß folgt noch viel größerer Schmerg. Wer fich nach ihm umschaut, bat es ichon wieder verloren, wie Orpheus felbst feine Euridice;2) eine Maste betet Laodamia an. Während so die Berfinkung in der Sinnenwelt nur Täuschung und Berzweiflung zurückläßt, erheben die Initia und das Gi, das ihren Empfang anzeigt, den Beift aus der Belt des Berdens und Bergebens in die höhere des Seins, welche die Beihe verheißt. Gehoben ift jest die Schwermuth, welche die Betrachtung der ftofflichen Berganglichkeit erzeugt, ber hingegeben Bellerophontes in der Aleischen Flur einsame Pfade mandelt, aufgelost der Schmerg, der den Trugbildern der Sinnenwelt folgt. Denn bas Gi giebt die Gewißheit, daß über ber ftets dem Tode zueilenden Welt eine ewige besteht, zu welcher der Initiirte, von des Stoffes Schladen gereinigt, fich als beschwingte Seele erheben wird. 3cht dient aller Rachbrud, welcher auf die Täuschung ber stofflichen Erscheinung gelegt wird, gerade dagu, die Bohlthat der Initiation und ihrer beffern Soffnung nur um fo nachdrudlicher hervorzuheben. Diefe Bestimmung hat Laodamias Darftellung auf unsern Sartophagen. Benn fie ben rafchen Schwung des Werdens und Bergebens fo eindringlich vor Augen ftellen, fo gefchieht das nicht, um das traurige Todesloos durch hinweisung auf jenes hoc idem magni perpessi

<sup>1)</sup> Unter ben Terracotten von Tarsus in Cilicien, jest im Louvre, sindet sich eine große Ansahl kleiner Masken aus gebrannter Erde, welche wir alle als Carrikatur-Fragen bezeichnen können. Ihr bacchischer Bezug ist nicht zweiselhaft.

<sup>2)</sup> Worüber Plato im Sympos. p. 179 sagt, die Götter hatten bes Deagrus Sohn nur bie Erscheinung ber Frau' gezeigt, nicht sie selbst ihm gegeben.

sunt reges, 1) noch trauriger zu machen. Bielmehr foll baburch bas Glud und Die Nothwendigkeit ber Initiation um fo machtiger bervorgehoben werben; Die Erinnerung an ben Untergang des rein ftofflichen Lebens erscheint als Barnung bor hoffnungelofer Bingabe an ben Trug ber Ginne. Diefer Gebante ift auf vielen Initiationevafen erkennbar. Er zeigt une Die Dionpfifche Religion in ihrem bobern Gehalt, welcher die Sinnlichkeit, der auch fie ihren Ursprung verdankt, übermunden bat. Er weist das ewig vergebliche Arbeiten der fich felbit verzehrenden Naturfraft einer tiefern Stufe bes Lebens ju, und eröffnet ben Blid in eine höhere Region, wo das Trugbild gur Bahrheit, der Bechfel gur Dauer, die Unruhe und ftete Bewegung gur Ruhe des Seine erhoben wird. Das vergebliche Arbeiten, wie es die Danaiden, wie es Ocnus, wie es Sispphus obliegt, ift der im Stoffe Untergehenden, nicht Gingeweihten Loos, 2) eine Strafe ihres dem finnlichen Truge bingegebenen, vergebenen und hoffnungelofen Lebens, bem die Gingeweihten nicht verfallen. Diefen ift ein wechsellofes boberes Das fein beschieden, in welchem fie von der Arbeit ausruhen. In dem Bamfilischen Grabe ift auch Denus bargestellt, aber nicht bas Seil flechtent, sonbern rubenb im Abendfrieden einer ftillen ganbichaft. "Denn der Gott mar fein Rubrer." Der Schleier, der sein Saupt umgiebt, bezeugt die empfangene Initiation. Diese aber bat ihn jener Schaar gesellt, die nun unter den Sternen ein ewig feeliges Leben genießt. Der Trug bleibt in ber niedern Sinnenwelt gurud, in ber Alles, was ein Tag webt, von der folgenden Racht wieder aufgelost wird, in ber Alles nur Schein ift, und Weiß ftete in Schwarz, ein Geschlecht ftete in bas andere") vertehrt wird. Ihr gehören die Apaturia, bas Dionpfische Reft bes Truges, beffen Ursprung auf jenen Sieg jurudgeführt wird, ben Delanthus über Kanthus, ber Schwarze über ben Weißen bavontrug, indem er ihm fagte, ber Mann mit dem ichwarzen Ziegenfelle (Dionpfos Molavalyig) ftehe hinter ihm. 4). Bei Nonnus Dionps. 24, 234-330 fingt ber Lesbier Leukos beim Festmahle des triumphirenden Bacchus' ein Lied, wie Aphrodite, von den Cha-

<sup>1)</sup> Plutarch. Consol. ad Apoll. Ferner Cardinali, Iscriz. Veliterne Nr. 59, p. 122. namque dolor tali non nunc tibi (contigit uni) — Hæc idem et magnis regibus (hora tulit), und eine Inschrift von St. Maria in Tradtevere bei R. Rochette, mon. 105, n. 4.

<sup>2)</sup> Pausan. Phocic. 31, 2. Ton un μαμυημένου, welches Bolygnot über bie Bilber ber Dangiben ichrieb.

<sup>3)</sup> Serv. Aen. 6, 448.

<sup>4)</sup> Die Angabe ber Zeugnisse bei Kreuzer Symb. 4, 152. Gerhards Erklärung als ouora eoigia nicht von arairy (Mythol. S. 452, 6.) kann ich nicht theilen, obwohl ber bürgerlich-politische Sinn bes Festes nach Herob. 1, 147 außer Zweisel ist. Aber biese Beziehung auf die Gemeinde und den Sintritt der heranwachsenden Jugend in dieselbe schließt sich an den im Text entwicklten Religionsgedanken ganz natürlich an.

riten unterftust, an den Webstuhl tritt und ein Gewand webt, das aus gröbern Raben besteht als bas feinere ber Ballas Athene. Das ist jenes Trugkleib ber wilben Erdzeugung, nach welchem die Urmutter zu Phanagoria felbst 'Anarovoos beifit. Durch Trug weiß fie die Giganten in den Untergang gu führen. 1) Den Raben des Todes flicht fie hinein in das rauhe Gewebe des ftofflichen Leibes. ale bie altefte der Moiren, wie zu Uthen die bermenartig gebildete Aphrodite de uprois genannt murbe, die große Abrafteig Ananke, die Amme des Menschengefchlechte. 2) Durch ben Todesfaben wird bas Gewebe bes Leibes ein Truggewand, die Götter bes ftofflichen Lebens, welche die Seele mit einem folchen Rleide umgeben, werden Apaturii, täuschende Götter, so Aphrodite, so ihre Rraft, der mannliche Dionpfos. 3) Durch Sinterlift führen fie den Tod berbei, burch Trug gelangen fie jum Siege, wie benn die Apaturia ftete ale Siegee. fefte bargeftellt werben. Täuschend durch sein berrliches Meugere ift boch ber leibliche Stoff mit Bift getrantt, wie Dejanira's Gewand, bas ber Schmergen unbekannte Fulle in fich foließt. Als Gewand wird ber Leib in den Mpfterien bargeftellt, wie bei Plato bie Erbe bie lette Bulle, Die Steinigung ein Steingewand beißt. Darum fpielen auch die verhüllten Mantelfiguren auf den bacchiichen Initiationsvafen eine fo bervorragende Rolle. Aber dem Gingeweihten wird das Unterliegen felbst jum Siege. Trug, Taufchung, vergebenes zwed. loses Dasein ift der Profanen Untheil. Sie, die der Sinnenwelt ale hochstem und einzigem Dafein fich bingeben, finden darin ihren Untergang, wie Rarcif, der fich in feines Rorpers Betrachtung verfentt. Sober ift die Soffnung der Eingeweihten. Sie wiffen, daß alles Leibliche nur ein Spiegelbild, daß es nur eine Maste ift, die furze Zeit getragen wird. Sie tennen ber Seele hobere Bestimmung, und betrachten den Tod ale eine Befreiung von dem groben Gemande bes Leibes, bas abgeworfen werden muß, um burch bas feinere, bas Ballas Athene gewoben, ersest zu werden. Spiegel und Maste werden ihnen nun Sinnbilder der hobern Bestimmung. Ale Zeichen empfangener Beihe erscheinen sie auf vielen Sarkophagen und Grabvasen. Die Apaturien selbst sind nun ein West der Freude, der Erlösung, des Sieges im Unterliegen. Zanthus, von Melanthus überliftet, ift ber jur Göttlichkeit im Lichtreiche durchgedrungene Initiirte. Der Berftorbene ift nun ein einfaches, unvermischtes, und gang reines Befen geworden, ein Befen, das vom Rörper wie von einer farbenden Materie

<sup>1)</sup> Strabo 11, p. 495.

<sup>2)</sup> Hymn. Orph. 55, 3. Damasc. Princ. p. 380—384. Paus. 1, 19, 2. Plin. 36, 4, 3. Petron. Satyr. 128.

<sup>3)</sup> Orph. H. 55, 7. Paus. Corinth. 23, 8.

befreit ist. "Weiß ist dem Färber unnachahmlich, von schwarz dagegen läßt sich wie vom Burpur sagen: D trugerische Rleiber, o trugerische Farben." 1) Diefelbe Beziehung Schlieft Laodamiens schmerzensvolles Loos in fich. Alle Taufoung, welche die betrügerische Sinnenwelt in fich schließt, ift über fie gekommen. Allen Jammer, den die hingabe an den Trug des Stoffes gurudlagt, bat fie getragen. Aber nun bedient fie fich felbft der Taufchung, um durch das lauternde Reuer zu einem höhern, truglosen Dasein durchzudringen. 2) Bu biesem befähigt fie die Singabe an den bacchifchen Dienft, deffen Rult fie folgt. Alle diese Buge hat ihr Mythus, wie er auf unsern Sarkophagen dargestellt ift, in fich aufgenommen. Der Trug der Sinnenwelt, die Ueberwindung deffelben burch ben höbern Bestandtheil der Mufterien; die Bergweifelung, die aus jenem, die beffere hoffnung, die aus diefem folgt; die Berehrung des Stoffes ale verbrecherische Abgötterei, beren fie Acast beschuldigt, ber Feuertod als reinigender Uebergang aus ber niedern, groben Belt bes trugerifchen Stoffes in Die bobere. welche ber gur Connenmacht verflarte Dionpfos bewohnt: das ift ber doppelte Behalt eines Mythus, ber ju ben ichonften Myfterienbildern gegablt werben muß. Die Berbindung, in welche er mit dem Gi gebracht wird, fichert diesem Symbol feine gange hobe Bedeutung. Alles, mas jener Mythus barftellt, liegt auch in dem Gi. Wir können die Protesilaus-Darftellung ale eine Erläuterung bes Gis bezeichnen. Der Mythus ift die Eregese des Symbols. Er entrollt in einer Reihe außerlich verbundener Sandlungen, was jenes einheitlich in fich trägt. Dem discursiven philosophischen Bortrage gleicht er in so fern, als er, wie biefer, den Gedanken in eine Reihe gufammenhangender Bilder gerlegt, und bann bem Beschauer überläßt, aus ihrer Berbindung ben letten Schluß zu gieben. Die Combinirung bes Symbols mit bem erlauternben Mythus ift eine febr bemerkenswerthe Erscheinung. Genügte dem Bamfilischen Grabbilde bas Symbol für fich, fo ichien auf bem Sartophage die unterftugende Beigabe bes Mythus zwedmäßig. In Diefer Bereinigung findet es die Garantie feiner Fortdauer. Durch den Mythus gelangt Die alte Burde der orphischen Symbolik wieder zu Bedeutung. Den Inhalt der Mpfterienlehre in Borten darzulegen, ware Frevel gegen das oberfte Gefen, ihn durch Mothen darzuftellen, ift der einzig erlaubte Beg. Darin murgelt die Benützung bes Mythenschapes als Grabersprache. Wahrend die Inschriften in der Regel nur zu untergeordneten

<sup>1)</sup> Plut. Ou. r. 23.

<sup>2)</sup> Bei Plutarch Qu. r. 10. jagt Barro von den Söhnen, daß sie sich auf den Gräbern der Eltern, wie in Tempeln bei Berehrung der Götter umbrehen, und, wenn sie bei Berbrenmung der Eltern das erste Bein sinden, behaupten, der Berstorbene sei nun ein Gott geworden.

Angaben benützt werden, ') find die bobern Gedanken, welche Tod und Grab erweden, in Mothenform mit Sulfe ber Runft gur Darftellung gefommen. Debr und mehr wird das reine Sombol in den Sintergrund gedrangt. Der Mothus gelangt zu unbestrittener herrschaft. Allmählig tritt die ganze Mothenwelt ber Alten in ihre Graber ein. Es bereitet fich ein Schauspiel, bas die hochfte Aufmerkfamkeit verdient. Derfelbe Mythenschap, in welchem die alte Belt die frühesten Erinnerungen ihrer Geschichte, Die gange Summe ihrer physischen Renntniffe, das Gedachtniß früherer Schöpfungeperioden und gewaltigen Erdwandlungen niedergelegt hatte, 2) berfelbe wird nun jur Darstellung religiöser Bahrheiten, gur Beranschaulichung großer Naturgesete, gum Ausdruck ethischer und moralischer Babrheiten, und zur Erregung troffreicher Ahnungen, die über Die traurige Grenze bes ftofflichen Katum binausführen. Der Inhalt ber Dofterien in seiner doppelten physischen und metaphysischen Bedeutung wird im Gewande der Mothenbilder dem Beschauer vor die Seele geführt. Ift durch Die anthropomorphische Gestaltung des Göttlichen ber himmel auf die Erde berabgestiegen, fo wird jest durch ben Eintritt ber Dothen in das Musterium Die Erde wieder jum Simmel, Das Menschliche wieder jum Göttlichen gurude geführt, und in den Schicksglen ber Beroen die Trefflichkeit und Tugend als ber einzige Beg zur Ueberwindung der Materie und zum endlichen Lohne der Unfterblichfeit bargeftellt. Der Mythus, ber als Glaube nicht mehr galt, erhalt burch feine Berbindung mit Mpfterium und Grab wieder das bochfte Unseben. Der alte einfache symbolische Glaube, wie ihn Orpheus und die großen Religionolehrer ber frühesten Beit theils geschaffen, theils überliefert erhalten, fommt im Grabmythus zur Auferstehung in anderer Gestalt. Reue Symbole und neue Mythen erschafft die spatere Zeit feine. Dazu fehlt ihr die Jugendfrifche der erften Egifteng. Aber dem Schape überlieferter Darftellungen weiß bas fvatere, mehr auf fein Inneres gerichtete Menschengeschlecht, eine neue vergeistigte Bedeutung unterzulegen. So werden die Mythen, um mit Plutgrch über den Genius des Sokrates zu reden, Bilder und Schatten höherer Gedanken, die durch das Räthselhafte selbst eine tiefere Ehrfurcht einprägen. Sie gleichen jenen mimischen naradeiteig, in welchen der Gingeweihte Die erhabenern Babrheiten der Mpsterien wie im Spiegel anschaute. Sie find in ihrer ganzen Unlage in Scene gesetzte Mythen, und manche Einzelnheiten lassen das Borbild

2) Siehe bie beachtenswerthe Bemertung Strabos 10, 474. init.

<sup>1)</sup> Ueber Sicyon Paus. 2, 7, 3. ἐπίγραμμα δὲ ἀλλο μὲν ἐπιγράφουσεν οὐδὲν, τὸ δὲ ὁνομα ἐφ' αὐτοῦ καὶ οὐ πατρόθεν ὑπειπόντες κελείουσε τὸν νεκρὸν χαίρειν. Ueber Sparta, Plutarch in Lyc. 27 — Theophrast. char. 13. Becker, Chariel. 2, 193. f. Gallus 2, 300.

scenischer Aufführung tragischer Berte noch beutlich erkennen. Das rubende Sombol und die mpthische Entfaltung beffelben vertreten in den Grabern Sprache und Schrift. Sie find felbst die Sprache ber Graber. Alle bobern Betrachtungen, ju welchen das Rathfel des Todes Beranlaffung giebt, ber Ausbrud bes Schmerzes und bes Troftes, und ber hoffnung ber furcht, ber buftern und der fröhlichen Uhnung bleibt der Darftellung durch Runftlerband vorbebalten. Diese Erscheinung bat einen tiefern Grund. Bu arm ift bie menschliche Sprache, um die Fulle der Ahnungen, welche der Wechfel von Tod und Leben wach ruft. und jene bobern Soffnungen, die ber Gingeweihte befigt, in Borte ju fleiden. Rur bas Symbol und ber fich ibm anschließende Mythus fonnen biesem eblern Bedürfniffe genügen. Das Symbol erwedt Abnung, Die Sprace tann nur erflaren. Das Symbol ichlagt alle Saiten bes menschlichen Beiftes zugleich an. die Sprache ift genothigt, fich immer nur einem einzigen Gedanten bingugeben. Bis in die geheimsten Tiefen der Secle treibt bas Symbol feine Burgel. Die Sprache berührt wie ein leifer Windhauch die Dberfläche bes Berftandniffes. Jenes ift nach Innen, Diefe nach Augen gerichtet. Rur bem Symbole gelingt es, bas Berichiebenfte zu einem einbeitlichen Gesammteinbrud zu verbinden. Die Sprache reiht Einzelnes an einander, und bringt immer nur ftudweise gum Bewußtsein, was, um allgewaltig ju ergreifen, nothwendig mit Ginem Blice ber Seele vorgeführt werden muß. Worte machen bas Unendliche endlich, Symbole entführen den Geift über die Grengen der endlichen, werbenden in das Reich ber unendlichen, seienden Welt. Gie erregen Uhnungen, find Zeichen bes Unfaabaren, unerschöpflich wie biefes, mpfterios wie nothwendig und ihrem Wefen nach jede Religion, eine ftumme Rede, als folche ber Rube bes Grabes befonbere entsprechent, unjuganglich dem Spotte und 3meifel, ben unreifen gruchten der Weisheit. Darin ruht die geheimnigvolle Burde des Symbols, Die ju ber Erhöhung bes hohen Ernftes der antifen Graberwelt besonders beitraat. Darin die ergreisende Macht der mythischen Darstellungen, welche uns die großen Thaten der Borgeit in dem beruhigten Lichte ferner, wehmuthiger Erinnerung vor Augen stellen, und fo an jener Beibe theilnehmen, mit welcher bie alte Belt ihre Grabstätten in besonders hohem Grade zu umgeben wußte.

4.

Durch die bisher zusammengestellten Grabmonumente ist die orphischbachische Mysterienbedeutung des Gics, wie sie uns von Macrob und Plutarch bezeugt wird, über allen Zweisel erhoben, und die Grundbedeutung des Pamfilischen Grabbildes gesichert. Dies verbreitet auch über die so häufig in Gra-

bern gefundenen Gier neues Licht. Man hat ihnen in unbestimmt allgemeiner Beife die Luftrationsbedeutung beigelegt. Ich läugne diese Begiehung durchaus nicht, und werde fie fpater im Busammenbang mit der Mosterienbedeutung bes Gies nochmals betrachten. Aber ben Graberfunden lege ich eine gang bestimmte Initiationsbedeutung bei. In allen Rallen erscheint mir bas Gi als bas bacchifche Mpfterien-Ei, und ftets Beweis empfangener bacchifcher Beiben. Un Beispielen fehlt es nicht. Ich bebe einige bervor. In einem Grabe von Banticapaum, beffen sonstiger Inhalt unzweifelhaft bachischen Charafter an fich tragt, fand fich ein filbernes Gefag, barin zwei Gier, welche bei ber Eröffnung auseinander fielen. Annali 1840. 12, 18. Aus Rertich ftammt ein Metallfragment, welches im Bulletino Napoletano tom. 6. tav. 4, 12. abgebildet ift. Ein in schnellem Laufe begriffener Angbe tragt in jeder Sand ein Gi. Die Aweizahl der Gier wird nach den früher gemachten Bemerkungen von felbst verftandlich. Sie entspricht ber Unweisung, welche ber redende Thurm in Apuleius Metamorphosen 6, der verzweifelnden Bipche über ihre Unterweltsfahrt ertheilt. Sed non hactenus vacua debebis per illas tenebras incedere, sed offas polentæ mulso concretas ambabus gestare manibus, et etiam in ipso ore duas ferre stipes. Mit der einen amnica stips wird die hinfahrt, mit der andern die Rudfahrt erkauft. Mit ber einen offa Cerberus beim Eintritt, mit ber andern bei ber Rudlehr zur Rube gebracht. Der obos xarw und avw ift es, welcher in ber Zweizahl hervortritt. Bon einem nolanischen Gierfunde berichten Bottiger und Samilton. Gin Gi tam in einem Tufgrabe bei ber Untersuchung bes alten Cimiterium hinter bem Bourbonischen Museum zu Neapel, eine Bafe mit einer größeren Ungahl Gier in einem Grabe ber Infel Jochia gum Borichein. Bon jenen berichtet der Canonico Jorio in feinen Scheletri cumani, von diesen in seinem metodo per rinvenire e frugare gli sepolcri. Napoli 1824. Nach einer Bemerfung im Bulletino dell' Instituto 1839, p. 27. enthielt bas Museum Canino au Musignano unter seinen etrudtischen Gräberschäßen vier Straußeneier. Sie zeigten Reliefvorstellungen mit den auch auf den Gefäßen alteren Style so baufigen Bildern, mit Reitern, Thieren, beschildeten Rriegern. Gie ftammen aus einem Grabe der Bolledrara von Bulci. 1) Ebenfalls volcentisch ift das Fragment eines gang in Eiform gebildeten Gefäßes der Sammlung Candelori, welches Micali, storia degli antichi popoli italiani t. 118. 3 mittheilt. Es besteht aus gebrannter Erde, die eine Firniflage überdedt. Die Sierogluphen, welche den die Langenseite umziehenden, von zwei parallelen Linien gebildeten Streifen bededen, beweisen die agpptische Berkunft dieses Gefäßes, durch welche es fich

<sup>1)</sup> Straugeneier, Aelian, H. A. 4, 37.

einigen andern etrustischen, namentlich vulcentischen Grabfunden, und dem gangen Inhalte ber bortigen Grotte b'Ifibe anschließt. Gin mit phantaftischen Thierfiguren geschmudtes Straußenei aus Bulci theilt George Dennis, the cities and cimiteries of Etruria (London, J. Murray 1843) in Abbildung mit. Ueber diefe vulcentischen Runde giebt Mrs. Samilton-Grap in ihrem Berte über Etrurien , S. 281, nach eigener Unschauung genauere Austunft. Straugeneier felbft find mit vielen andern Gegenftanden agpptischer Broveniens durch Sandel nach Etrurien gelangt. Burden doch chinefische Gefäße von Rossellini in ägpptischen Gräbern entdect, und von da in das ägpptische Museum von Florenz gebracht, wo fie Samilton-Grap (S. 267) fab. Ueber die Gier der polcentischen Grotta D'Afide theilt Dennis noch folgende Ginzelnheiten mit: es waren ihrer im Gangen feche. Geflügelte Sphingen gierten eines derfelben, ein Zweigespann mit einem Krieger bemannt ein anderes. Alle zeigten eine Söhlung, mabriceinlich bestimmt, das Aufhangen möglich ju machen. - 3d fuge bingu, bag Erggefäße ber praneftinifchen Grabfunde, über welche G. Braun im Bulletino bes Jahres 1855 furge nachricht giebt, unter ihren Bergierungen auch den Strauß zeigen. In Fellow's Reisewert über Lycien ift der mohammedanischen Sitte gedacht, in den Moscheen Straußeneier aufzuhängen. Sie murben ihm ale Symbole ber mutterlichen Liebe bargestellt. Durch die bloffe Barme feines Blides pflege ber Strauf feine Gier auszuhruten. - Dem Berte der Mrs. Samilton (S. 315) entnehme ich die fernere Nachricht, daß das Mufeum der Familie Campanari ju Toscanella ein ganges Rorbchen mit Giern, die alle in demfelben Grabe gefammelt worden waren, enthielt. Dir felbft ift jener merkwurdige Rund, ale ich im Berbfte 1851 Toecanella befuchte, nicht ju Beficht getommen.

An diese Beispiele schließen sich die aus gebrannter Erde nachgebildeten Eier an. Manche berselben sind in der volcentischen Rekropole zu Tage gekommen. Ein solches aus Etrurien gelangte durch Bergabung eines Reisenden in das Museum zu Straßburg, wo ich es sah. Terracotten-Nachbildungen der verschiedensten Grabgegenstände sind so häusig, daß die Anwendung des gleichen Bersahrens auf die Eier nicht auffallen kann. Früchte entschieden bacchischer Beziehung, wie die Quitte, der Granatapfel, Nüsse, wovon die Tarsischen Terracotten im Louvre zu Paris Beispiele darbieten, kommen häusig vor. Selbst kleine Bäume aus Ihon haben sich nach Zeugnissen im Römischen Bulletino vorgesunden. Die Beziehung derselben zu dem bacchischen Kult ist klar. Herr aller Erdzeugung, trägt Bacchus auch den Beinamen pradduos plach (woher Phuphluns und Paphlagonia) wo er besonders verehrt wurde, Plut. Is. et Os., und

Δενδρίτης. 1) Auf einem Basenbilde, beffen Abbildung die Monumenti dell' Inst. 3, t. 18, 1 mittheilen, erblickt man die unter bem Begleit bacchifcher Riten vorgenommene Anpflanzung eines Baumes. Ginen Baum zu ichadigen, ift Gunde an Dfiris gang Dionpfifcher Gottheitenatur. 2) 3m Borhof bes Seiligthums gu Sierapolis, das wir aus der Schrift neol Tvolag Beor in allen Einzelnheiten fennen lernen, werden neben den ungeheuern Phallen zu der Reier des jährlich wiederkehrenden Sauptfestes auch Bäume aufgerichtet. 3) Ihre Bedeutung wird aus ber Berbindung mit den Phallen gang flar. Wir erkennen in ihnen die uralte orientalische Idee von dem Baume des Lebens, dem Trager der mannlich zeugenden Naturfraft, in beffen Stamm Dfiris eingeschloffen ift, ber in Mitte des Baradiefes ftebt, und die Lyder ju dem Glauben führte, deffen Philostrat im Leben des Apollonius 6, 37 gedenft, die Baume feien alter als die Erde, in ber fie ruben, die zeugende Rraft früher bagemefen, als die ftofflich weibliche Dertlichkeit oder zwoa gevedews. Auch der mit einer Sandhabe versehene Spiegel, deffen oben fcon berührte Mpfterienbeziehung aus fo vielen Bafenbildern berporgebt, ift in Nachahmung aus gebrannter Erde oft in etrustischen und großgriechischen Grabern vorgekommen. Unter den Tarfischen Terracotten des Louvre, die gang dem bacchischen Kreise angehören, und die Initiations-Bedeutung aufe Bestimmtefte zu erkennen geben, befinden fich auch Mufcheln, die einfache sowohl ale die geschloffene doppelschalige, das Bild ber weiblichen urals oder zwoa perecems, die in naturgetreuer Nachbildung auf dem Thurpfosten eines Kelsengrabes von Kallari mit dem männlichen Phallus, dem bacchischen Kascinus, verbunden erscheint. 4) 3ch will die Beispiele nicht häufen, fondern lieber zwei Bemerkungen allgemeiner Natur, die für alle berartigen Nachbildungen umfaffende Besichtspunkte enthalten, hinzufügen. In sacris licet simulare, ist ein Sat bes heiligen Rechts, der nicht nur bestimmt in dieser allgemeinen Kassung ausgesprochen wird, fondern auch in vielen Unwendungen durchgeführt erscheint. Servius Aen. 2, 116. Virgine cæsa, non vere sed ut videbatur; et sciendum in sacris simulata pro veris accipi; unde, quum de animalibus, quæ difficile inveniuntur, est sacrificandum, de pane vel cera fiunt et pro veris Hinc est etiam illud: Sparserat et latices simulatos fontis accipiuntur. Averni: nam et in templo Isidis aqua sparsa de Nilo esse dicebatur. Servius Aen. 4, 512. In sacris, ut supra diximus, quæ exhiberi non poterant, simulabantur, et erant pro veris. Bu den ichon von Servius hervorgehobenen Einzel-

<sup>1)</sup> Plut. Symp. 5, 3. Ael. V. H. 3, 41, Plut. Symp. 5, 8.

<sup>2)</sup> Plut. Is. et Os. 33-35.

<sup>3)</sup> C. 28. 29. 49. Bergl. Philostr. vita Apoll. 6, 20.

<sup>4)</sup> Abgebilbet in ben Beigaben zu Bachofen, Mutterrecht.

anwendungen fuge ich noch einige andere hingu. In den Rulthandlungen der Midreligion wird ein Seil ftatt einer Schlange in Stude gebauen;1) in ben Cabagifchen Initiationen ben Gingeweihten ein golbener Sausbrache in bie Falten bes Bufens geworfen, 2) den fie turg barauf am untern Gewandende gu Rufen wieder berausnehmen 3). Statt lebender Menschen werden Binsenmanner in die Tiber gestürzt, statt der hominum capita, oscilla ad humanam essigiem arte simulata dem Dis Pater, der Manja Dea mater Larum statt der capita puerorum capita allii et papaveris, ber ägpptischen Berg nach Amosis Geset, ftatt ber Menschen eben so viele aus Bache gefertigte Bilber jum Opfer gebracht. 4) Eine bochst merkwürdige Unwendung berichtet Pausan. 10, 18. Die Orneaten in Argolis hatten dem Delphischen Gotte eine alltägliche Panegpris mit gablreichen Opfern gelobt, wenn er ihnen über die gefürchteten Sichonier aum Siege verhelfe. Der Gott erhörte sie. Aber die Erfüllung des Gelübdes wurde läftig, und nach bem Sage, daß in sacris die simulata pro veris accipiuntur wurde die übernommene Berpflichtung durch Darbringung eines ehernen Restzuges nach Maggabe einer mahren Banegpris getilgt. Diese Erzählung wirft auf die Bedeutung gewiffer Grabbilder ein neues Licht. Die fo baufige Darftellung der Leichenspiele und ber Wettrennen des Circus, auf Sartophagen sowohl als auf ben fleinern etrustischen Afchenkisten und auf ben Cornetaniichen Bandgemalben ericheinen jest als ein Erfat wirklicher Ausführung, als imago pro rei veritate, und dieß ift um fo bedeutender, da alle großen Agonen ber Griechen und Romer fich an den Rult der Todten und ber chthoniichen Götter anschließen, und durchweg den Charafter von Leichensvielen tragen. Wie weit in dem Sakralrecht der Gebrauch der Fictionen gieng, zeigt eine mit bem Rult der Bona Dea Fauna-Fatua-Ops-Terra verbundene Gigenthumlichkeit. Rach dem alten Opferritus der vordionpfischen Zeit murbe ber großen allnährenden Mutter, der mitleidevollen Selferin und Bebuterin ihrer fterblichen Rinder, Milch dargebracht. Spater mußte diese reine und keusche Nahrung bem finnenerregenden, berauschenden, unteufchen Beine weichen. Aber der alte Namen Lac wurde auch jest beibehalten. Der Wein felbst wird Milch genannt, bas Gefäß, in bem er in ben Tempel getragen wird, mellarium. ) Daran knupfte

<sup>1)</sup> Plut. Is. et Os. 19.

<sup>2)</sup> Bergl. Sueton Galba 1. Aelian. V. H. 13, 33.

<sup>3)</sup> Arnob. adv. gent. 5, 21. δράκων ὁ διὰ κόλπου Βεός bei Clem. Alex. Proptr. p. 14 Potter. Der berühmte Ambra Drache aus einem Ruveser Grab im Musée Pourtales-Gorgier. Panoska. Tas. 20.

<sup>4)</sup> Macrob. S. 5, 7. Manetho bei Porphyr. de abstin. 2, 55. Fr. h. gr. ed. Müller 2, 615.

<sup>5)</sup> Bon Bacchus eingefest. Nonnus, Dionys. 37, 104-750.

<sup>6)</sup> Macrob. Sat. 1, 12. p. 268. Zeune. Plut. Qu. r. 17.

fich eine heilige Sage, in welcher ber Gegensat ber ehemaligen Nüchternheit zu ber bacchisch-aphroditischen Lüsternheit und Unkeuschheit ebenso bedeutsam und belehrend hervortritt, wie in der Sage von des Pelasgersürsten Piasus Angriff auf seiner Tochter Larisa Reuschheit und von seinem Tode im Weinfasse, wie ihn der gallische Brennus erlitt, bei Strado 13, p. 621, oder in dem Diodorischen Bericht (5, 62) über die mit hemithea's heiligthum auf dem Chersones verknüpste Tempellegende von der Schweine Feindschaft gegen den zum Kultus bestimmten Wein. Diese Simulation, welche den Namen behält, aber die Sache opfert, und auf jenen allein das Sacrale autoprovus und werde anwendet, hat im Recht, und in den vielen Fictionen, durch welche es seine Fortbildung und Entwicklung vermittelt, besondere Bedeutung erlangt. In der Gräberwelt hat sie der Nachahmung der rei veritas durch das simulacrum eine ganz allgemeine Berbreitung verschafft.

Saben wir fo ben Gebrauch funftlich gefertigter Gier auf einen allgemeinen Sacralgedanten gurudgeführt, und auch fur ben Bebrauch ber großen Circus-Gier einen Unknüpfungepunkt gefunden: so geht andererseits auch die Wahl ber gebrannten Erde gur Unfertigung fo vieler Grabfombole auf eine Religioneidee von größerem Umfang gurud. Die fo allgemeine Berbreitung ber Terracotta ale Grabmaterial hangt mit ber ebenfo allgemeinen Berrichaft des bacchischen Rulte und ber bacchifchen Religionsideen aufe engfte jufammen. Nach Lykeas Bericht bei Pausan. 2, 23 wurde ein zu Argos gefundener thoncrner Sarg als berienige ausgegeben, in welchem Dionpfos Ariadnen beigesett hatte. Bon diefer Ariadne und Dionpfos ftammt Reramus, ber bem athenischen Reramicus ben Namen gegeben. Kégapos fömmt wohl von soa, terra. T und K wechseln auch in Tarutius, Carutius, zwei Formen, die fich gleichmäßig finden. 1) Mit bem Temenos bes Dionpfos fieht ein Seiligthum in Berbindung, in welchem viele thonerne Standbilder, unter andern das des Ronias Amphyction, der Bachus bewirthete, aufgestellt sind.2) Darin liegt die Boraussehung, auf welche auch Stadelberg in feinem Berte über die Graber ber Bellenen aufmertfam macht, daß zwischen Uriadne=Aphrodite's Gottheitenatur und der gebrannten Erde eine innere Beziehung bestehe. Belche diefe ift, fann nicht einen Augenblick zweifelhaft sein. Die gebrannte Erde zeigt die Berbindung der beiden großen Botengen, in welchen alle Naturzeugung ihren Grund bat, der Baffer- und der Feuerfraft, mit dem tellurischen Stoffe. Dadurch wird die Terracotta felbst eine finnbild.

<sup>1)</sup> Paus. 1, 3, 1. Reramus also ber Erbe Sohn, wie Grichthonius Paus. 1, 2, 5.

<sup>2)</sup> Paus. 1, 2. 4. ἀγάλματα έκ αηλοῦ. — Die sictles statuw ber Etruster hangen offensbar mit ihrer Bacchusteligion jusammen. Rreuzer 1, 63.

liche Darftellung, eine mabre Berkorperung ber mit Bacchus Rraft verbundenen Beiblichkeit. Die gebrannte Erde ist Aphrodite-Arigdne, oder Semele-Liberg in ihrem Berhaltniß ju Dionpfos-Liber felbft. Die Richtigkeit diefer 3bee wird durch eine andere Mittheilung beffelben Paufanige 8, 28 erprobt. 216 ber romifche Raiser bem Sprifchen Drontes ein neues Bett graben ließ, tam auf bem Grund des alten ein irdener Sarg von eilf Ellen Lange gum Borichein, darin ein volls fommener menschlicher Leichnam derfelben Größe. Das Clarifche Drafel erklarte ihn für den des Inders Orontes. Paufanias unterftütt diese Annahme durch die Betrachtung, es habe ja nach allgemeiner Annahme der Mensch dadurch feine Entstehung erhalten, daß die feuchte und mit Baffer geschmangerte Erde von ber Sonne erwarmt werde, und fein Land erfulle biefe Boraussenungen gewaltiger Geburten in höherem Grade, als Indien, das ja noch jest die größten Thiere hervorbringe. Die gleiche Anschauung von der Entstehung aller Geburten aus der doppelten Einwirkung der Baffer- und der Feuerkraft auf den weiblich empfangenden Erdstoff wird in jenem Gespräch über das höhere Alter des Gies oder der Senne, das Blutarch und Macrob mittheilen, und übereinstimmend biemit von Dvid im Eingang der Metamorphosen vorgetragen. Die Berbindung der feuchten und der erwarmenden Boteng gur Bervorbringung aller tellurifden Schöpfung bildet aber auch die phyfifche Grundlage der gangen bacchifchen Religionoidee. Belche innige Bermandtschaft Bacchus mit dem Baffer bat, bas liegt in einigen ichon mitgetheilten Bugen flar vor. 3ch erinnere an feine Begiehung ju den Gumpfen und den Sumpfthieren, insbesondere ben Schlangen und den Waffervogeln. 3ch erinnere ferner an den Gott mit dem Stierfuße, den die Glischen Frauen aus dem Meere hervorrufen, er foll tommen und fie begatten; an die Busammenftellung mit Dfiris, deffen Phallus Die Kluthen des Melo fortwälzen; an feine Berwandtschaft mit Bofeidon Bhytalmius. worüber der beiden Gotter Liebeswerbung um die fcone Beroe bei Ronnus Buch 41. 42 fo vielen Aufschluß giebt; an feine Beziehung als Berr aller Feuchtigfeit; an die Darftellung des Ronnus, welche fich auf ficilischen Mungen wiederholt, wo der Dionpfifche Acheloosstier aus seinem Munde den befruchtenden Wafferstrahl ergießt;') an seine Erziehung durch die Nymphen, seine Berehrung in feuchten Soblen, feine Beziehung zu bem Delphin, in welchen Fifch er die feinem Rult folgenden Tyrrhener verwandelt, ein Mythus, ben wir noch beute auf einem unter dem Namen ber Conterne des Diogenes befannten athenischen Grabmonument erhalten seben; an feine innige Berbindung mit Boseidon: an fein Fischopfer, wie es auf den Mauern eines Grabes von Corneto darae-

<sup>1)</sup> Ἡβητὴν ἐδίηνε κατάροντας ἰκμὰς ἐέρσης. Avellino, opuscoli. 1, 92. 137 f.

stellt ist. Und hat nicht auch der Mythus, wie der neugeborene Knabe aus dem Wasser gerettet wird, wie der Gott mit dem Thyrsus der Erde die klare Quelle entlockt, 1) wie er Basser trinkt, 2) wie er sich in des rothen Meeres Tiesen stücktet, 3) haben nicht auch die vielen Grabdarstellungen offenbar bacchischer Beziehung, die und Sante Bartoli in seinen Sepolcri erhalten, und auf welchen Wassers und Sumpsdarstellungen in Berbindung mit Hylas, den Nymphen, selbst mit Pferden, deren Basserbedeutung bekannt genug ist, 4) und mit Peggasus, 5) ihren Grund in dem Zusammenhang des Gottes mit der Feuchtigkeit der Erde, als zeugender Botenz?

Doch ich habe nicht die Aufgabe, alles zu sammeln, was sich hier darbietet, und kann mich daher auch begnügen, für desselben Gottes Berwandtschaft mit dem Feuer in seiner doppelten tellurischen und solarischen Stuse nur einige wenige, aber bezeichnende Züge beizubringen. Unter dem Leuchten des Bliges ist er zur ersten Geburt gelangt, ein avgezeris, avgergespis.6) Mit Fackeln werden seine nächtlichen Feste geseiert, er heißt von ihnen selbst Nurtellog, Aaurrig, sein Fest dauerrzeia sopri.7) Ein Fackelzug wird Jacchos dargebracht.8) Auf Initiationsvasen erscheint nichts häusiger als die brennende bacchantisch geschwungene und dennoch nicht erlöschende Fackel. Zu bacchischen Reinigungen dient twa aut sulphur, der Schwesel, als vulcanisches Produkt, ein mit besonderer Göttlichkeit ausgerüstetes Zeichen des als tellurische Wärme gedachten Gottes.9) Wenn die an den Bacchanalien ins Wasser getauchte Fackel brennend wieder hervorgezogen wird, so erblickt der Eingeweihte hierin die Berträglichseit zweier Elemente, die sich zu bekämpfen scheinen. 10) Er erkennt ihre Bereinigung zu

<sup>1)</sup> Pausan. 3, 24, 2; 4, 36, 5.

<sup>2)</sup> Nonn. Dionys. 42, 97 f.

<sup>3)</sup> Nonn. 20, 354; 34, 50.

<sup>4)</sup> Ίππιον ύδωρ. Nonnus, D. 41, 229.

<sup>5)</sup> Pausan. 1, 2, 4.

<sup>6)</sup> Nonnus 43, 169. Ovid. F. 3, 503. Strabo 13, 628.

<sup>7)</sup> Paus. 7, 27.

<sup>8)</sup> Arist. Ranæ. 447.

Od. 10, 481. οἶσε ϑέειον, γρηὺ κακῶν ἀκος. Plin. 35, 15. Suid. καθάρσια. Hesych. καθάρμα. Ovid. F. 4, 739.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Liv. 39, 13. matronas Baccharum habitu crinibus passis cum ardentibus facibus decurrere ad Tiberim, demissasque in aquam faces (quia vivum sulfur cum calce insit) integra flamma efferre. Ovid. Fact. 4, 787 f.

An quia cunctarum contraria semina rerum Sunt duo discordes, ignis et unda, dei, Junxerunt elementa patres, aptumque putarunt

Einer Kraft, die eben hierin ihre zeugende Macht besitzt. Dieselbe Bedeutung bat die Berbindung von aqua et ignis in dem Beden warmen Baffere, bas unter den Bochzeitefeierlichkeiten nicht fehlen darf, und auch auf dem Aldobrans binischen Gemalde in febr finnreicher Beife dargestellt ift. Feuer und Baffer, bemerkt Reftus, 1) find die mitwirkenden Rrafte jeder Beugung. Bei jeder geschlechtlichen Mischung gatten fich Reuer und Waffer, wie bas Gi ber Dea Syria von Fifden aus dem Guphrat ans Ufer gemalzt, von Tauben ausgebrutet wird. Dieselben vereinigen sich im Innern ber Erbe. Bo die Sonne fich im Lande ber Aethiopen ins Meer taucht, wird dieselbe Berbindung bervorgebracht. Dortbin weist Brometheus bei Aefchplus die forschende Jo. Diefelbe Berbindung kehrt in Achilleus Gottheitsnatur wieder. Er, ber ichon im Namen die Baffernatur ausspricht, die in manchen Bugen, namentlich aber in ben ale 'Azilons Soonor bezeichneten Flugbetten fich erwahrt. Er, der Thetisgeborne, Beleigte wie der Frosch, des Sumpfes Rind, wie Menschen und Thiere überhaupt, den gleich Dionpfos der Trommete Schall aus dem Berfted hervorruft, trug doch auch ben Namen Brometheus, wie Bellerophon, murbe alfo als Feuerbringer aufgefaßt, unter Blit und Betterleuchten entrudt, mit Beleng-Lung ale freisender Lunus auf der Mondinfel Leuke geeint, auf Creta als Bemptus in ber Ratur eines Idaischen Dactplen verehrt, und in immer fortschreitender Entwidlung feiner Lichtnatur zur Apollinischen Sonnenmacht erhoben. 2) In ber Erzarbeit erscheint ber flussige und ber warme Buftand ber Materie wiederum in innigem Bereine. Auch sie zeigt die Berbindung der Basser- und der Feuerfraft. Darin ruht die Beiligkeit des Erzes, für welche Macrob. Sat. 5, 19 eine fo reiche Sammlung von Beispielen beibringt, daß es fast überflüssig scheint, sie noch zu vermehren.3) Darin dessen Berbindung mit den Gottheiten der zeugenden Erds

> Ignibus et sparsa tangere corpus aqua? An quod in his vitæ causa est, hæc perdidit exsul, His nova fit coniux, hæc duo magna putant?

Nonnus 43, 407. Die gleiche Eigenschaft ber Thranen bebt Blato im Timaus bervor.

n Aqua et igni tam interdici solet damnatis, quam accipiuntur nuptæ, videlicet quia hæ duæ res humanam vitam maxime continent. Itaque funus prosecuti ignem supergradiebantur aqua aspersi, quod purgationis genus vocabant suffitionem.

<sup>2)</sup> Ich habe ber Betrachtung bes von der unsterblichen Mutter und dem sterblichen Bater gezeugten Peleiaden einen besondern Abschnitt meines Mutterrechts gewidmet, auf bessehe. Pachweissungen ich mich beziehe.

<sup>4)</sup> Man benke an das aeneum simulacrum, das Laodamia verehrt, an des Gyges ehernes Pferd, an die nach Delphi geweihten ehernen Palmbäume mit den Fröschen an den Burzeln, an die tönenden Erzbecken von Dodona, das 7xorv xálxos. Ovid. M. 4, 405. Aes erat in pretio, Chalibeia massa latedat. Plut. de Pyth. or. 12. Hutten 9, p. 266. Die ehernen Drindschenken bei Philostr. vita Ap. 3, 27. Die ehernen Pforten zu Memphis, genannt der Berzesseit. Plut. Is. Os. 29. Die ehernen Cardines am Tempel der

Fraft und deren gedoppelter Feuer- und Wassernatur. In seiner Beziehung zu Prometheus, dem Patron der attischen Schmiedgesellen, zu der Erzstadt Chalcis, in den ehernen Wassen, die ihm seine Mutter darbringt, in der ehernen Trompete, deren Schall den Helden begeistert, zeigt sich sur Achill die tiesere Beziehung zu dem Erze, welche in dem bacchischen Kult durch die erzschlagenden Ammen des Gottes, ') durch den Gebrauch der Pausen, Glocken, Trompeten und durch die ehernen Phallen, ') dargestellt wird. Darin hat auch die vielfältige Anwendung des Erzes in der Gräberwelt ihren Grund. Sie begegnet uns in der Erzbekleidung der Grabgemächer, ') in den ehernen Scheiben auf Porsennas Chiusinischem Grabmal, den chernen unterirdischen thalami, der Ansertigung so vieler Grabgeräthe aus Erz, in dem Mythus der amnica stipes, die Charon, der hütende Feuer- und Wasserlöwe der unterirdischen sumpfigen Tiesen, 4) den

Juno zu Carthago und des Capitolinischen Jupiter. Aen. 1, 452. Der eherne Tempel Apollons zu Delphi. Paus. 10, p. 810. Das klingende Erz von Dodona. Breller zu Bolemon's Fragm. p. 50. Hesiod. Th. 310 nennt den Cerberus xira xalxeóparov. Bei Philostrat heißt 'Hxa' xalxeó, und im Leben des Apollonius steht, die Erde habe wie Erz erdröhnt. Ich erinnere serner an das eherne Bein der Empuse bei Aristoph. Ranæ 294 (296), an Hetate, die ebensals xalxeónovz genaunt wird. Tzetzes Cass. 1030. p. 112. Potter, an die eherne Nadel, womit die Alte bei Ovid. F. 2, 17 7 das der Tacita gedrachte Fischopfer durchbobert, an den ehernen Lordeer Apoll's, den die Metapon tiner weihen, Athen. 3, p. 605, Herod. 4, 15, an die eherne Statue des cretischen Tasos, und jene des Corinthers Pelichos bei Lucian philopseud. 18—21, Salt. 49, endlich an die Erzplatte mit unverständlichen Schriftzügen, welche mit einem bronzenen Halsband und zwei Terracotten-Urnen in dem Grabe Ascmenens bei Haliartus in Böotien gesunden wurden, als es um 380 vor Ehr. von den Spartanern unter Agestlaus zerstört ward. Plutarch, de genio Socr.

<sup>1)</sup> Plutarch. Sympos. 4, 5 in fine. Aeschyl. bei Strabo 10, 470 in fine. Ueber bas Ma-ταλλευτικόν αίδ Διουυδιακή καὶ Όρφική τέχνη Strabo 10, 474.

<sup>2)</sup> Nonn. Dionys. 9, 125 f. Sie entsprechen bem ehernen Aratrum ber Tagetischen Bucher. Macrob. Sat. 5, 19.

<sup>8)</sup> In Italien wird Erzbekleibung erwähnt von einem Chiusinischen (Lanzi, Saggio 2, p. 241) und einem Tarquinischen Grabe (Vermiglioli opuscoli 4, p. 7), Abeken, Mittelitalien S. 387. 388.

<sup>4)</sup> In Makedonien heißt χάρων ber Löwe nach Tzetzes zu Lycophr. 475. χάρωνος άμηστοῦ δορά. χάρων ὁ λέων κατὰ Μακεδόνας. Der Stamm bes Bortes ist die die zeugende Mannskraft bezeichnende Burzel Ar, die auch in dem Stadtnamen Σάρδις und in Iαρδανος, dem asiatischen und elischen Flußnamen vorliezt. Der Sardische Löwe, das Palladium der Stadt, ist aus herodot und Joannes Lyd. de mensidus bekannt. Bergl. R. Rochette, mémoire sur Hercule assyr. et phænic. p. 38—40. Ueber die Beziehung des Löwen zum Basser, Horapoll, hieroplyph. 1, 21. p. 38. éd. Pauw, woraus die auf so vielen Monumenten erscheinenden Löwensbrunnen ihre Erklärung erhalten. So auf Münzen von Terina, Imera, Corinth, Fera, Larissa. Carelli, tab. 128, sig. 26. 27. Avellino, Op. 1, 189. 190. Man lese Anthol. palat. 1, 46. epigr. 7. Dem fruchtbelasteten Palmbaum verbunden erscheint der Löwe auf einer Silbermünze von Belia, Carelli 139, 44. Er bezeichnet hier die ganze zeugende Naturkraft in ihrer doppelten physischen Unterlage, dem chthonischen Basser und der Sonnenwärme.

Berftorbenen aus bem Mund nimmt, 1) in ben Studen bes aes rude, bas fic oft in größeren Quantitaten, gulent wieder in der praneftinischen Refropole porgefunden bat, 2) endlich felbst in der Idee einer großen Erde und Grabesmutter, unter dem Ramen der Juno Moneta. 3) Reiner als das tellurische Keuer ift bas himmlifche, und auch ju biefem wird Bachus gleich Dfiris erhoben. Er erscheint in feiner bochften Entwidelung felbft ale leuchtender Beliod. In feiner Grundlage tellurisch, eine Berbindung der den Erdstoff durchdringenden Reuchtiafeit und Barme, barum auch herr ber Finsternif und bes Tobes, ein mabrer Alboneus, wird er boch ichon ale Rnabe von Mercur jum Simmel emporgehoben, 4) wo er nun, den Grengen ber sublungrifden verganglichen Belt entrudt, ale Sonnenmacht mit Demeter vereint, bas Jahr emporführt, 5) ale Choragos den Reigen der himmlischen Seerschaaren leitet, den Gefang der Spharen in ewiger harmonie erhalt, und der mpftischen Leier, die ihm ichon Orpheus beilegt, die finnbildliche Bedeutung des großen fosmischen, irdische und uranische Belt einigenden Concentus fichert. 6) Mit Berfeus Lichtmacht, die er erft befampft, nunmehr in Friede fich einigend, 7) stellt er seinen Rult dem apollinischen jur Seite und erhalt an bem Delphischen Drakel mit Apollo felbst gleichen Antheil.8) Seine Bermandtschaft mit Achilleus zeigt er namentlich auch in diesem Berhältniß zur apollinischen Lichtnatur. Gleich dem Thetissohne findet Semele's Sprögling Aufnahme in bas apollinische Beiligthum, wenn er auch feine immer noch stofflicher gedachte Beugungenatur ber größeren Reinheit des apollinischen metaphpfifch vergeistigten Wefens unterzuordnen genothigt ift, 9) und ber aphro-

<sup>1)</sup> Apulei. M. 6. Squalido seni dabis nauli nomine de stipibus, quas feres, alteram: sic tamen, ut ipse sua manu de tuo sumat ore.

<sup>2)</sup> Brann im Bulletino 1855. Man benke an die Funde der aquæ apollinares und des Toscanischen monte Falterone. Brann sagt: Vidi ed ammirai i pezzetti d'aes rude, che sono state rinvenute in quelle casse, che stanno da 10 a 27 palmi sotto terra. Quando io avvertii molti anni indietro un simile fatto, tutti risero di me; oggi non riderà più nessuno che abbia senso. Echt Braun'scher Bombast!

<sup>3)</sup> Macrob. Somn. Scip. 1, 6. Semine semel intra formandi hominis monetam locato. Cic. div. 1, 45; 2. 23. Liv. 7, 28. Ovid. F. 6, 183. Suidas. v. Moviça.

<sup>4)</sup> Pausan. 3, 18, 7. So ift er auf bem Amyclaischen Throne bargestellt. Nonnus, Dionys. 48, 474.

<sup>5)</sup> Georg. 1, 5. Macrob. Sat. 1, 18.

<sup>6)</sup> Pausan. 5, 5, 4; 4, 1, 4. 5; 9, 5, 4. Macrob. Sat. 1, 19. Strabo 10, 467. 468. Die Lyra als Zeichen ber Initiation ist in ben Gräbern häufig. Dahin gehört die über bem Einzgange bes Grabes von Canosa, das Millin erläutert hat, und ber von Chiron im Leierspiele unterrichtete Achill in einem ber zwei Campanaschen Columbarien an der Porta latina. Auch kleine aus gebrannter Erde sinden sich.

<sup>7)</sup> Nonnus Dionys. 47, 479. f. Pausan. 2, 20, 3; 2, 21, 6.

<sup>8)</sup> Plut. de Ei ap. Delph. 9.

<sup>9)</sup> Macrob. Sat. 1, 18. p. 310. Zeune.

ditischen Ariadne verbunden blieb, die Theseus nach apollinischem Gebote, um zu höherer Klarheit durchzudringen, auf Naros zurücklassen muß. So haben wir in Dionpfos bie niebern und höhern Stufen ber ftofflichen Zeugungefraft zur Einheit verbunden vor uns. Mit den Rußen in den Tiefen der Erde, dem Sipe der Feuchtigkeit und Barme, wurzelnd, reicht er mit bem Saupte gur Sonne empor. Alle diefe Machte in fich jur Ginheit verbindend, ift er der große Phallus, der mannlich zeugende Naturgott, dem jedes Geschöpf sein Dafein und Bachothum verdankt. Will man biefem Phallus eine phyfifche Grundlage geben, fo mare jede ausschließliche Berlegung deffelben in die eine ober die andere ber großen Zeugungspotenzen, in das Baffer ober das Feuer, ober bas Sonnenlicht einseitig, und deßhalb unrichtig. Die Berbindung aller macht sein wahres Wefen, und wer auf Bildwerken den Dionpfischen Fascinus erblickt, muß in einem Gedanken alle Stufen ber Kraft, Waffer, Feuer, Sonnenlicht umfaffen. Reine hat die andere völlig verdrangt und überwunden, sie treten alle in gleis der Geltung neben einander hervor, wenn auch die Sonnenvotenz eine bobere Stufe der Entwicklung zeigt ale Die Baffernatur. Darin eben offenbart Dionpfos fein ftofflicheres Befen, darin tritt er hinter Apoll gurud. Diefer hat durch seine Lichtnatur die tellurische Grundlage, auf welcher auch er ruht, gang in Schatten gestellt, seine chthonische Beziehung, in welcher er mit Poseidon Troja's Mauern baut, ben Delphin jum Attribute hat, in Quellen lebt, in Sohlen verehrt wird, das xovoov Beos als Weihgeschent erhalt, beinahe in Bergeffenheit gebracht, und fo, die ftoffliche Ratur ablegend, metaphyfifche Unforperlichkeit angezogen. Dionpfos ift wefentlich zeugend, ftofflich, und dieß auch als Sonnenkraft geblieben. Das Feuer, bas ben Wein durchdringt, fpricht feine Natur am bezeichnendsten aus. Durch des Feuers materielle Kraft verwandelt er an des Achelous Strand in der Rebe bas Baffer jum funkelnden Beine. 1) In dem Safte der Traube wird der hochste Ausdruck seiner gottlichen, durch die Bereinigung von Raffe und Feuer, wirkenden Rraft angeschaut, und die geiftigen Eigenschaften, welche das neue, den Sterblichen geschenkte Getrank, in sich schließt, bilden, wie des Gottes Natur, so auch den Charakter seines sinnlich übersinnlichen orgiastischen Kults. Das thränende Auge der Bildwerke deutet auf die Auffassung bes Beines ale einer Thrane bes weichlich schonen Gottes. Ift bas unreine falgige Meer eine Thrane bes alten Rronos, 2) fo ergießt fich aus Dionpfos Auge ber fuße Bein, deffen Genuß alle Die Seelenstimmungen bervorruft, welchen auch die Thrane ibre Entstehung verbankt.3) Aus Weinen

<sup>1)</sup> Nonn. Dion. 48, 602 f.

<sup>2)</sup> Plutarch Is. et Os. 32.

<sup>8)</sup> Βάκχος άναξ δάκρυσε, βροτών Ινα δάκρυα λύση. (Nonnus.)

wird Bein. Bas der Sonne Macht an edlen Alussigleiten den Gewächsen der Erde entlockt, faffen bie Alten als Rahren ber großen Naturgottheit. Wie ber Beibrauch Arabiens falbe Zahre, fo ift der Bernstein ein danor anoliedoumeror, das Sarg der Weifpappel der Seligden ichmergendreiche Thrane über des herrlichen Jünglinge frühen Untergang. In dem schönleuchtenden harze weint die Natur Thranen der Trauer über das in ihrem Reiche herrschende Todesloos. Ein Bug ber tiefsten Melancholie geht burch bie gange alte Naturbetrachtung und an alle ihre Erscheinungen, ber Bogel Flug und Gefang, ') bes Baffere Geraufch, 2) der Blumen Farben '), der Baume Seufgen 1) fnupft fich der Bedante der Trauer und des Rummers. Darum find auch die harzbäume, wie Tannen und Richten, Dionysos besonders geweiht, die Barge überhaupt von hoher religiöser Bedeutung und kultlicher Anwendung, 5) 3ch will hier nicht Alles sammeln, mas über diese Aeußerung der Naturreligion fich bei ben Alten findet, sondern nur barauf aufmertfam machen, wie in dem durchsichtigen, gaben, beim Berbrennen icharf riechenden Sargtropfen die Rraft der mit dem Baffer fich paarenden Sonnenmacht in ichoner und befondere auffallender Birfung bem Menschen vor Augen tritt, wie daher die Auffaffung beffelben Dionpfos als Beucetios und Dinotros fich ale Ausfluß einer tiefern Religioneidee gang naturlich erflart, ohne daß man nothig batte, ju der gang außerlichen Beziehung jener auch im Alterthum wie im heutigen Griechenland geubten Bargung bes Beines feine Ruflucht qu nehmen.7)

Ist durch diese Bemerkungen die Idee der bacchischen Religion und ihrer doppelten physischen Wasser- und Feuergrundlage näher gelegt, so wird auch das Berständniß mancher Kulthandlungen, besonders der Isis-Religion, eröffnet sein. Zu Acanthus, 120 Stadien von Memphis, steht ein durchlöchertes Faß, in welches 360 Priester alltäglich Nilwasser gießen; in derselben Gegend ift auch das Natur-

<sup>&#</sup>x27;) Od. 19, 518.

<sup>2)</sup> Nonn. 43, 142. δάκουα κυματόευτα.

<sup>3)</sup> Ein sehr schönes Beispiel hievon liesert die griechische Grabschrift ber Pomptilla, welche auf ber Insel Sarbinien gesunden worden ift. Marmora, voyage en Sardaigne 2, p. 577. nach Le Bas Restitution.

<sup>4)</sup> Nonn. D. 42, 259.

<sup>5)</sup> Plut. Is. et Os. 52. 80. 81. De Ei apud Delph. 2, Bei bem ewigen Feuer in Delphi wird kein anberes als Tannenholz gebrannt. Sympos. 2, 6; 5, 3.

<sup>6)</sup> Nonnus, Dionys. 12,58. βροτέην ώδινε γουήν πίτυς, η πόθεν άφνω δενδρείην γωτόσσαν αναπτύξασα λοχείην, ασπορον αυτοτέλεστον αυήριγεν ύιξα πεύκη.

<sup>7)</sup> Die Pichung bes Weines, wie fie im heutigen Griechenland üblich ift, wird namentlich von Euböa, von den Böllern der Boebene und den Beinen der gallischen Bienna, von wo sehr viel gepichter Wein nach Rom ausgeführt wurde, berichtet. Plutarch, Sympos. 5, 3.

fumbol bes feildrehenden Denus beimifch. 1) In der Priefterzahl tritt der Sonnendienst mit dem Baffer in Berbindung. Das durchlocherte bauchige Gefaß ift bas Bild ber Erbe, welche bie Reuchtigfeit in fich aufnimmt, und baburch gur Befruchtung gelangt: ein Sinnbild, bas über die Bedeutung des Danaidenfaffes und des Siebes in Befta's Dienst Licht verbreitet. Unter den Trauerceremonien über Ofirie Tod beschreibt Plutarch Is. et Os. 40 Folgendes. "Die Briefter und Stolifta tragen die heilige Rifte nach dem Mecre. Darin ftebt ein golbenes Raftchen, in welches fie trintbares Baffer gießen. Bugleich erheben alle Unwesenden ein großes Geschrei, ale wenn Dfiris gefunden worden mare. Diefes Waffer vermischen fie mit fruchtbarer Erbe, legen toftbares Bewurg und Rauchereien dagu, und machen ein mondformiges Bildchen, welches fie befleiden und fcmuden, dadurch andeutend, daß fie unter Sfis und Ofiris bie Erde und bas Waffer verstehen." Auch bier haben wir wieder die in vereinter Rraft auf die weibliche Erde zeugend einwirfende Waffer- und Sonnenmacht, und zwar die lettere bargeftellt einerseits burch herbeiziehen bes burch scharfen Bohlgeruch ausgezeichneten Rauchwerks, andererfeits durch den Mond, ber felbft durch feine doppelte Bermandtichaft mit ben Sumpfgemaffern und ber Sonne, beren Licht in ihn eingeht, und durch feine eigene Erdnatur ale beton ph obeauty in fich die Bereinigung ber gangen ftofflichen Naturfraft barftellt. Diefelbe Idee wird in der gebrannten Erde forperlich angeschaut. In den festen Stoff geht erst die Feuchtigkeit ein. Das ift Ifis Begattung mit Dfiris als herrn ber Gewäffer. Wenn der Ril das Land überfluthet, fo nimmt die Erde feine Baffer auf, bebalt sie und wird dadurch zur Erzeugung geschickt. Das ist nach Plutarch c. 31 ber Religionsquedruck jener phyfifchen Erscheinung, Die fich auch in ben Induslandern wiederholt. Nach Tzepes zu Lycophron 1378—1387 erhält Neleus das Drafel, fich da niederzulaffen, ενθα αν πάρθενος αὐτῷ δῷ γῆν εδατι βεβρυγμένην. Da ihm nun eine Töpferstochter Erde zum Siegeln darreicht, erkennt er die Erfüllung des Götterspruche, nimmt Milet ein, und gründet drei Städte. Rach Underen lautete bas Drakel, feine Tochter werde ihm die Stelle zeigen. Da traf er fie von ungefähr, wie fie ihre Schenkel entblößte, fich ihre Scham schlug, und bagu fagte: Tis por Beler ovvovoradau; 2) bafelbst schritt er zur Gründung. Beide Erzählungen find nur Berfionen berfelben Idee. Das Baffer befruchtet die Erde, wie der Mann das Weib, wie der Ankömmling die fremde Mutter-Erde. Der feuchte andog bes Töpfere ift diefer noch gang poseidonisch gedachten

1) Diodor 1, 97.

<sup>2)</sup> Baubo's propudiosi facinoris obscænitas, als Theil der Eleusinischen Mysterien bei Arnob. adv. gent. 5, 28. — Ueber die Bedeutung der gebrannten Erde sehe man noch die merkwürdige Erzählung bei Pausan. 4, 3, 3.

Begattung körperlicher Ausdruck. Wird die wasserschwere körperliche Materie der Sonne oder dem Feuer hingegeben, so tritt zu der Krast der Feuchtigkeit die der Wärme, und alle Naturpotenzen vereinigen sich in der terra cotta. In dieser Berbindung erscheint die Erde immer als das stofflich weibliche Princip, als empfangende Potenz; das Feuer immer als männliche Krast, die unstofflich in jener das Leben erweckt, wie, um mich ebenfalls einer antiken Bergleichung zu bedienen, der Stahl aus dem Steine den Funken hervorlockt. Das Wasser dazgegen wird bald männlich, bald weiblich gedacht: männlich, wenn es sich allein der Erde gegenüber besindet; weiblich, wenn es, mit der Erde verbunden, als seuchter Stoff von dem Licht der Sonne Einwirkung erleidet. Dann ist die nasse Töpfererde weiblich, die Sonne allein männlich. Dadurch erklären sich Vorstellungen wie die von Dionysos That an Prosymnos. Der empfangende Stoff ist männlich gedacht, weil das Wasser in ihm vorherrscht. Aber er verlangtseinerseits wieder Begattung durch die Feuerkrast, welche Dionysos in sich trägt.

Der innere Busammenhang ber gebrannten Erbe mit ber Naturgrundlage der bachischen Religion liegt jest flar por Augen. Die Anwendung der Terracotta in Grabern erscheint une namentlich in ihrer Richtung auf Darftellung bacchischer Myfteriensymbole felbft ale Ausfluß eines religiöfen Gedankens von größtem Umfang. Auch die Berbindung mit dem Erze tritt in ihr richtiges Licht. Diese beiden baufigften Grabmaterialien, Erz und gebrannte Erde, erhalten, trop aller außern Berichiedenheit, eine gemeinsame Grundlage und Bedeutung. Ihre aleichmäßige Bearbeitung zu Athen und Corinth, die verbundene, und auch ortlich nabe gerudte Pflege der Erge und der Töpferarbeit in beiden Städten, und bas befondere Berhaltniß bes Ceramicus ju der Grabermelt verlieren die Bebeutungelofigkeit des Bufalle. Dennoch tritt gwifchen Erg und Terracotta wieder ein beachtenswerther Unterschied hervor. In der gebrannten Erde hat neben ber mannlichen Rraft auch der weibliche Stoff feine Bedeutung, mahrend bas Erg nur die aftive Raturfeite für fich symbolifirt. Ja in der gebrannten Erde geht die Rraft im Stoffe unter. Das Waffer wie das Feuer verliert fich in ihm, fie werden von ihm absorbirt, finfen ju blogen Eigenschaften herab. Sierin liegt ber Grund, warum die gebrannte Erde vorzugeweise der weiblichen Naturfeite augetheilt wird, obwohl sie die Bereinigung der Mannlichkeit mit der Beiblichfeit darftellt.2) Aphrodite-Ariadne ift es, die in dem thonernen Sarge beige-

<sup>1)</sup> Clemens Protrept. p. 22. Arnob. adv. gent. 5, 28. mit ber Schlußbemerfung: locum pergit ad funeris (Dionysos), et ficorum ex arbore ramum validissimum præsecans, dolat, runcinat, levigat, et humani speciem fabricatur in penis: figit super aggerem tumuli, et postica ex parte nudatus accedit, subdit, insidit.

<sup>2)</sup> Rlemm, die Frauen, beschreibt die Feierlichkeiten, welche die Chinesen bei ber Beburt einer

fest gefunden wird. Und da ju Argos Porrhus der Epirote von einem berabfallenden Dachziegel getroffen feine Geldenlaufbabn ichlieft, wird er nach Demetere Seiliathum gebracht und bort beigefest, benn in ber gebrannten Erbe bat ibn der Göttin Sand getroffen. 1) Rach Paus. 2, 18 hat Demeter ju Korinth eine Rapelle oneng allevoor, in welchem bolgerne Bildfaulen der Rora, Blutone und Demetere errichtet find. Darque erflart fich auch die besondere Begiebung ber tegula zu ben Manen und bem Gräberfult. Tegula porrectis satis est velata coronis (Ovid, F. 2, 535.) Ein Dachziegel, mit Blumenkrangen umwunben, ift eine ben Todten liebe Gabe. Die Todten aber werden Demetrier, und auch fo genannt. Ihre Seelen fehren ju der Bereinigung mit der großen Erdfeele Demeter gurud, wie der Leib von bemfelben Mutterschoof, der ihn geboren, wieder aufgenommen wird.2) Ber die Grabfunde, insbesondere die Etrustischen, genguerer Aufmerksamkeit gewürdigt bat, wird den Werth der Obidischen Rachricht ju ichagen miffen. Denn nichts ift in den Grabern haufiger ale die tegula, aus welcher zuweilen das Bild des Berftorbenen, manchmal auch das der großen Grabesmutter, mit welchem Ramen wir diese immer belegen mogen, hervortritt.3) Die Heiligkeit der togula kehrt in jenen hucklieden wieder, mit welchen Cröfus das von ihm fo boch geehrte Apollinische Beiligthum beschenkt. In Borderasien erscheint Apollo in mehr stofflich chthonischer Natur, und im Sause der Mermnaden, deffen Stammvater Gnges seine Berrschaft von Aphrodite=Tydo ableitet, kann der Unschluß an weiblich tellurische Auffassungen nicht überraschen. Aber in der Bahl des Goldes gur Fertigung jener junalivoia tritt die Idee der Sonnenkraft wieder in ihrer ganzen Bedeutung hervor.4) Die

Tochter beobachten. Sie begeben sich in ben Saal ber Borfahren, jeber trägt babei einen Backlein in ben händen. Der Gebanke bieser symbolischen handlung kann nur ber im Tert entwickelte sein

<sup>1)</sup> Pausan. 1, 13, 7. Uebrigens sehe man bie Geschichte von ben 100 thonernen Dreifügen bes Spartaners Debalus im messenischen Kriege bei Paus. 4, 12, 5. cf. 4, 32, 1 (anogor). Ferner bie ebenfalls thonernen Bilber ber großen Götter von Tritia, Paus. 7, 22, 6.

<sup>2)</sup> Plutarch, de facie in orbe lunæ 28. Wie Demetrii der Demeter, so entspricht Manes der Mana Genita und Mania mater Larum. Wir können damit \*\chiqototoi\), die guten, wie man die Todten nannte, zusammenstellen, denn manus heißt gut, Varro L. L. 5, 2. Festus. s. v. Macrod. Sat. 1, 3. med. Isidor. Or. 5, 30. Nonnus 1, 337. Ueber \*\chiqototot\) Plutarch Qu. R. 49. Man dittet die Mania Genita, es möchte keiner der im Hause wohnenden gut werden, ein Ausdruck, dessen sich nach Aristoteles auch der Bundesvertrag zwischen den Arfadiern und Lakedämoniern bediente. Qu. gr. 5. Marmora voyage en Sardaigne 2, 486. s. theilt folgende Inschrift mit: Junonis wedes insernwe cernite cuncti, Nomine mutato sulget Pomptilla per woom. Hier beist Bomptilla selbst Juno inserna.

<sup>3)</sup> Pausan. 1, 2, 4. von dem Dionhsischen Aκρατος heißt est: πρόσωπον έστιν οι μόνον έσποδομημένον τοίχφ, womit das aus ehernen Schilbern hervorschauende gehörnte Bacchushaupt des Caretanischen Grades übereinstimmt.

<sup>4)</sup> Herod. 1, 50.

Demetrischen tegulæ haben eine unverkennbar erotische Bedeutung. Sie find ein Bild ber geschlechtlichen Begattung, die wir auch im Deutschen in Unwendung eines gang natürlichen Bildes "bededen" nennen. Die Ergablung Strabos 4, 198 von einem Brauche der Samnitischen Bacchen, welche auf der beiligen Insel am Ausfluffe bes Liger, noch lange Ile des Saints genannt, amazonisch mannerlofes Leben führen, ruht auf dem gleichen Gedanken. Alljährlich einmal wird bas Beiligthum abgededt, aber am gleichen Tag noch vor Sonnenuntergang wieder verschloffen. Jede betheiligt fich an der Arbeit, jede trägt ihre Last berbei; welche fich läßig zeigt, und den Stein fallen läßt, verfällt der Buth der übrigen und wird in Stude geriffen. Diefe Abdedung bat jum 3med, die befruchtende Sonne in das Beiligthum fallen ju laffen; die Zudeckung, fie für den Reft des Jahres auszuschließen, und so das Bild des amazonischen Lebens im Rulte felbst barjustellen. Denn mannerlos auf der Insel, seten die Frauen am Tage der bacchiichen Luft auf bas Festland über, und vollziehen bort, nach amazonischer Uebung bas Bebot ber bionpfischen Religion. Go ift die thonerne tegula bas Beichen der Weiblichkeit felbst, und wir erkennen nochmals den Zusammenbang der Terracotta mit dem Mutterthum der Erde, die Alles, mas fie von Dionpfos empfangt, wiederum in ihren Schof aufnimmt.

5.

Der Gebrauch, Gier aus gebrannter Erde in den Gräbern als Zeichen bacchischer Initiation niederzulegen, hat und zur Betrachtung der Terracotta und ihres Bufammenhangs mit den physischen Grundlagen der Dionpsos-Relis gion geführt. Wir haben in ihr die Bereinigung aller Botenzen der Naturkraft, jugleich aber auch die Unterordnung des Mannes unter den weiblich-empfangen. den Stoff erkannt. In der Bervorhebung des mutterlichen Bringipe ftimmt die gebrannte Erde nicht nur mit der materna myrtus, sondern namentlich mit dem Ei überein. Berdankt das Gi auch seine Entstehung der Thatigkeit der mannlichen Kraft, so ift es boch die Geburt bes Mutterleibes, ja im Bilbe der Mutterleib felbst, ber uterus expositus, wie sich harven ausdrückt. Alfo tritt und von Neuem ber Sat entgegen, ben wir oben ichon andeuteten: in ben Mpfterien bes eminent mannlichephallischen Gottes herrscht die ftoffliche Beiblichkeit vor. Das empfangende Pringip fteht an der Spige der Natur. Das Gi ift der erfte fichtbare Grund ber Schöpfung. Auf bas Beib wird Alles jurudgeführt. Darum treten in dem bachischen Rulte die Frauen fo febr in den Bordergrund. Darum ruht ber priefterliche Dienst bes mannlichen Gottes vorzugsweise in ihren San-

ben. Darum erscheint bei bionpfischen Reften der Mann felbft in Beiberfleidern, wie auch dem Gotte die hermaphroditische Bildung, in der Achilleus wieder mit ihm zusammentrifft, nicht fremd ist. Darum tritt Dionpsos nicht, wie ber in höherer Lichtreinheit waltende Apollo einsam und geschlechtslos auf, sondern ftets in Berbindung mit weiblichen Befen, in welchen er zu wirken durch seine phallische Natur angewiesen wird, namentlich mit allen großen Naturmüttern, mit Demeter und Rora, mit Aphrodite und Bebe, mit Athene und Artemis, mit Ariadne-Aridela, mit Semele-Libera, einer allgemein gedachten, die verschiedenften Personificationen der weiblichen Naturseite umfassenden Dionpsos-Gemahlin, mit Dea Spria und der prof inchwela von Batras!), dann aber auch mit Chariten, horen, Rymphen, Musen, ebenso mit ben zu weiblichem Gefolge vereinten, vom Taumel überreizter Sinnenlust im innersten Kern bes pspchischen Lebens erreaten. bald zu festlicher bald zu friegerischer Begeifterung fortgeriffenen Bacchen und Mänaden, Thyiaden und Lenen, Klodonen, Mimallonen und Amazonen. Welcher Gegensat ju Beracles, beffen bochfte geiftige Lichtnatur bem ftofflichen Beibe feindlich gegenübersteht, bei dem teine Frau ichwort, ju deffen Altar teine Butritt hat, der deßhalb zu Phocis den Beinamen zusözwog 2) führt, dem keine weibliche Ergänzung zur Seite steht, der es vorzieht, die Amazonen zu vernichten, statt fie für sich zu begeistern, der den Argonauten zürnt, da sie den mannerseindlichen Lemnerinen beiwohnen, und von allen allein auf dem Schiffe gurudbleibt, ber ben hund, das Bild ber weiblichen, in fich alles empfangenden Materie (uiwvxύεω-xύαμος) bekampft und sich zu unterwerfen weiß,3) der endlich in Festhaltung seiner boberen Natur in dem Keuer die Erlösung von den Leiden des Körpers, die des Beibes giftgetranktes Gewand über ihn gebracht, ju erlangen sucht. Er hat die Menschheit von der Herrschaft bes Stoffs befreit, und ebenso auch des Beibes Macht gebrochen, in Prometheus das höhere geistige Prinzip zum Sieg geführt, und dadurch die seiner Ahnfrau, der aus findlich unbewußter Traumerei zu den Qualen der Liebe erwachten Jo, gewordene Berheißung, aus ihrem Schooß werde nach 13 Geschlechtern, nach Ablauf eines großen Generationsjahres, der

<sup>1)</sup> Pausan. 7, 21, 2. In ihrem Heiligthum stehen bie Statuen bes Dionpsos Mesateus, Antheus, Aroeus. Auch hier wird die männliche Kraft als das geoffenbarte Mysterium dem weiblichen Urstoffe an die Seite gestellt. Die Zahl der Frauen übertrisst zu Paträ die der Männer um das Doppelte. Darüber und über ihre mit aphroditischem Dienste zusammenhängende Webearbeit aus Sumpspssamen Pausan. 7, 21, 7. Das gleiche Berhältniß der männlichen zu der weiblichen Kraft wird auch bilblich vorgestellt, worüber ich anderwärts gehandelt habe, so daß hier das Wenige dei Böttiger, Ideen zur Kunstmythol. 1, 55 genügen mag.

<sup>2)</sup> Plut. do Pyth. orac. 20. Sein Priefter mußte wahrend ber ganzen Amtszeit ber Reuschheit fich befleißen. Siehe bie mertwurdige Erzählung bei Pausan. 7, 5, 3.

<sup>3)</sup> Plut. Qu. rom. 87.

beiland ber Menichen bervorgeben, und burch bes Beibes Leiten Die Erlofung tommen, wie burch eines Weibes Reize bas erfte Berberben entftanden, au ber endlichen Erfüllung geführt. Welcher Gegensatz auch zu Theseus, ber in Attica ben Ramen des zweiten Beracles führt, die Amagonen aus Attica vertreibt und auf ter mutterlofen Athene Bebeiß ben Reigen Ariadne's entfagt.2) Babrend diefe Lichthelden den Stoff überwinden, und ju apollinischer Geiftigkeit binburchbringen, versentt fich Dionpfos gang in benfelben, wird, indem er das Beib burd den Glang feiner finnlich iconen Ericheinung an fich feffelt, und gur Rachfolge begeiftert, felbit von ibm unterworfen, aus bem herrn beffelben fein ftets bienftbares Werfzeug. Er fteigt zu ihm berab, mabrend er es zu fich zu erheben fucht, gibt die Celigfeit und die Rube der emig gleichen überftofflichen Existens an ben flüchtigen Benug ber geschlechtlichen Luft, bes ftofflichen Zeugungebranges. bes fliegenben Ueberfluffes dabin, verfällt daber allen Leiten und Schmerzen' ber fichtbaren werdenden Schöpfung, fcwebt mit ihr ewig zwischen Entfteben und Bergeben, Luft und Trauer, Licht und Finfterniß, und zeigt hiedurch, wie weise Beus handelte, ale er Thetis Reigen und Demetere ftofflicher Ratur ju entfagen wußte. Alle diese Gedanken liegen in dem doppelt gefarbten bachischen Gi, bas bem Ueberwiegen des weiblichen Stoffes dadurch besondern Ausbruck leibt. baf es Beugung und Befruchtung als die bochfte und wesentliche Aufgabe bes Mannes binftellt, und die Macht und den Beruf des Beibes gang in die Gewalt jener finnlichen Reize verlegt, mit benen einft Bandora gum Unglud ber Sterblichen von den Göttinnen allen ausgestattet worden war. Das Bild ber Dionpfischen Frau ift jene Stimula,2) bie jur Befriedigung finnlicher Luft erregende Bandorg-Eva, die als Libera gedacht werden fann. In jenem Ramen erscheint Aphrodite als die reizende und verführende Bublerin, als Peitho Suadela, ben Mann verlodend, und fo Benia ju flete neuer Befriedigung ihrer unerfattlichen Luft fubrend. Diefem Ginen 3med bient fortan bas gange Frauenleben. Alle feine geis fligen Bestrebungen nehmen dieselbe Richtung. Dionpfische Frauenbildung ift die Bollendung boberer Sinnlichkeit auf allen Stufen ber menschlichen Ratur. Dadurch berricht bas Weib im taglichen Leben, noch mehr in den Mufterien. Bon dieser auf die Apotheose des Stoffs gerichteten Dionpsischen Dentweise geben die Bafenbilder die vollfommenfte Unschauung, und der Gindruck, den ihr Anblid gurudlagt, wird verdoppelt durch den Contraft, den die Grabbeftimmung

<sup>9</sup> Dieser Gegensatz ist nirgends schöner bargefiellt, als auf einem Berliner Basenbild bei Gerhard, vases étrusques et campaniens, tal. 6, 7. p. 9. f.

<sup>2)</sup> Liv. 39, 12. Ovid. F. 6, 497. Man will barin eine Corruption von Semela erkennen! Der Sinn bleibt jedenfalls außer Zweifel, bas Wort ift fprechend.

aller biefer Befage ju ben finnlich iconen Darftellungen, Die fie geben, bilbet. In ber That, mas verlett bie Borftellungen einer geiftig gereinigten Religion mehr, ale die Berbindung von Grab und Tod mit der bis zu den nachteften Darftellungen bes geschlechtlichen Lebens fortidreitenten Kunftrichtung bes Dionpfifden Grabidmudes? Der ernfte Gebante bes unvermeiblichen Untergangs wird der froben Erinnerung des wonnevollften Lebens geopfert. Richt die Betrachtung des Todes, sondern die Aufforderung zum vollen Genuß der finnlichen Luft, welchen üppige Jugend barbietet, icheint ber leitende Gebante, ber biefe Statten der Bermefung beherrscht. Aphroditische Auffassung des Lebens wird ben Schreden bes Todes entgegengestellt, und bie Trauer ber fcmell verfliegenben Luft durch den Reiz vollendeter finnlicher Schone übermunden. Wohl ift die Darftellung der Anochengerufte und abnlicher Bilder unserer leiblichen Richtigfeit der alten Graberwelt nicht gang fremd, - man denke an die sceletrt cumani, worüber Jorio und von Olfers geschrieben, und an bas bekannte Bompeianische Grabbild 4) - aber die Dionpfische Lebensauffassung hat fie burch die Darftellung erotischer Luft verdrängt, und die Stätte bes Todes mit den Bilbern bes lachenden Lebens geschmudt. Bon ber approditischen Ausbildung und finnlichen Berfeinerung bes Daseins, wie sie unter dem Ginfluß der bacchischen Religion sich gestaltete, giebt uns nichts eine so vollkommene Anschauung als die Ausstattung ber Graberwelt, die durch einen tiefergreifenden Gegensat zur Sauptquelle ber Renntnig bes antifen Lebens geworden ift.

Soll aus dem unerschöpflichen Reichthum, den die Grabschäße bieten, Einzelnes hervorgehoben werden, so scheint nichts so belehrend, als der weibliche Schmud, auf dessen Darstellung die Gräberwelt so viele Sorgfalt verwendet. Denn gerade dieser entspricht in besonderm Grade dem sinnlichen Charafter der Dionysischen Religion, und kennzeichnet am bestimmtesten die erotisch-aphroditische Richtung, in deren Bollendung sie die höchste Bestimmung des Weibes erkennt. Ihr ist helena, die durch der Reize Fülle selbst bei Greisen Sehnsucht erweckt, die Aphrodite nicht darum so reich ausgestattet, daß sie nun Einem zu ausschließlichem Besit dahingegeben, verwelke, die daher auch, indem sie Paris solzt; weniger dem Zuge des eigenen Geistes als dem Gebote der Liebestönigin nachs gibt, das große Vorbild jedes sterblichen Weibes, das Sinnbild jeder Dionyssich, das große Vorbild jedes sterblichen Matur durch die des Schmuckes zu ershöhen, und alle Mittel der vollendeten Kunst in ihren Dienst zu nehmen, ist

<sup>1)</sup> Ich bemerke hier, daß die so oft gefundenen langen und schmalen Bronzesiguren offenbar nach ben im Abendlicht langgezogenen Schatten gebildet sind, und baber ben Begriff ber umbrw bilblich wiedergeben.

bes Beibes Bflicht und Religionegebot. Nur in ber ichonften Geftalt vermag fic dem weichlich üppigen Gotte, ihrem herrn, dem fie in den Mpfterien angetraut worden, und mit welchem fie im Tode zur Bereinigung gelangt, zu gefallen, nur fo den Mann ju feffeln, nur fo das Werk der Natur ju fordern. Nur so ist sie eine mahre Stimula, nur so eine vollendete Aphrodite-Helena oder Ariadne oder Bandora. Wie jene auf fo manchen Grabmonumenten im Atte weiblicher Schmudung bargeftellt ift, fo werden abnliche Scenen auch ale Zeichen bacchischer Initiation gar häufig wiederholt.1) Wie die Unsterblichen alle Bandoren mit den bochften Reizen ausstatten, um den Sterblichen in Aphroditens Net geheime Schmerzen zu bereiten, und fo des Stoffes Recht und Bestimmung ju fordern: alfo erbliden wir auf Grabgefäßen geflügelte Genien bemfelben Geschäfte obliegend, und als Diener des in Werdelust schwelgenden Gottes durch Schmudung einer neuen Pandora fein Bert fordernd. Wie die Frauen gur Berbreitung des Dionpfischen Rults am meiften beigetragen, fo find fie es auch vorzüglich, durch welche das Werk der Naturzeugung gefordert wird. Bur Berführung des Mannes hat die Ratur fie mit allen den Reizen geschmudt, durch welche ber Stoff zu prangen vermag. Durch diese ift der Mann zu der erften gefdlechtlichen That erregt und jur Bervorbringung eines fterblichen Gefdlechts begeistert worden. Durch sie muß es auch erhalten, der Tod besiegt, und allem Erdenleben emige Jugend, wie fie Dionpfost genießt, gefichert werden. In diesem Bedanken vereinigen fich alle jene aphroditischen Grabdarstellungen, in welchen ber Gebrauch coifc burchfichtiger Gewänder, ber Sfifchen pellucidæ vestes, von benen das Horazische metiri possis oculis latus gilt, mit Darstellung der völlig enthüllten weiblichen Schonheit abwechselt, und in deren variirter Reproduktion Die alte Runft einen Erfindungereichthum entwidelt, ber felbft in ihrem Aufgeben in Dionpfifcher Lebensanschauung wurzelt. In bemfelben Gedanken liegt Die Quelle mancher Darftellungen, die durch die erschütternden Contrafte, welche fie bieten, jenen Abgrund bes Gegensages, ben wir als den allgemeinen Charafter ber Dionpfischen Grabeswelt bezeichnet haben, noch zu erweitern scheinen. Belden Gegensat bietet nicht die brautliche Wonne ber fich jum erften Liebesgenuß ichmudenden Jungfrau und das traurige Schmerzensloos, das ihren Beburten unabwendbar bevorfteht. Die größten Dichter haben burch Ergreifung Diefes Gedankens die gewaltigften Wirkungen hervorgebracht. "In ber Racht eurer Empfängniß, Milord, ginge luftiger ju ale jest." Bas Chakespeare in diese wenigen Borte faßt, legt Aeschplus in jenem Chorgesang nieder, der im

<sup>1)</sup> Um aus dem reichen Borrath ein Beispiel anzusühren, mache ich auf die Abbildung in ben Antiquités du Bosphore Cimmerien tal. 49 aufmerksam.

Augenblid des höchsten Leidens und völlig gebrochener Kraft ju Prometheus Dhren bringt, und in jedes Menschen Busen seinen Wiederhall findet:

Bie so anders erschallt jest dieses Lied, denn jenes, Das herüber von euerm Brautbad, Guerm Brautbett klang in hochzeitlicher lachender Luft, Da du unsere Schwester im Brautschmuck freudig Die Freudige dir, Geimführtest hesionen!

Co fingen bie Efthen am Sochzeitsfeste ber Braut:

Somude, somude, Jungfrau, bich, Schmude bich mit solchem Buge, Der einst beine Mutter schmudte; Binde folche Faben nur, Bie einst beine Mutter band. Bind' um ben Ropf bas Sorgenband, Und um die Stirn bas Rummerband, Leg auf ben Scheitel bas Trauertuch.

Bas fo bas Alterthum wie die Reugeit als hochsten Ausbruck ber erschutternoften Gegenfage, die das irdische Leben bietet, trauernd und machtlos, ber Sphing Rathsel zu lojen, beflaat, das hat in equivalenter bildlicher Darftellung auch auf den Grabern feinen Ausbrud gefunden. 3ch erkenne diefen Gedanken in Sarmonia's Salsband, bas namentlich auch auf etrustifchen Afchentiften ben Mittelpunkt fo mancher Darftellung bilbet. Diefer Brautschmuck wird allen feinen Tragern jur Quelle unabwendbarer Leiden und nie endender Trubfal. Unentrinnbares Unheil knupft fich an feinen Befig. Aber fein Reiz ift unwiderstehlich, ewig neu. Wie konnte das Weib, & aala groß ihn besiegen! Die Sehnsucht, Diesen Schmud ju tragen, und ale Braut der Erfüllung bes hochsten Bunfches theilhaftig ju werden, erftickt jedes Bedenfen, und überwindet felbit ben Abicheu por verbrecherischer That. Wenn die Soffnung, Mutter gu werben, das Innerfte der weiblichen Ratur ergriffen, und fie in dem Gip ihres Lebens getroffen hat, was vermag dann der Gedanke an all das Glend, dem fie entgegengeht, und an der Kinder Schmerzensloos, das ihnen der Mutter bräutliche Wonne bereitet. Den hochzeitlichen Schmuck will das Madchen tragen, unbefummert um die Leiben, die er feinem Gefchlechte bereitet. Go wird und Barmonia's halsband geschildert. Zeichen aphroditischen Genusses, ift es zugleich Trager bes ichwerften Berhangniffes, golden von Glang und mit leuchtenden Edelfteinen befest, aber innen voll Gift, wie Bandora ein xalov xaxov ave' ayabolo, sceleribus tinctum wie das Gewand harmonias, die es zuerft getragen. Rach ibr erliegen seinem Reize Agave, Jocasta, Semele, Argia, Eriphyle. ) Bon bem Muttermorber Alemaon erhalt es die Bfophifche Jungfrau Alphefiboa; und auch Callirhoe, bes Achelous Tochter, ift von unwiderstehlicher Sehnsucht barnach ergriffen. Denn gewaltiger, bemerkt bieju Paufanias 8, 24, ale bie Manner treibt die Beiber ber Begierde Stachel.2) wie benn Tirefias, ber beiber Geschlechs ter Genuß gehabt, ben weiblichen als ben gehnfach größern foilbert. Des Phegeus Sohne weihen ben verhangnigvollen Schmud julegt bem reineren apollinifchen Gott, ju beffen Drafel fein Beib Butritt bat,3) und ber in Anerkennung bes böbern Baterrechts den Muttermörder der Erinpen altem Rechte entriß, dem grofen Lichtheiden, der durch seinen Sieg über bas ftoffliche Leben, auch den Leis den, die dem Gefchlecht der Sterblichen von den Beibes Reigen fammen, ein Ende macht. Schlagend tritt hier der Gegensatz zwischen der weiblichen Stofflichkeit des aphroditisch-bacchischen Lebens und der reinen Unftofflichkeit des apollinischen Wefens hervor. Das Saleband felbst geht aus aphroditischem in apollinischen Besit über. Sarmonia, die es querft tragt, ift approditisch-unfeuscher Entstebung.4) Ale Zeichen ber Liebeswerbung erscheint ber Saleichmud wieder in Eurymachus Sanden, ber es Benelopen anbietet. Gin anderer wurde im Aphroditebeiligthum ju Amathus auf Cpprus, in welchem bie Gottin, mit Adonid-Bapas vereint, Berehrung fand, aufbemahrt. 5) In Gold gefaßt erfchienen hier die Edelsteine grunlicher Farbung. Auch Diefes monile galt als Sarmonia's Salsschmud. Aus der Berbindung mit Aphrodite und Adonis leuchtet Die erotifde Bedeutung, und besonders deren betärifder Charafter, deutlich berpor, und diefer ftimmt mit dem in aphroditischen Rultanschauungen begrundeten betärischen Leben ber Cyprifchen Frauen vollfommen überein. Berade biefe Bebeutung bringt es bem bacchischen Rulte naber, und barum fehlt jener Theil bes weiblichen Schmudes ben Frauen bacchischer Bafenbilder nur felten. Gleiche Bedeutung wird auch andern Schmuckgegenständen beigelegt. Darauf rubt bie Beibung der Spangen in den Tempel ber Trogenischen Raturmutter Damia und Auresia, in beren Dienst fleine Bafferschaalen inlandischer Topferarbeit gebraucht werden. 6) In gleicher Bedeutung erscheint bei Virgil. Aen. 1, 654

<sup>1)</sup> Lactant 3u Stat. Theb. 2, 272. Harmonies dotale decus. Hygin. f. 148.

<sup>2)</sup> Nonnus, Dion. 42, 210. f. aada guri aodieu aliov arigos. Man lese die ganze Aus-führung bieser Idee.

<sup>3)</sup> Plutarch de Pyth. orac. 2. Silius Ital. Pun. 3, 22. Paus. 7, 5, 3.

<sup>4)</sup> Pausan. 9, 16, 2; 9, 12, 3; 3, 18, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Pausan. 9, 41, 2. Sueton Galba 18. Monile margaritis gemmisque consertum ad ornandum Fortunam suam Tusculanam ex omni gaza secreverat: id repente quasi augustiore dignius loco Capitolinæ Veneri dedicavit etc.

<sup>9</sup> Herod. 5, 82, 83. Athen. 11, p. 502. Gin fictilis calix im Dienft Fortuna's bei Sueten Galba 18.

mit bem baccatum monile verbunden Seleng's brautlicher Schleier, ben ibr bie Mutter Leba gefchenft, und Achates ale Acneas Abgeordneter an Dibo ju überbringen begustragt ift. Seleng, Dido, Leda tragen alle denselben erotischen Charafter, ber auf bem Schleier wie auf bem Saleband Eriphple's rubt. Die Bebeutung beffelben auf Grabvorftellungen ift nun flar. Dem Reis bes brautlichen Schmudes opfert das Beib all fein Glud, und der Geburten fdredliches Todesloos vermag nicht, die Stimme der Natur in ihr zu unterdrucken. Dadurch erfüllt fie das Gebot ber Dionpfischen Religion. Umphiaraus fehrt gur Erbe gurud', Bolynices tritt an feine Stelle und wird Sarmonia's Befruchter. Mur der brautlichen Wonne foll die Frau gedenken, kein Gedanke an Katum und Butunft, kein Mitleid, keine Trauer darf fie von Erfüllung ihrer ftofflichen Bestimmung gurudichreden. Mag ihr Niobe's Schmerg, mag ihr Thetis Taufoung vorbehalten fein, mag fie ju fpat erkennen, daß keine Schonheit und keine mütterliche Sorgfalt dem verganglichen Kind des Mutterleibes, das Isis und Demeter vergeblich im Reuer zu vergottlichen fuchen, Unfterblichkeit zu geben bermag, und nun ein gar anderer Befang zu ihren Ohren bringen, als jener mar, ber bei ber hochzeitlichen lachenden Luft ertonte, ale fie mit Sarmonig's Saleband gefdmudt der Gespielinnen Gludwunsche empfieng: fie muß fich boch mit ber Chariten Liebreig fcmuden, und Beitho's Ginflufterungen nachgeben. Das amagonische Leben ber mannerfeindlichen Jungfrau foll fie bon fich werfen, und burch Bereinigung mit dem Manne bas relog Balegolo yauolo, ber weiblichen Erziehung Riel und Krone, erfüllen. Wie Ariadne von Dionpfos, fo foll fie aus des Mannes Sanden die Rrone empfangen, durch die fie ale bee Gottes Beweihte zu höherem Dafein gelangt. 3ch habe mich oft gefragt, welche Bedeutung wohl jene Amagonen haben fonnen, die als Suterinnen ju beiden Seiten bes Eingangs eines Lucischen Relfengrabes bargestellt find. Jest ift mir bie tiefere Beziehung diefer Borftellung flar geworben. Durch Bellerophon's bobere Rraft befiegt, entfagen fie bem mannermorbenben wilden Rriegemuth, und tehren ju bes Beibes Naturberuf jurud. Allem Mannlichen wohlgewogen, tragen fie nun gerne bes Mutterthume Bonne und Schmerg. Aus ber jungfraulichen fummerlosen Beit treten fie gur Che über, und umgurten ihre Stirne mit bem Leidensbande. Aus ihrem Schoof wird bem allverzehrenden Tode ewig neue Rahrung geboren. Rummervoll über ber Zeugung Untergang fteben fie nun, eine Berforperung bes Tobesgebantens, an bes Grabes Schwelle, und fcheinen bem Gedanken nachzuhängen, wie ihnen doch bas mannerhaffende Umagonenthum all diefen Rummer erspart haben wurde. Felices, si sine prole fuissent. Aber Underes verlangt bie Bestimmung bes Weibes, auch ben Rummer barf es nicht scheuen, foll Dionpsos approditisches Gebot erfult werden. Mit bem Tode

büßte die Cretische Gorgo und die Cyprische Leukomantis, weil sie den Liebhaber verschmähten und an seinem Untergange mehr Freude hatten als an dem
Genuß seiner Liebe. ') Darum werden auf so manchen Grabgesäßen amazonische Rämpse mit dem Gegenbild Dionysischer Hochzeitsseier verbunden. Die Feindschaft löst sich auf zur Liebe, des Mannes Haß zur Sehnsucht nach der Männlichseit, und der Ehe Weihe schließt den Abgrund, der die beiden Glieder des
Gegensaßes trennt. Die Mehrzahl der Grabdarstellungen, die dem Amazonenmythus entnommen sind, und theils Basenbildern, theils Sarkophagsculpturen
angehören, hebt diesen Uebergang aus Haß zur Liebe hervor, und gewinnt dadurch zunfnahme Dionysischer Embleme, wie des Epheublattes, einen zwar
äußerlich wenig hervortretenden, und darum selten beachteten und noch seltener
verstandenen, aber dennoch einen bestimmten Ausdruck erhalten hat.

Dadurch wird es auch über allen Zweifel erhoben, daß alle jene Borftellungen eine ganz bestimmte Initiationsbedeutung haben. An die reine physische Thee folieft fich der Dofteriengedante an, in welchem jene ihre bobere Bertlarung erhalt. Es find auch hier wieder die beffern hoffnungen ber Gingeweihten. welche den Geist über das traurige Todesloos aller irdischen Zeugung zu der Ahnung ihrer hobern Bestimmung erheben. Der Fluch, ber an Sarmonia's bräutlichem Schmuck haftet, ist nicht der lette Gedanke, der aus jenen Darftellungen fpricht. Dionpfos wird bem Beibe nicht nur jum Begrunder feines ftofflich-finnlichen Lebens, er ift auch fein Erlofer. Die Erfüllung ber ftofflichen Bestimmung erscheint nur ale Durchgang ju einer bobern Gertigkeit, in welcher die Trauer über das unabwendbare Loos alles beffen, mas aus des Beibes Schoof geboren wird, ficher Auflofung findet. Wenn ber Bedante, bag bas Anziehen des brautlichen Schmuckes zu unendlichen Leiden den Grund legt, nur Bergweiflung gurudlaffen tann, fo ericheint er bagegen in ben Dofterien ale ber Beg, ju dauernder Bereinigung mit dem Gotte ju gelangen. Das Beib, bas ber jungfräulichen Enthaltsamteit entsagt, und gur Mutter wird, 2) unbekummert um das Loos, das ihrer Geburten barrt, erfüllt das Gebot der Dionpfifchen Religion. Bie fie im Leben badurch ju jener höhern Schonheit gelangt, welche die Braut vor der amazonischen Kriegerin auszeichnet, so wird ihr nun im Tobe jene bochfte Erhebung, die dauernde Ginigung mit dem Gotte des Lebens, bem

<sup>1)</sup> Plut. de amore 20. Hutt. 12, 53. Die Ramen ber Frauen und ber bes Mannes Afanber sind sprechend. Bir können ben letteren mit Arfapbes-Bianor, ber Csiris-Bezeichnung, bem Sinne nach mit Virbius, Ares, aport vergleichen.

<sup>2)</sup> Arnob. 5, 22. ad mulieris nomen properat.

fie auf Erben fich bingegeben, ju Theil. Durch ibn gelangt fie in die Regionen der Geftirne, wo Ariadne's Rrang nie wieder verwellt. 1) Bon diefem Gefichtspuntt aus gewinnen jene Szenen brautlicher Schmudung, die auf Initiations. vafen fo baufig begegnen, eine bobere Bedeutung. Gie gelten nicht mehr allein bem fterblichen Danne, sondern dem Gotte felbit, ju deffen Umarmung die Mutter nun gelangt. 2) Der fterbenden Amagone Schönheit wird von Achill, ihrem Befieger, erft jest in ihrer vollen Erhabenheit erfannt, 2) und ebenfo faunt Berfeus über der enthaupteten Gorgo Reigen. 4) Bur Mutter , nicht gur Amagone, ift das Madden bestimmt. In der Che erfüllt fie ihren bobern Beruf, und welchen Leiden immer fie und ibr Geschlecht verfallen mag, so wird fie doch als Mutter im Tode gur vollften Entwicklung ihrer Schonheit durchdringen. In diesem Sinne sind jene Sarkophagdarstellungen aufzusaffen, welche uns Mann und Frau unter bem Bilbe Achill's und Benthefilea's darftellen. In bemselben Sarmonia's Saleichmud. Die Ghe bewahrt bas Beib vor beiden Ausartungen feines Geschlechts, vor mannerfeindlicher Kriegeluft, und regellofer betärischer Mannerliebe. Sie nur bringt ibr Rube, in ihr allein vermag die Frau Die gange Schonheit ihres Wefens zu entfalten, und zulest in bobern Regionen ju dauernder Giniqung mit dem mannlichen Gotte zu gelangen, wie Pfpche nach überstandener Jerfahrt des sinnlich-tellurischen Lebens, Eros geeinigt wird, und helena endlich auf ber Mondinsel Leute mit Achilleus verbunden ein aller Unruhe und Bandelbarfeit enthobenes wonnereiches Dasein führt. Durch die Che wird Dionpsos bes ihm geweihten Beibes Erloser. Auch ber Rinder Todesloos darf es nicht abhalten, seine Bestimmung zu erfüllen. Rlagt Thetis erft über bes herrlichen Sohnes Untergang, so wird ihr Schmerz zulest burch den Rachruhm, den ihm seine Tugend errungen, in Freude verwandelt. Sat fie vergeblich alles angewendet, Achill's Körver mit derfelben Unsterblichkeit zu fomuden, ber fie felbst genießt, so wird fie nun inne, be biefe nicht bem Leibe, sondern der Seele allein beschieden ift, und nur durch Tugend gewonnen werden fann. Bu ben Inseln ber Seeligen ift Achilleus gelangt, "weil dieser, ba

<sup>1)</sup> Hygin. poet. astr. 5. Hier werben bie verschiebenen Mythen bargestellt, welche alle bie Kwne Ariabne's ganz in ber gleichen Natur, wie Harmonia's Halsband erscheinen lassen. Ovid. F. 3, 512.

<sup>2)</sup> Plat. Lib. amet. 20. ό γαρ ως αληθώς έρωτικός έκει γενόμενος, και τοις καλοις όμιλησας, η θέμις, έπτέρωται και κατοργίασται, και διατέλει περί τον αυτόν θεόν ανα χορείων και συμπεριπολών, κ. τ. λ.

<sup>3)</sup> Hagenbuch, ep. epigr. 46.-53:

Κάλλος δαν μετά μοίραν αμάζονος ές χεν απιστον 2 στε νειράς πλέον η ζώσης ές έρωτα φέρεσθαι.

<sup>4)</sup> Paus. 2, 21. 6.: xai rov Heggia ro uailos bei ual bai vezop Javuasorra.

er von seiner Mutter erkundet, daß er sterben wurde, wenn er Hectorn tödtete, thate er aber dieß nicht, nach Hause zurücksehren und wohlbetagt enden wurde, dennoch es wagte, lieber seinem Liebhaber Patroclos helsend und ihn rächend, nicht nur für ihn zu sterben, sondern auch nachzusterben dem Berstorbenen.") Das sind die zata daides derjenigen, ödolg rob slow doppowas died beid vinggen, das die Borstellungen, welche Achill und seinen Mythustreis zum Mittelpunkt einer ganzen großen Klasse von Grabvorstellungen machten. Durch die Tugend des heroischen Lebens wird der Tod überwunden, das ewig seelige Leben gewonnen. Unsterblichseit wird den Tresslichen zu Theil. Seeligkeit ist der Mühe Lohn. Dem Unedlen wird sie nicht zu Theil. Der Tod zwar ist Aller Loos, und trauernd klagt Homeros, daß gleich dahinsterbe der Träge, und Jener, der Bieles gewirft hat, aber Tugend führt den Edeln zur Unsterblichseit im Reiche des Lichts.

Γνώθι μετ' εὐσεβέεσσιν ἐὖφρονα Δώριδα κεῖσθαι, 'Αντ' ἀρετης ἱερὸν χῶρον ἀνειφομένην. Οὐ γὰρ ἀπὰσιν ὁμῶς θανατὸς βαρίς ἀλλ' ὅτις ἐσθλὸς Οὐτος καὶ θανάτον κοῖφον ἀπέσχε τέλος. 3)

In diesen Gedanken finden wir die höhere Auflosung jener traurigen Betrachtungen, welche fich an harmonia's brautlichen Schmud anknupfen. 3m Bebiet bes ftofflichen Lebens folgt ibm nur Glend und Jammer. Bum Trauergesang verkehrt sich jedes Sochzeitslied, und wenn die Unsterblichen alle burch ihre Gegenwart Beleus Brautsest verherrlichen, wie auch zu Harmonia's und Ariadne's Hochzeit die Götter Geschenke bringen, so bleibt doch Thetis unendlichem Schmerze aufbehalten. Gleiches Loos ist jeder Mutter beschieden, Die lachende Luft ber hochzeitlichen Racht wird einst dufter zu ihren Ohren bringen. Soll sie sich darum der Bestimmung ihres Geschlechts entziehen? Dionysos Gebot fordert Undered von ihr. Der phallifche Gott will, daß fie den brautlichen Schmud trage, und badurch fich jur Ginigung mit ihm felbst bereite. 3mei Stufen des Lebens geben hier, wie in allen Mysterien, neben einander ber: bie der niedern werdenden und die der bobern feienden Belt. Der innigste Berein verknüpft beide. Sie geben ftete in einander über: Steigt bei der Geburt Die Seele in bas Reich des Bechsels berab, wohin fie der Genius einführt, so tehrt fie im Tode in das des Seins jurud. Rimmt fie bei der Geburt das Gewand des Leibes, fo legt fie beffen Laft im Tode wieder ab. Der ftete Uebergang von Schwarz und Weiß hat auch diese höhere Beziehung in sich. Die beiden Far-

<sup>&#</sup>x27;) Plato Sympos. p. 179.

<sup>2)</sup> Nicephorus Chymnus bei Kreuzer, comment. Herod. 335-337.

<sup>3)</sup> Inschrift von Memphis bei R. Rochette, mon. ined. p. 113. n. 4.

ben bezeichnen nicht nur bas tellurifche Werben und Bergeben, sondern auch ben obos avm nat narm, bas Gingeben in ben Stoff und die Rudfehr aus bemfelben. Auf dieser höhern Stufe wird Weiß, was auf der tiefern des sinnlichen Lebens Schwarz erschien. Statt ber schwarzen Trauerfarbe, Die ber tellurischen Auffasfung entspricht, wird die weiße gemablt, die den höhern Mpfleriengedanten barftellt. In Dionpfos find beibe Stufen vereinigt. Er lebt zugleich in ber finftern tellurifchen und in der höhern Lichtsphäre: dort dem Wechsel unterworfen. hier unwandelbar. Un der gleichen Doppelnatur nehmen die ihm Geweihten Untheil. Ihre leibliche Erifteng fteht mit ber unförverlichen in unguflöslichem Bufammenbang, und nur durch Erfüllung ber ftofflichen Bestimmung tann bie bobere errungen werden. Für das Weib hat diefer Zusammenhang des leiblichen mit dem außerleiblichen Dasein, ihrer vorzugsweise stofflichen Erdnatur wegen, Doppelte Bedeutung. Dem weiblichen Geschlecht bietet ber Dionpfische Rult die Erfüllung feiner höchsten Soffnung. Auf Des Beibes Natur ift er borguglich berechnet. Er verheißt nicht nur der Sinnlichkeit Befriedigung, sondern macht aus diefer auch die Grundlage befferer Soffnung. In Ginem Gedanken fliegt Beides gusammen, die Befriedigung ber ftofflichen und der überfinnlichen Beburfniffe. Die Liebe wird zum Religionsgefühle, bas Mutterthum Erfüllung ber bovvelten, ber leiblichen und ber psychischen, Beftimmung. Jeder Stufe ber weiblichen Ratur läßt Dionysos ihr Recht angedeiben. Er grundet der Frau geiftiges Leben nicht auf Unterbrudung, fondern auf geregelte Befriedigung ibres ftofflichen Seins, und wird fo im vollsten Sinne ber Weihegott des Frauengefchlechts. Jeder Mutter bietet er Ariadne's Rrone, und fichert Diefer emige Dauer in ber Region ber leuchtenden himmelsgestirne. Durch die Dionpfifche Beibe ber Che wird ber Fluch getilgt, ber an dem Brautschmud haftet. Durch Rindergebaren gelangt das Weib jur Bereinigung mit ihrem Gotte. ') Der Mann ift bon Natur Dionpfos Bild, die Fran aber bedarf ju ihrer Erhebung bes Mannes, und ber geschlechtlichen Bereinigung mit ihm.2)

7.

Es wird gut fein, an diefer Stelle den Gedanken wieder in Erinnerung zu rufen, in deffen Berfolgung wir bis zu diefer Entwicklung der Dionpfos Religion in der alten Graberwelt gelangt find. Wir haben den Gebrauch der ge-

<sup>1)</sup> Paulus an Limoth. 2, 15: "Sie wird bas Beil erlangen burch Kinbergebaren."

<sup>2)</sup> Paulus an tie Corinther 1, 11, 7: "Der Mann trägt Gottes Bilb und Würde an sich; bas Weib ihres Mannes Würbe."

brannten Erbe in ben Grabern auf jenen thonernen Sarg gurudgeführt, in welchem Dionpfos die ihm von Thefeus überlaffene Ariadne auf Raros beifest, und im Anschluß bieran die Bereinigung aller jener physischen Momente, welche die ftoffliche Grundlage der Bacchusidee bilden, in der Terracotte nachgewiesen. Auch darin erschien uns diese ale vollkommener Ausbrud ber Dionvsos-Religion, daß fie in der Bereinigung des weiblichen Stoffes mit ber mannlichen Rraft jenem bas Uebergewicht lagt. Das gleiche Berhaltnig fehrt nun in bem Monde wieder, und Dionpfos gehört auch der Mondregion an. Bir haben ibn bisber auf zwei Stufen des Rosmos gefunden, zuerft in feiner Bereinigung mit bem tellurischen Stoffe, den er als Trager der mannlichen Rraft in Gestalt ber chthonischen Gemaffer und bes chthonischen Reuers durchdringt, dann wieber als leuchtende Sonne, als himmlischen Bhallus, apollinischer Lichtnatur verwandt, aber als stofflich zeugender Selios der metaphysisch reinen Apollonatur untergeordnet. Jest ftellt er fich und in einer dritten Geftalt bar. Er kehrt wieder als Lunus Deus, als vincopais und sirboous uivis, der den nächtlichen Reigen der leuchtenden himmelsgestirne anführt, 1) und die ihm Geweihten gleich Ariadne's Rrone unter Die Sterne aufnimmt. In Diefer Lunus-Ratur führt er Die tellurifche und folgrifche Boteng gur Ginbeit gurud. Alle Beftandtheile feines phyfifchen Besens find wie in der gebrannten Erde, so im Monde vereinigt. Rach der antifen, besondere ber orphischen Auffassung nimmt der Mond eine Mittelftellung awischen Erde und Sonne ein. Stofflich, wie die Erde, und darum als beefon pp oceanin ober auch ale olympische Erde bezeichnet,2) heißt er ber reinste ber irdifchen, der unreinfte der himmlischen Rorper. Er liegt auf der Brenge zweier Belten, ber tellurischen, in welcher bas Berben, und ber folgrischen, in welcher das Sein wohnt, und vereinigt in fich beiber Natur. Bon der Sonne borgt er fein Licht, mit der Erde theilt er die stoffliche Ratur. Er ist wie diese eine wahre 27, Berge, Fluffe, Städte, sind auf ihm zu finden,3) aber er ift nicht eine

<sup>1)</sup> Nonn. Diony. 44. 218. Νυατοφαές Διόνυσε, φυτίχομε, σύνδρομε Μίνης. 279. Νυατιφαής Διόνυσος, εχων ταυφώπιδα μορφήν. Daß Stierhaupt, welcheß hier auf die Mondnatur bezogen wird, (217. Ταυφώπις Μήνη) gilt jonst alß Zeichen der Bassernatur 15, 31; 7, 321; 21, 214—218. 44, 203: Νυατέλιος Διόνυσος. 227. Μήνη Βαυχιάς. Macrob. 1, 18. in insero, idest nocturno hemisphærio Dionysos, qui est Liber Pater.

<sup>2)</sup> Aus ben vielen Zeugnissen nur eines. Plut. de def. orac. 13. Hutt. 9, 319.

Ο δάφτι θάλλων σάφκα, δωπετής όπως Αστής ἀπέσβη, πνευμ' άφείς είς αίθεία,

μικτον δι σωμα και μίμημα δαιμόνιον οντως την σελήνην, τῷ τῆ τοντου τοῦ γένους συνήδειν περιφορῷ, φθίσεις φαινομένας δεχομένην και αὐξίσεις και μεταβολάς, ὁρῶντες, οἱ μεν ἀστρον γεῶδες, οἱ δ'ολυμπίαν τῆν, οἱ δε χθονίας ὁμοῦ καὶ οὐρανίας κλῆρου Εκάτης προσείπου. κ. τ. λ.

<sup>3)</sup> Plut. de fac. in orbe lunæ 21. Jablonski, Panth. Aegypt. Pars 2, p. 55 sq.

tellurische, sondern eine uranische Erde, von reinerm Stoffe ale iene, aber boch unreiner ale bie Sonne, ber reinste ber irdifchen, ber unreinfte ber himmlischen Körper. Darum bildet er auch die Grenze zwischen der feienden und ber werbenden Belt. Unter bem Monde ift Alles verganglich, in ewigem Bachsen und Abnehmen begriffen, wie ber Mond felbft; über ihm alles unverganglich, untorperlich wie der Sonne Licht, und keinem Bechsel unterworfen. Go scheidet Die Mondregion ben obos arw zat narw; in ihm nimmt bas Unkörverliche Körver, bas Körverliche Unförperlichkeit an. Dort begegnen fich die absteigenden und die aufsteigenden Besen; dort wohnt vezi, wie saua ber Erde, wors dem reinen Lichte entspricht. Denn aus brei Bestandtheilen ift bes Menschen Natur gufammengesett, wie der χόσμος. ψυχή ist die Mittelftufe, reiner als σωμα, unreiner als νους; durch eine erste Trennung wird σωμα, durch eine zweite ψυχή abgestreift, und dann erft vors seiner geiftigen Lichtreinheit theilhaft. ) In Diefer Bereinis gung zweier Naturen, ber tellurifchen und ber folgrischen, liegt ber Ursprung ber bermaphroditischen Mondnatur. Beide Gefchlechter vereinigt in fich die bimmlifche Erde. Mann und Beib zugleich, ift fie jenes in ihrer Lichtnatur, biefes in ihrer Stofflichkeit: weiblich empfangend ber Sonne gegenüber, bas Empfangene in Strahlen befruchtenden Lichtes mannlich nach ber Erde entfendend. In Diefer Bereinigung beiber Geschlechter erscheint bas mannliche gwar, weil ber Sonne entstammend, als bas hohere, bas weibliche aber burch bie Stofflichkeit felbft ale bas überwiegende. Darum ift Luna baufiger ale Lunus, und felbst Deus Luna2) gebrauchlich; barum buzi weiblich, vove mannlich, coua gefchlechtelos; barum in ben Thespischen Eros-Mufterien, in beren mimischen Darftellungen die Fabel von Bivche und Amor, wie Avuleius fie mittheilt, wurzelt,3) Pfpche immer in Beibesgeftalt gedacht; barum auch in der Myfterienlehre von der Palingenefie des Menschen der Sat angenommen, daß die mannliche Seele immer zuerst wieder in weiblichem Rorper auferstehe. In dem Carurifchen heiligthum des Bedg Miv hat sich noch unter den römischen Kaisern die Lehre erbalten, wer den Mond ale Lunus anrufe, in deffen Saus werde der Mann bertfchen, umgekehrt fei mit Lung bas Beiberregiment verbunden.4) Bir entnehmen

<sup>1)</sup> Plut. de fac. in orbe. lunæ. 28.

<sup>2)</sup> Tertull. Apolog. 15.

<sup>3)</sup> Böttiger, 3been gur Runstmyth. 2, 401.

<sup>4)</sup> Spart. in Carac. 7. Et quoniam Dei Luni fecimus mentionem, sciendum doctissimis quibusque id memoria traditum, atque ita nunc quoque a Carrenis præcipue haberi, ut qui Lunam fæmineo nomine ac sexu putaverit nuncupandam, is addictus mulieribus semper inserviat: at vero qui marem deum esse crediderit, is dominetur uxori, neque ullas muliebres patiatur insidias, unde quamvis Græci vel Aegyptii eo genere quo fæminam hominem, etiam Lunam Deam dicant, mystice tamen Deum dicunt. Ergl. Horap. 1, 12. Ammonius in Aristotelem de interpret. p. 15.

baraus eine Bestätigung ber Behauptung, daß die Bezeichnung Selene und Lung auch bas Borwiegen ber weiblichen Stofflichkeit in dem Doppelgeschlecht ber Qunarischen Welt barftellt. Diese Auffassung ber Mondwelt greift leitend und erflärend in alle Theile der alten Muthologie ein. 1) Den physischen Grundlagen ber Dionpfos-Religion entspricht fie aber fo vollfommen, daß wir diefe felbft als ben fultlichen Ausbruck ber entwickelten Borftellungen von ber Mondwelt aufzufaffen berechtigt find. Die brei Bestandtheile des Dionpfischen Befens, Erbe, Baffer, Licht febren auch in bem Monde einheitlich verbunden wieder. Wie dieser zwischen Erde und Sonne eine beide verbindende Mittelstufe einnimmt, so hat auch Dionpsos an tellurischer und solarischer Ratur gleichen Antheil; reiner ale die Erde, ift er boch unreiner ale Apoll, ein ftofflicher Belios. Der Mond vereinigt beide Geschlechter in sich, so auch Dionysos, der mit mannlich phallischer Natur weibliche Weichheit ber Rörperformen verbindet.2) In bem Monde berricht die ftoffliche Beiblichkeit über die mannliche Natur, und fo nehmen auch die Manner in den Dionpfischen Mysterien und Ofchophorien weib. liche Rleidung an.3) Berborgen ruht ber Phallus unter bem Meugern bes Beibes. Worin aber ber Mond die Dionpfifche Natur am flarften barlegt, bas ift in der innigen Berbindung beider Geschlechtspotenzen, deren Sehnsucht nach Bereinigung in der himmlischen Erde zu nie endender Erfüllung gelangt. Dio-

<sup>1)</sup> Am bestimmtesten sinden wir sie von Plutarch, besonders de kacie in orde lunæ, und de Iside et Osiride, und Macrod. an manchen Stellen seiner beiden Schriften entwickelt. Ihre Spuren aber reichen in alle Gebiete der alten Literatur. Bon den Neuern hat Welker im ersten Theile der Mythologie die Bedeutsamkeit jener Aussassiung am bestimmtesten hervorgehoden. Es kommt dadei natürlich nicht auf ihre physische Nichtigkeit an, sendern nur auf die Frage, welche Anschauungen dei den Alten Eingang gesunden hatten. Man sehe übrigens G. Leopardi, sopra gli errori popolari degli antichi, die Capitel 9—12: Del sole — Degli astri — Dell' astrologia — Della terra. Der Zusammenhang mit Ebde und Fluth war den Alten wohl bekannt, De facie in orde lunæ 25. Hutten 13, 81., wie sie denn dem Mond überhaupt die Wirtung der Feuchtigkeit und weiblichen Weichheit, das Wachsthum der Pflanzen, die Aussichung des Fleisches, die Beränderung der Weine, die Fäulnig des Holzes, und die leichte Gedurt der Weiber zusschrieben.

<sup>2)</sup> In einem Nolance Grabe wurde das Figürchen gebrannter Erde gefunden, welches bei Clarac, musée de sculptures Pl. 666. F. Nr. 1554. D. abgebildet ist. Es zeigt eine hermaphroditische Körpergestalt. Die deppelte auf der Brust sich freuzende Schmuckette, die Strahlenkrone auf dem Haupte, die Kugel in der linken hand lassen keinen Zweisel darüber, daß wir hier eine den bacchischen Mosterien angehörende Berstellung vor und haben. Die hermaphroditische. Bildung hat damit ebenfalls ihre Erksärung erhalten. Sie ruht auf der Lunus-Aphroditos Naturdes Gottes, dem der Eingeweihte angehört, und zu welchem er in der Haltung der Anbeitung und des Bertrauens emporschaut. "Dem himmlischen heere din ich gesellt; denn der Gott war mein Kührer."

<sup>3)</sup> Nonn. Dion. 46, 87. Plut. Thes. 30.

npfos Liebe ju bem Beibe, fein Berlangen nach Beugung und Befruchtung, bes Beibes Sehnsucht nach bem Gotte, von beffen Mannlichkeit es die Erfüllung feiner Bestimmung erwartet, ber Abichen gegen vereinsamtes Leben, ber fich in dem weiblichen Weftgefolge und dem flete vereinten Auftreten zeugungeluftiger Faune und Satorn mit finnetaumelnden Bacchen ausspricht: Alles dieß ift in bem Monde verwirklicht. In den Mond geht Dfiris ein, ) febnfüchtig nach bem weiblichen Stoffe, ju welchem er berabsteigt, wie der Sonne Strahl auf den Mond niederfällt. Er entsaat, dem phallischen Buge feiner Natur folgend, gerne ber vereinsamten Berrlichkeit, in welcher Apoll wie die Sonne fich am beften gefällt. Er wird durch Luna jum Lunus. Nicht einsam will er in unnabbarer Sobe feiner eigenen Majestät genießen, und in unfruchtbarer Narcifartiger Gelbitbetrachtung untergebn. Mene sucht er, zu ihr fteigt er bergb, versenkt nich in ibre ftoffliche Natur, umfreist fie ftets, ein ungertrennlicher Begleiter, ourdogwog Ming. In Diefer Ratur offenbart fich am farften fein ber apollinischen Reinbeit untergeordnetes Befen. Reine Beugungsbegierbe vermag biefen aus ber folarifchen Bobe berabzuziehen, in welcher er in metaphpfifcher Rlarbeit ewia thront. Avollo wird nie Lunus. Er gehört ber feienden Belt, bat an der werdenden feinen Theil. Er tritt nicht in ihren Bechsel ein, sondern blidt aus unnabbarer Sobe auf die ewig fich bebenden, ewig fich fentenden Bogen ber vom Naturfatum beberrichten Schopfung, welcher Phaeton und Bellerophon nicht ju entrinnen vermögen. Der Dionpfifchen Stufe gehört auch Uchill, gebort der Cretische Talod. Wie in seiner boppelten Feuer- und Baffernatur, so entspricht Achill ber Dionpsischen Gottheitsidee auch in seiner Erhebung zum Lunus und feiner Bermandtichaft mit Apoll, in deffen Beiligthum er, wie jener, in untergeordneter Stellung Aufnahme findet. Feind der Amazonen, gegen welche er auch auf Leuke ben Kampf erneuert, durch unwiderstehliche Sehnsucht zu dem Beibe hingezogen, und gegen der Mutter Barnung auf Tenedos um hemithea ringend, wird er erft auf ber leuchtenden Mondinfel feiner Bunfche theilhaft. Dort führt, wie es Philostrat, heroica 19 schildert, der schönste der Manner, bem herrlichsten Beibe geeint, ein emigseeliges Bonneleben, und befriedigt jene Liebe, die ibm auf Erden die fterbende Ronigin in einem Augenblick erreat, bg ibm beren Erfüllung der Tod vereitelt. Ale Lunus umfreist er nun die Geliebte. ichnellfußig am himmel, wie auf Erden bes nie ruhenden Baffere eilender Strom. Co ftellen ihn Basenbilder bar. Ale Lunus ift er den Keuererscheinungen des ftofflichen Aethere verwandt, wie Dionpfus. 218 Lunus auch hermaphrodi-

<sup>1)</sup> Plut. Is. et Os. 42. 43.

tifch, wie ihn das Standbild auf dem Sigaum darftellte. 1) Aebnliche Ratur zeigt der Cretische Talod. Der Insel Bort, umfreist er fie ichugend; allnächte lich vollendet er die Bahn, und in mondhellen Rachten vernimmt man fein Geplaticher, wenn er die ebernen Glieder im Meere badet. Seinen bochften Urforung bat er in ber Sonne. Als Lunus ift Selios felbst in ben Mond eingegangen; von ihm getrennt, erscheint er selbft in feiner Sonnennatur, wie Achill und Dionpsos, boch in der phallischen Stofflichkeit seines Befens unfähig au apollinischer Lichtreinheit durchzudringen. Dionpsos Lunusnatur findet in der Mondbegiehung der mit ihm verbundenen Frauen Bestätigung und Bollendung. Sie alle find Mondfrauen, Demeter-Ceres, Ariadne-Aridela, Approdite, Athene,2) Artemis. Gine bobere Erbebung als Die jur Mondnatur ift der weiblichen Stoff. lichkeit nicht verlieben. Erscheint bes Mannes untörperliche Rraft in breifacher Stufe, und erft in der Erhebung zur Sonne vollendet, fo bleibt dagegen das Beib auf der Mondftufe fteben. Der othonischen Erde entrudt, tehrt fie am himmel als Mondfrau wieder, und auch in diefer Erhebung bewahrt fie fic jene Stofflichkeit, beren die empfangende Mutterlichkeit fich nie entkleiden tann. Sie ift immer die gebarende Erde, immer 27, sei es die tellurische, sei es die bimmlifch-olympische. Dag auch Athene in mutterlofer Ropfgeburt ju einer bohern Stufe geistiger Auffassung durchgedrungen fein, ihre physische Grundlage ift doch immer die Doppel-Erde, und in der stofflichen Dionysos-Religion tritt biefe Ratur allein bervor. Der Mond vereinigt alle Eigenschaften des Dionvfischen Beibes. Als Benia ftets neuer Befruchtung nachgebend, folgt er ewig ber Sonne Bahn, und erborgt von ihrem goldenen Lichte den Silberschein, mit bem er leuchtet. Grotisch ift ber innerfte Rern seiner Ratur. Den Liebenden fteht er bei; von den Liebenden wird er um Silfe angeficht.2) Darum eben verkennen die Amazonen so febr die Natur der Göttin, der fie bienen. Darum wird Sippodamia's Gurtel von dem Selden, der fie zur Mutterbestimmung binüberführt, im Scheine des Bollmonde gelöst,4) wie denn alle Erdzeugung am

<sup>1)</sup> Die Belege für alle biese Sage in bem oben schon angeführten Abschnitte meines Mutterrechtes.

<sup>2)</sup> Plut. de fac. in orbe lunæ. 24.

<sup>3)</sup> Plut. Is. et Os. 52. "Jis foll nichts anderes jein als der Mond, und dieß beweist man aus ben Bilbsaulen berselben, welche mit Hörnern versehen find, um den Mondwechsel vorzustellen-Die schwarzen Aleider aber deutertie auf die Verbergungen und Beschattungen desselben, in welchen er der Sonne sehnsuchtsvoll nachgeht. Daher ruft man auch den Mond in Liedeshändeln um hilse an, und Eudorus sagt: daß Isis über alle solche Dinge zur Ausseherin gesett sei."

4) Bergl. Pindar. Ol. 11, 78.

beften im Bollmond gebeiht,1) wenn der himmlischen Konigin udm ignes 2) bas Werk fördern. So nabe ift der Mond dem Beibe verwandt, daß es allein dem Beibe möglich wird, ihn auf die Erde berabzugieben,3) und ichon in Rosephs Traum ift die Erscheinung des Mondes auf die Mutter gedeutet.4) Der Bater ift die Sonne. Seine unförperlich wedende Kraft fällt von oben auf die weibliche xwoa perecous, 5) wie (nach Blato) eine senkrechte Linie auf die magrechte Bafis. Des Mannes wie ber Sonne Wirfung ift ein blokes excioer und von den Alten ber Birtung des Feuerstahls auf den Stein verglichen. Der Frau Mondnatur dagegen ift ftofflicher Urt. Darum tragt ber Apisftier das Mondzeichen auf bem Leibe, ) barum ber Romische Batricier bie lunula auf ben Schuben.7 Rach seiner bobern vaterlichen Ratur ift er Sonnengeweihter, nach ber stofflich mutterlichen bes Mondes Rind. Dem Monde ift die biga, die weibliche Zwei, der Sonne das Biergespann, die mannliche Tetractys, geweiht. Ru den Sumpfen hat der Mond genauerc Beziehung. Aus den feuchten Ausdunftungen derselben giebt er seine Rabrung. Die Sumpfe aber zeigen bas Bild der aus der innigen Durchdringung von Waffer und Erde hervorgebenden freis willigen Erdzeugung. Daber tragen Sumpfinseln zumal die Mondnatur. Auf dem aus Schlammanbäufung, wie die Echinaden bes Alcmaon, bervorgegangenen Giland am Ausfluß des Liger führen die bacchisch begeisterten Samnitinnen ihr amazonisches Leben. Die leuchtende Bontusinsel, welche uns Bhilostrat als Schlammeiland darftellt, ift der Mondfrau Helena und der Amazonen Aufenthalt.8) Wie der Mond am

<sup>1)</sup> Auch die Gierbrut. Columella R. R. 8, 4. Semper autem, cum supponuntur ova, considerari debet, ut luna crescente decima usque ad quintam decimam id fiat; nam et ipsa suppositio per hos fere dies est commodissima, et sic administrandum est, ut rursus cum excluduntur pulli, luna crescat. — Plut. Is. et Os. 41.

<sup>2)</sup> Apuleius Met. 11, p. 255. Bip. ista luce fæminea collustrans cuncta mænia, et udis ignibus nutriens læta semina, et Solis ambagibus dispensans incerta lumina etc. So tuft Psyche bic himmelsfönigin Aphrobite an, bie sich selbst rerum Natura parens, elementorum omnium domina, seculorum progenies initialis, summa numinum benennt. p. 257. Achnlich Plut. lib. amat. 13. Hutt. 12, 23.

<sup>2)</sup> Apul. Met. 2. p. 24. Bip. Plut. de def. orac. 12.

<sup>4) 1</sup> Mos. 37, 9—11. Damit vergleiche man nun Plato im Sympos, p. 190. "Diese brei Geschlechter gab es aber beschalb, weil bas männliche ursprünglich der Sonne Ausgeburt war, und das weibliche der Erde, das an beidem theilhabende aber des Mondes, der ja auch selbst an beiden Theil hat." Heliodor. Aeth. 10, 4. 6. 7.

<sup>5)</sup> Plut. Is. et Os. 53.

<sup>6)</sup> Plut. Symp. 8, 1. in fine. Is. et Os. 42. 43. Münze, abgebübet bei Marmora, voy. en Sardaigne nach Zoega, nummi Aegypt. imperat. tab. 2, 3.

<sup>7)</sup> Plat. qu. rom. 76, wo die verschiedenen Erklärungen, obwohl sie das Richtige nicht treffen, bennoch Beachtung verdienen.

<sup>8)</sup> Aen. 6, 640. verlegt bie fortunatæ insulæ in ben circulus lunaris.

feuchten Nachthimmel, fo thront Leufe einsam im Meere, beffen Bogen platichernb fie umaurten. Die Rraft bes Waffers und bes Feuers umfangen fich in ber Simmelskonigin nächtlich feuchtem Lichte, beffen Strabl, wenn er auf eine rindernde Rub fällt, dem Gotte Upis feine Entstehung giebt. Die Idee weiblicher Fruchtbarfeit hat in ber Eigeburt ber Mondfrauen feinen hochften Ausbrud gefunden, und diese Idee der Gelgebeides gevaltes ift für und barum doppelt wichtig, weil wir der Dionpfos-Frauen Mondnatur erkannt haben. Reocles der Crotoniate fagt, bas helena-Gi fei aus bem Monde gefallen; aus filbernem Gi, bem Bilbe Des Mondes, seien die Molioniden, Leuxiamous nouvous, idonemalous, survious hete borgegangen, schreibt Iboms, und gang allgemein fügt jener Reocles bingu: τας γαρ σεληνίτιδας γυναϊκας φοτεκείν απάσας. Athenæus 2, 50. Eustath. Od. 11, 298. Berodot von Beraclea fügt bei, fünfzehnmal größer seien die Mondmenschen, die aus ienen Giern bervorgeben, eine Rabl, auf beren Bedeutung wir fpater gurudtommen. Plut. Pl. phil. 2,30. In diesen Giern offenbart der Mond feine ftoffliche Mutternatur, in welcher er als beton yn ovoavin erscheint. Er ift felbft Aphrodite's Mutterleib, felbit das Gi, das gleich Luna, bermaphroditisch beiber Geschlechter Rraft in fich vereinigt, und aller fichtbaren Schöpfung Reim umschließt. Wenn ber Mythus ergahlt, das Ei, aus welchem Uphrodite-Spria-Semiramis hervorgeht, fei von Simmel in den Guphrat gefallen, von Fifchen ans Ufer gewälzt, von Tauben ausgebrütet worden, so ift auch hiet junachst an den Mond zu benfen, und bie Berbindung von Fischen und Tauben als eine Andeutung der gur Zeugung nothe wendigen, in des Mondes udm ignes vereinigten Doppelfraft der Feuchtigkeit und Warme aufzufaffen. 1) Go ift ber Lome, den der Sonnenheld Beracles ju Nemea erlegte, wo auch die Eigebornen Molioniden, die nach der Mutter genannten Eliden, von benfelben Pfeilen getroffen wurden, aus dem Monde in ben Belovonnes gefallen, wie Aelian H. A. 12. 7, Plutarch de facie in orbe lunæ c. 23 berichten. Der Lowe aber vereinigt in fich dieselbe Doppelpoteng bes Reuers und des Baffers, fo daß er, wie fo viele andere fymbolifche Thiere, wie namentlich das Bferd und bas Rind, nicht nur der Sonne, fondern ebenfalls den tellurifden Gemaffern und ibrer Zeugungefraft angebort, und den Bhallue. mit dem ihn eine Klorentiner Terracotta darstellt.2) in dieser doppelten Beziehung tragt. Lowentopfe ergießen aus bem Munde ben befruchtenden Bafferftrabl,

<sup>1)</sup> Hygin. f. 197. Cæsar Germanic. c. 20. Salmasius Exerc. Plin. p. 405.

<sup>2)</sup> Bulletino 1843, p. 58. D. Jahn, Leipziger Berichte 1855, 77—79. — Der Bwe ber Insel Kos, bessen Abbilbung Brönsted giebt, steht gewiß auch zu dem Inselnamen Hohrussa in Beziehung, und ist also keineswegs bloßer Sonnenlöwe, sondern Darstellung der ganzen Returkraft.

und Charon begeichnet ben Bafferlowen, ber auf ben Sumpfen ber Unterwelt thront, und in der sutilis cymba wohnt, darum ale Grabwachter namentlich in Etrurien viel vorfommt, ) und zu Sardes mit hetarischer Zeugung verbunden wird.2) Des Belovonneses alter Rame Upia ftimmt mit dem Nemeischen Soblenlowen und feiner Begiebung ju bem tellurifden Rag überein. Denn daß er ebenso auf aqua gurudgeht, wie Eporedia, Epona, Epidius, Aper bas Thier ber feuchten Grunde, Apium die Quellpflange emig grunenden Gedeihens, wie Epus felbft, bas mit Apa ebenso ein Wort bilbet, wie es mit ihm eine Sache bezeichnet, bas tann teinem Zweifel unterliegen. Der Fall bes Mond-Gi's vom himmel mag ju jenem Bebrauch geführt haben, ben die Turfen noch beute beibehalten, in Seiliatbumern das Gi nicht auf der Erde niederzulegen, fondern aufzuhängen. Im Tempel ber Leufippiden ju Sparta hangt vom Tholus, ber oft die gleiche Bestimmung zeigt, durch Tanien gehalten, ein Gi berab;3) daß es ale das Urei gedacht murbe, aus welchem Silaira und Phobe felbst bervorgegangen, liegt auf ber Sand. Benn es baber auf bas Leda-Gi bezogen wurde, dem die Mondfrau beleng ihren Urfprung verdankt, fo mar der Grundgedanke, bei aller Billführlichfeit der Begiehung, doch gang richtig wiedergegeben, und wie Selena, fo tragt auch das Schwesternpaar hilara und Phobe in ihren Namen wie in ihrer Ab-Kammung von Avoll den Mondcharafter, und in dem Silvhium, das die beilige Trapeza bedect, die Beziehung zu der tellurischen Fruchtbarkeit deutlich zur Schau. In Tanien hangen die Gier des oben ermahnten Traumgefichte an dem Bettgeftell, und die feche Straugeneier ber Grotta d'Iside ju Bulci geigen Soblungen. offenbar jum Aufhangen an burchgezogenen Bandern bestimmt. Darauf geht ber Brauch, auch bas bacchische Initiations-Gi mit Banbern ju schmuden. Sante Bartoli theilt in feinen Pitture auf Tafel 4 ein in den Thermen bes Tilus gefundenes Bandgemälde mit, beffen Mittelpunkt ber jugendlich icone Gott mit allen Zeichen, burch welche die Runft traditionell die rubende Stellung auszubruden pflegt, mit bem Thyrsus in der Rechten und einem nach vorn völlig auseinander geworfenen Gewande bildet. Bon der Rechten naht dem Gotte eine weibliche Gestalt, auf der Flache der rechten Sand das mit Tanien reich umwundene große Gi barbringend. Bur Linken blast abgewendet eine zweite bie Doppelflote. Die Beziehung der Tanien zu dem Graberfulte ift bekannt. Sie hat ihren Grund in der Berbindung berfelben mit der weiblichen Naturseite.

<sup>1)</sup> Man benke z. B. an die zwei Terracotten-Löwen des Brittischen Musenm, die durch ihre Lehnik noch besondere Ausmerksamkeit erregen. Sie sind aus kleinen Holzsatten gebildet, über welchen der schwarze Ton angebracht ist.

<sup>2)</sup> Herod. 1, 84.

<sup>3)</sup> Paus. 3, 16, 2.

er von seiner Mutter erkundet, daß er sterben wurde, wenn er Hectorn tödtete, thate er aber dieß nicht, nach Hause zurücklehren und wohlbetagt enden wurde, dennoch es wagte, lieber seinem Liebhaber Patroclos helsend und ihn rächend, nicht nur für ihn zu sterben, sondern auch nachzusterben dem Berstorbenen.") Das sind die zidas staties derjenigen, vous rov sion sowoover died sid vingesen, das die Borstellungen, welche Achill und seinen Mythustreis zum Mittelpunkt einer ganzen großen Klasse von Grabvorstellungen machten. Durch die Tugend des heroischen Lebens wird der Tod überwunden, das ewig seelige Leben gewonnen. Unsterblichseit wird den Trefslichen zu Theil. Seeligkeit ist der Mühe Lohn. Dem Unedlen wird sie nicht zu Theil. Der Tod zwar ist Aller Loos, und trauernd klagt Homeros, daß gleich dahinsterbe der Träge, und Jener, der Bieles gewirft hat, aber Tugend führt den Edeln zur Unsterblichseit im Reiche des Lichts.

Γνώθι μετ' εὐσεβέεσσιν εύφρονα Δώριδα κείσθαι, Άντ' ἀρετης ἱερὸν χώρον ἀνευρομένην. Οὐ γὰρ ἀπὰσιν ὁμῶς θανατὸς βαρύς ἀλλ' ὅτις ἐσθλὸς Οὐτος καὶ θανάτον κοῦφον ἀπέσχε τέλος.<sup>3</sup>)

In diesen Gedanken finden wir die hobere Auflosung jener traurigen Betrachtungen, welche fich an harmonia's bräutlichen Schmud anknupfen. Im Bebiet bes ftofflichen Lebens folgt ibm nur Glend und Jammer. Bum Trauergefang verkehrt fich jedes Sochzeitslied, und wenn die Unfterblichen alle burch ihre Gegenwart Beleus Brautsest verherrlichen, wie auch ju harmonia's und Ariadne's Sochzeit die Götter Geschenke bringen, so bleibt doch Thetis unend. lichem Schmerze aufbehalten. Gleiches Loos ist jeder Mutter beschieden, Die lachende Luft ber hochzeitlichen Nacht wird einst dufter zu ihren Ohren bringen. Soll fie fich darum der Bestimmung ihres Geschlechts entziehen? Dionpsos Gebot fordert Undered von ihr. Der phallische Gott will, daß fie den brautlichen Schmud trage, und badurch fich jur Ginigung mit ihm felbst bereite. 3mei Stufen des Lebens geben bier, wie in allen Mufterien, neben einander ber: Die ber niedern werdenden und die der bobern seienden Welt. Der innigste Berein verknüpft beide. Sie geben ftete in einander über: Steigt bei der Geburt die Seele in bas Reich bes Bechsels berab, wohin fie ber Benius einführt, fo fehrt fie im Tode in bas bes Seins gurud. Rimmt fie bei ber Beburt bas Bewand des Leibes, fo legt fie deffen Laft im Tode wieder ab. Der ftete llebergang von Schwarz und Weiß hat auch diese höhere Beziehung in sich. Die beiden Far-

<sup>1)</sup> Plato Sympos. p. 179.

<sup>2)</sup> Nicephorus Chymnus bei Kreuzer, comment. Herod. 335-337.

<sup>3)</sup> Inschrift von Memphis bei R. Rochette, mon. ined. p. 113. n. 4.

8.

Dies Berhaltniß ber lungrifden Belt zu ber Dionpfos-Religion erflart uns einen Bug bes Pamfilischen Grabgemalbes, ber offenbar zu ben wesentlichen Beftandtheilen deffelben gehört. Es ift die brennende Lampe, die auf der Sand bes Einen ber Epheben ericbeint. Sie verdient um fo mehr Berudlichtigung. je feltner fie vorkommt. Ihr Dofterienbezug wird durch die Bergleichung mit einem andern Monumente außer 3meifel gesett. Raoul Rochette, monuments inedits Taf. 78. p. 409 giebt die Abbildung und Befchreibung eines Bafenbildes, das auf feiner Sauptfeite in doppelter Figurenreihe die Berbindung Apollinischen und Bacchischen Rultes, und die Aufnahme eines noch im Rindesalter ftebenden Mpften1) in die Dionpfische Beihe darftellt. In dem obern Felde bildet Apoll felbft den Mittelpunkt: Bu feiner Linken ericheint Athene, ju feiner Rechten. der Unterhaltung der beiden Erstern aufmerkfam gubordend, eine mit dem Urme auf die mpftische Cifta geftupte zweite weibliche Figur, in welcher wir Demeter oder Rora zu erkennen baben. Sinter ihr fteht, bas Gemalbe ichließend, eine vieredige Saule, die eine kleine brennende Lampe tragt. Auf der Ruckseite bes wahrscheinlich apulischen Gefäßes erscheint als Gegenbild eine auf breiter Bafis rubende mit fcwarg-weißen Tanien umwundene Grabfaule, deren Sobe ein Rylig front. Bon den beiden weiblichen Geftalten, die rechts und links in schwebender haltung die Stele umgeben, trägt die Eine Spiegel und Traube, die Andere den Rrang und ben oft erscheinenden eiformigen Rörper, deffen durchgangiger Auffaffung ale Tympanum bedeutende Schwierigkeiten im Bege fteben. Die bacchifche Beziehung bes Gangen tann alfo nicht im mindeften zweifelhaft fein, und eben barum auch die brennende Lampe keinen andern Charafter tragen. Ihre bloß symbolifche Bedeutung geht baraus hervor, daß fie auf dem Bafen-Gemalde keiner besondern Sandlung zu dienen bestimmt ift. Gie bat ihren 2wed in fich und daffelbe gilt auch von dem Pamfilischen Grabbilde. Jahn weist ihr bier eine außere Bestimmung an. Sie foll ber Bodvonia, einer besondern Art ber Divination, die aus den Erscheinungen des über das Feuer gehaltenen Gis mahrfagt.2) bienen. Ware biefes ber Bormurf bes Runftlere gemefen , fo batte er feinen Gedanken auf febr rathselhafte und unvolltommene Beise bilblich bargestellt. Warum follte er es dann nicht vorgezogen haben, die Sandlung felbst uns ju zeigen, und bas Gi in der Sand bes Ginen der Junglinge den Flammen ju nabern? Bas aber ben Gedanken an die woodnata völlig ausschließt, ift nicht nur die ebenfalls symbolische Dreigahl der Gier, sondern namentlich die Doppel-

<sup>1)</sup> Heliod. 1. 17. μειφάκιον άφτι τῶν Ἀφφοδίτης μυούμενον.

<sup>2)</sup> Suidas. v. wooxowla. Persius 5, 180. und bazu bas Scholion.

farbe, welche fie zeigen, und beren mpftische Bedeutung mit ber Bornahme einer besondern Sandlung unverträglich erscheint. Ware diese so mefentliche Ginzelnbeit bem Erflarer nicht entgangen, fo murbe er feine Bermuthung taum gewagt baben. Ich balte also an der rein symbolischen Bedeutung wie der doppeltgefarbten Gier, fo auch ber brennenden Lampe fest, und mache barauf aufmertfam, baß diese durch die Tageshelle, die die Szene unseres Grabbildes umgiebt, eine neue Bestätigung erhalt. Tempel und Saulenhalle, die rechte und linke in ber Entfernung ericbeinen, find ein, ber mehr andeutenden ale ausführenden Manier ber alten Runft völlig genugender Binf, daß wir eine unter freiem Simmel versammelte Gesellschaft von Epheben vor und haben. Die Lampe bient alfo, fo wenig ale die brennenden Rergen auf den Altaren unferer Rirchen, bem 3wede ber Erhellung eines dunkeln Raumes; fie tann mithin nur eine rein fombolifche, bachischem Rulte innerlich verwandte. Bedeutung haben. Der Beg ju ihrer Erkenntniß ift durch unsere obige Ausführung gebahnt. Ale Lunus ift Bachus νυκτοφαίς, νυκτέλως, λαμπτίο. In der Bereinigung mit dem Monde gelangt er gur Erfüllung der feiner phallifchen Ratur eingebornen Zeugungeluft, Die fich immer nach dem weiblichen Stoffe febnt, und bas Gingeben in ibn der Majeftat bes einsam thronenden Tagesgestirns vorzieht. Seine Refte find also ftets und nothwendig nächtliche Reiern. So werden und bei Liviud 39. 13 die italischen Bacchanalia geschildert. Daffelbe bezeugt die Inschrift im Corpus inscript. nr. 401, p. 449: ος τελετάς ανέφηνε και δογια πάννυχα μύσταις Ευμύλπου. Nyctelia sacra nennt Servius Aen. 4, 302 die bacchischen Orgien. Virgil: ubi audito stimulant<sup>1</sup>) tricterica Bacho-Orgia, nocturnusque vocat clamore Cithæron. Georg. 4, 521. Inter sacra Deum, nocturnique orgia Bacchi. Justin 2, 15 spricht von noctes initiorum sacratæ, Apuleius von arcana sacratæ noctis. Plutarch, anima an corp. 4, 96; ieeats νυξίν δογιάζοντες. Plutarch Is. et Os. 35, νύξ τελεία. Charito 5, 4, 113: vintes Elevolviai. Aristid. Serm. Sacr. 3, 312: Nis legá, ein Auddrud, der wie Nog mavrogis, Nog protein jur Bezeichnung aller geschlechtlichen Lizenzen und libidinum momenta, berabfank.2) Ovid Fast. 4, 536: Tempus

<sup>1)</sup> Man bente an Stimula-Semele.

Meleager 71. Charit. 4, 4, 95. Epigr. adesp. 111, 140. Lobeck, Aglaoph. 1, 652. Passeri, Nox Dionysiaca in Atlas Farnesianus, Florentiæ 1750. p. 183—190. Es wird best Prudentius Hymnus ad incensum lucernæ (Cathemerinon 5.) mit Ruten verglichen werden. Die Gebauten, welche ber christliche Dichter bem brennenben Dele unterlegt, erhalten erst durch ben Gegensat mit benen, welche bie alte Religion damit verband, ihr volles Gewicht. Bei einem Dichter aus Theodosius Zeit (geboren 348 n. Chr.) können solche Rückblicke nicht erstaunen. So ist auch das monile ecclesiæ (Passio Laurentii v. 305) gewiß mit dem bacchischen monile in gegensstlichem Zusammenhang zu benten. In dem Hymnus circa exsequias defuncti sindet sich

habent mystæ sidera visa cibi. So sind also die Bacchanalia wahre Pervigilia Veneris, die mit dem ersten Erscheinen der Gestirne beginnen, mit ihrem Untergange foliegen, wie alle aphroditisch-safaischen Reste, beren Charafter auch Das ju Tibur gefeierte Reft der weiblich gefleideten Rlotenspieler tragt. 1) Bie ber Mond den Liebenden gur Erfüllung ihrer Buniche beifteht, fo ift die Nacht, in welcher er herricht, ber Bollbringung bes Liebesgeschafts bestimmt, und bet Lampe Schein ihr Begleiter.2) Benn Epicur die Nacht der Benus entziehen will, so balt ibm Menander entgegen, fie foide fich fur fie unter allen Gottbeiten am besten, weßhalb auch die Deductio der römischen Braut mit dem Aufgang ber Geftirne ihren Anfang nahm. "Menander dachte dabei vielleicht, bemerkt Plutarch Symp. 3, 6, wo er von Epicure Symposium und der darin angestellten Untersuchung seinen Ausgang nimmt, daß man bes Bergnugens ber Liebe nur hinter dem Borbange der Racht genießen muffe, um ja nicht durch Umarmungen bei Tage die Schambaftigfeit von den Augen wegzuiggen, oder den Sang jur Bolluft durch allzulebhafte und anhaltende Erinnerungen, Die Die Begierden immer aufe Reue anfachen, breift und unverschämt ju machen." Die gleiche ethische Beziehung unterlegt auch Diodor 4, 15 der nächtlichen Reier des Sabazius, où riv re yevedir nat raz Fudiaz vunregivaz nat novolouz nageizayoude διά την αισχύνην έκ της συνουσίας έπακολουθούσαν, und Athenaus hebt es als besondern Beweis des etruskischen Sittenverfalls hervor, daß sie Epicurs Regel auch in diesem Buntte jur Richtschnur nahmen.3) Aber die Nachtlichkeit der bacchischen Feier hat junachst nicht in einem Sittengebot, sondern vielmehr in Bachus und Ariadne's eigener Lunus-Lung-Natur ihren Grund. Betrachtungen der erstern Art sind jener phallischen Religion überhaupt wenig entsprechend. Richt Sittlichkeit, sondern Unsittlichkeit ift das nothwendige Resultat einer Religion, die bes Stoffes Trieb nach Bereinigung und Zeugung gur physischen Unterlage mablt, und das ftoffliche Gi jum Mittelpuntt ihrer Mpfterien macht. Die romifden Bacchanalien zeigen, wie fehr die finnliche über die überfinnliche Bedeutung den Sieg davon trug, und die Borstellungen so mancher Grabbilder,

Ranches, das an die alten Gebräuche und an die Mysterienlehre erinnert. Dem Initiirten waren alle hier ausgesprochenen Gedanken vertraut.

<sup>)</sup> Plut. Qu. rom. 52. Livius 9, 30. — Plut. Qu. gr. 58. über die weibliche Kleidung des heraclespriesters bei den Koern, bei welchen der Bräutigam die Braut in weiblicher Kleidung des grüßt. Heracles heißt selbst auch δύναμις της φύςο ως bei Jamblich vita Pythag. c. 28. Macrod. Sat. 1, 20. Schol. Apollon. Rhod. 1, 865. R. Rochette, mémoire sur Hercule, p. 91—95. Ueber die Sakaia R. Rochette, mémoire sur Hercule, p. 227—240.

<sup>2)</sup> Plutarch, lib. amat. 16. Hutt 12, 34. Gnath anion labet Liebhaber ein ig' idnegov falovsa λαματήρος σέλας.

<sup>3)</sup> Athenseus 12, c. 14.

verbunden mit den Berurtheilungen, die die Kirchendater über die Mysterien aussprechen, bilden einen seltsamen Contrast zu jener Warnung der Eleusinien, ut nemo ingrediatur, nisi qui se innocentem novit. Duenophon erzählt am Ende seines Symposion (c. 9.), die durch geschickte Tänzer vorgestellte Liebe des Bacchus und der Ariadne habe auf die Gäste des Kallias einen so gewaltigen Eindruck hervorgebracht, daß die Unverheiratheten schwuren, nächstens Weiber zu nehmen, die Berheiratheten aber sich gleich zu Pferde sesten, und zu ihren Frauen davoneilten. Die Festzüge selbst schritten in immer größerer Abweichung von der alten Einsachheit, wie sie Plutarch beschreibt, zum Pompe einer stets wachsenden Sinnlichseit sort, und trugen so nicht wenig dazu bei, den veredelnden Einsluß, den man von der Verbindung apollinischer mit dionysischer Religion erwarten konnte, immer mehr auszuschließen. Statt der Erhebung über den Stoff trat eine immer tiesere Versinkung in denselben ein, und während man die Lust der Materie zu besiegen vermeinte, erlag man ihr ganz unrettbar.

Baufiger ale auf Monumenten begegnet man der Lampe bei Schriftstellern. Rad Clemens im Protrept. p. 11, Potter, wird bei ben nachtlichen Reiern bes Sabazius3) der Rernos, ein Difchgefäß, mit einer Lampe verbunden, getragen, und durch diefe Berbindung das Zusammenwirken der beiden, jum Gedeihen alles physischen Lebens unentbehrlichen Grundfrafte, des Waffers und ber Barme, angedeutet. — Arnob. adv. gent. 5, 27 verbindet mit der Darstellung der Eleusinien die Bemerfung: A repugnantibus et invitis decus virginitatis eripitur? imminentes nesciuntur injuriæ? quidnam raptis acciderit, ignoratur? amissi quæruntur ut homines: et sub sole clarissimo cum lucernis et facibus orbis peragrant vastitatem? — Nach Euseb. Pr. Ey. 2, 3 gehört duxvos ju den Symbolen ber Themis-Mysterien. Καὶ προσέτι της Θέμιδος τὰ ἄρρητα σύμβολα, ώρίγανον, λύχνος, έίφος, κτείς γυναικείος, ος έστιν ευφήμως και μυςτικόν μόριον γυναικείον. Wie mit Des meter und Themie, fo tritt die Lampe auch mit Athene und Seftia-Befta in Berbindung. Bon Pallas Athene heißt es bei homer, Od. 19, 34: Xovosov Luxvor Exovoa, paos neginalles enoies, und diefes bestätigen febr befannte Mungtypen. Das weist auf bas große ägyptische Lampenfest (Augvoxata) jurud, welches ju Said zu Ehren der Athanaia bei der jährlichen Baneapris gefeiert wird.4) De-

<sup>1)</sup> Lamprid. Alexand. Sever. 18. Bergl. Plato leges 9, 871.

<sup>2)</sup> Plut. de cupidit divit. vers. sin. verglichen mit der Beschreibung bei Athenwus 5, 197 ff. Allgemeines Betrinken an bacchischen Festen bezeugt für Athen und Tarent Megillos bei Plato leg. 1. p. 637.

<sup>3)</sup> Clemens. p. 14. Julius Firmicus c. 28. Lobeck, Aglaopham. p. 588. St. Croix, mystères du paganisme c. 2. p. 96.

<sup>4)</sup> Herod. 2, 62. τὰ δὲ λύχνα ἐστι ἐμβάφια ἐμπλεα ἀλὸς καὶ ελαίον ἐπιπολῆς δε ἐπιστι αὐτὸ τὸ ἐλλύχνιον, καὶ τοῦτο καίεται παννύχιον. — Τέλεια νύξ bei Plut. Is. et Os. l. c.

ftia's Reuer am Brytaneum wird oft ermähnt: To de dugvier er movreavelo bei Theocrit, Id. 21, 36, eine Stelle, beren verschiedene Erflarungen Riegling, p. 560-564 aufammenstellt; besondere Schol, au Pindar Nem. 11, 1, p. 510. Bockh: To legor Legourov roo. Nicht nur zu Athen, fondern ebenfo zu Spracus und in andern griechischen Städten,') ftand diese ewige Lampe am Bestia-Altar bes Protaneum.2) "In Griechenland, ergablt Plutarch in Numa 9, wo ebenfalls (wie gu Rom) ein folches beiliges Reuer unterhalten wird, wie g. B. gu Delphi und ju Athen, haben nicht Jungfrauen, sondern Bittwen, die nicht mehr beirathen wollen, die Aufficht darüber. Wenn diefes beilige Reuer je ausgeht, wie einmal zu Athen unter dem Tyrann Aristion die beilige Lampe erloscht sein foll, und ju Delphi, als ber Tempel von den Berfern verbrannt wurde, und ju Rom im Mithridatischen und burgerlichen Rriege bas Feuer mit bem Altare zugleich verfcwand,3) so muß, wie man fagt, kein neues Keuer von einem andern angegundet, fondern ein gang neues und reines von den Sonnenstrahlen aufgefangen werden." Es wurde aber auch von Delphi geholt, oder von Delos, von wo es das Schiff den Lemniern alljährlich brachte. Rach der Schlacht bei Platäa gab der Delphi'sche Gott den Griechen die Beisung, "es follte Zeus dem Befreier ein Tempel erbaut, aber nicht eher geopfert werden, bis alles Feuer in den Tempeln der dafigen Begend, welches von ben Berfern entheiligt worden, ausgeloscht, und wieder reines beiliges Reuer von dem gemeinen Beerde Briechenlands ju Delphi angegundet worden ware." Darauf zogen die griechischen Feldherrn herum, und ließen alles Feuer auslöschen. Rach Platäa brachte es aber Euchidas, der in einem Tage den Weg bin und jurud vollendete, und die taufend Stadien noch vor Sonnenuntergang zurudgelegt hatte. Ale er todt niedersank, begruben ibn die Burger von Blataa im Seiligthum der Artemis-Guflea.4) - Blutarch giebt im Numa 10 und Qu. rom. 96, die Beschreibung ber Soble, in welcher bie unteuschen Bestalinnen ihr Leben beendigten. Sie wurde in einem Sugel beim Collinifchen Thore ausgegraben: "In Diefer Sohle fieht ein bereitetes Bett, eine brennende Lampe, und wenige Lebensmittel, Brot, Baffer, ein Gefag voll Milch und Del, gleichsam ale mare es Frevel, denjenigen Rörper durch hunger zu tobten, welcher bem beiligften Dienste geweiht mar." Diese lette Bemerkung erinnert an den romischen Gebrauch, teine Lampe auszuloschen, sondern fie ftets

<sup>9</sup> Athen. 15, 60. Dionys ber jungere weiste ins Prytaneion zu Tarent einen Leuchter, ber so viele Lampen trug, als bas Jahr Tage zählt.

<sup>2)</sup> Spanheim, de Vesta et prytanib. Græcorum. im Thes. Grævian. vol. 5. p. 699 ff. Casaubon. ¿u Athen. 15, 19. Meursius, Athenæ atticæ 2, c. 8.

<sup>3)</sup> Dionys. Hal. 2, 68.

<sup>4)</sup> Plut. Aristid. 31.

bon felbst ausgeben zu laffen. Blutarch giebt feine Gedanken bierüber in ber 75 romifchen Frage. "Gefchieht dieß etwa darum, weil die Romer bas Licht als mit dem ewigen unauslöschlichen Feuer verwandt und verschwiftert ebrten? Oder ift auch dieß ein Sombol, daß man Richts belebtes, wenn es nicht ichadlich ift, todten oder vertilgen durfe? denn das Reuer ift einem Thiere abnlich, ba es Rahrung bedarf, fich von felbst bewegt, und beim Auslöschen, gleich als . wenn es getodet wurde, eine Stimme von fich giebt. Der foll und diefe Bewohnheit belehren, daß wir weder Geuer noch Waffer, noch andere nothwendige Dinge, beren wir genug haben, verderben, sondern, wenn wir fie gebraucht haben, fie auch andern, die fie bedürfen, jum Gebrauch überlaffen muffen?" - An die Reihe der großen Raturmutter, welche die Lampe unter ihren Attributen führen, schlieft fich Just an. Bei ihrer Prozession wird die lucerna ardens vorange tragen. Apuleius met. 11, p. 261. Quorum (sc. antistitum sacrorum) primus lucernam præmicantem claro porrigebat lumine, non adeo nostris illis consimilem, quæ vespertinas illuminant epulas, sed aureum cymbium, medio sui patore flammulam suscitans largiorem. Kerner: Magnus præterea sexus utriusque numerus, lucernis, tædis, cereis, et alio genere ficti luminis siderum coelestium stirpem propitiantes. Es kann daher nicht auffallen, daß in den mpthischen Ergablungen, beren Mittelpuntt ber agpptische Ronig Mpcerinus, der Erbauer der f. a. Rhodopis-Ppramide, bildet, die Lampe eine febr bervorragende Rolle fpielt. Bu Gaie, wo das große Lampenfest ju Ehren ber Athenaia gefeiert murbe, fab Herodot (I, 129 - 134) auf ber Roniasburg in einer geschmudten Rapelle das lebensgroße, aus Bolg gefertigte Bild einer auf den Anieen liegenden Ruh, beren Leib von purpurner Dede bededt, Sale und Ropf dagegen did vergoldet war. Zwischen dem Bornerpaare ruht bie Sonnenscheibe, ebenfalls aus Gold. Beden Tag werden Bohlgeruche der verschiedensten Art ihr dargebracht, die Racht über ein narroges dogwes vor fie bingestellt. In einem anftogenden Gemache fanden fich zwanzig ebenfalls bolgerne weibliche Standbilder, benen die Bande vor Alter abgefallen maren. Berodot fab dieselben zu den Fußen der Statuen liegen. Einmal jabrlich wird die Rub aus dem beiligen Bemach ans Licht berausgeführt; es geschieht bieß an bem Refte, wenn fie Dfiris Tod betrauern. Bildwerke bestätigen die Berodotische Befchreibung. Gin venetianisches Relief, deffen Abbildung Gronow und Beffeling ihren Ausgaben beifugen, zeigt die liegende Rub, die Leibdede, das Sonnenbild, Die Rauchgefäße, und von zwei Anaben getragen die brennende Lampe mit bem von dem Ochfenscheitel bedeckten Sfishaupte an dem der Flamme entgegengesetten Ende geziert. Aus den Grabern der Thebanischen Refropole theilen Die Berfasser der description de l'Egypte, antiquités 2, p. 169 ein bamit übereinstimmendes Bandgemalbe mit. Bir feben bier die brennenbe Cambe in Berbindung mit dem Ifiefult. Denn jene Rub ift ber Ifie geweihtes Thier, omniparentis terræ fæcundum simulacrum, mas bas herumführen berfelben, fo wie bie Raucherung und die Bededung bes Sauptes mit dem Ochsenscheitel, fur ihren Rult bezeugt. 1) Das Borberrichen des mutterlichen Bringipe tritt in den amangia nadten weiblichen Standbildern, und besonders in den Mothen, welche fich baran antnupften, bervor. Es follten des Ronigs Reboweiber gemefen fein. Der tellurifche Stoff wird alfo bier im aphroditischen Betairismus gedacht, und Diefe Auffaffung fest fich in der Geschichte von der geschlechtlichen Mischung des Ronige mit seiner einzigen Tochter fort.2) Tritt in allen diesen Bugen die Lichtfeite bes lebenspendenden weiblichen Urpringips hervor, fo offenbaren andere bie Todesbeziehung, welche auch Benus-Libiting, Die Spenderin des Lebens, in fich tragt.3) Un dem Refte von Dfiris Berfcwinden wird die Jfistuh fiebenmal um ben Tempel berumgeführt. Mycerinus felbst follte in ihrem Leibe beerdigt worden fein, nach einer andern Berfion feine ihm durch den Tod entriffene Tochter darin bestattet haben. Beide Darstellungen zeigen und den Mutterschoof des Stoffes ale bee Todes Statte,4) und bestätigen fo jene Doppelnatur ber Urmutter, welche Blutarch fo richtig erkennt, und fo bestimmt hervorhebt. 5) Bu beiben Seiten ber ftofflichen Mutterlichkeit fteht die Lampe in Beziehung. Sie ift wie Bis felbst bes Lebens und des Todes Bild, eine Darftellung der lebengebenden, ewig fich felbst verzehrenden, und dadurch ewig fich erneuernden Raturfraft. In einer zweiten Erzählung tritt der brennende Lochnos nochmale, und gang mit berselben Bedeutung, hervor. Herodot 2, 133 ergahlt: "Rach dem Tode seiner Tochter begegnete demselben Rönig noch ein anderes Unglud. Er erhielt einen Götterspruch aus Buto,6) daß er nur noch seche Jahre leben, und im fiebenten fterben wurde. Darüber bekummert, fandte er zu der Göttin, und warf ihr vor, fein Bater und Baterbruder, die die Tempel geschloffen, und um die Götter fich nicht befümmert, fondern das Bolf ju Grunde gerichtet, hatten fo lange Beit

<sup>1)</sup> Herod. 2, 41. Plut. Is. et Os. 52, 39.

<sup>2)</sup> Bergl. Herod. 2, 64.

<sup>3)</sup> Plut. Numa 12.

<sup>4)</sup> Cic. de leg. 2, 22. Redditur enim terræ corpus, et ita locatum ac situm, quasi operimento matris obducitur. — 2, 25: ut sinus et gremium quasi matris mortuo tribueretur. Liv. 1, 56. — Die befannte Inschrift auß bem Grab ber Scipionen: Quare lubens te in gremium, Scipio, recipit terra. Streuber, de inscript. quæ ad numer. Saturn. refer. p. 18.

<sup>5)</sup> Numa 12. ού κακῶς εἰς μιᾶς δύναμιν θεοῦ (Αφροδίτης) τὰ περὶ τὰς γενέδεις καὶ τὰς τελευτὰς ἀνάπτοντες. Qu. rom. 20.

<sup>6)</sup> Bekannt burch ihren Rult ber Latona Herod. 2, 59,

gelebt, und er, ber boch ein gottesfürchtiger Mann fei, follte fo bald fterben. Da erhielt er einen zweiten Götterspruch, gerade barum werde ibm fein Leben verfürzt, benn er habe nicht gethan, mas er hatte thun follen. Denn Meansten follte ungludlich fein 150 Jahre, und die beiden, die por ihm Ronige gemefen. batten das gemerkt, er aber nicht. Ale Mycerinus vernahm, mas ihm nun einmal unabwendbar beschieden sei, machte er fich eine große Bahl Lampen, und wenn es Nacht ward, gundete er fie an, und trant und war vergnügter Dinge. feste dieß Tag und Racht fort, und ichwarmte in ben Sumpfgrunden und in ben Balbern umber, wo er nur immer einen ju Luft und Freude baffenden Ort fand. Das that er um ben Götterspruch Lugen ju ftrafen, daß er aus feche Sahren awölf machte, indem die Nachte ju Tagen geworden." Die Religione-Ibee biefes zweiten Mycerinus-Mythus liegt flar zu Tage. Alle feine einzelnen Buge erklären fich aus dem Rult einer betärisch gedachten Raturmutter, mogen wir Diefe Latona oder Sfie nennen, und aus dem Gegenfage beffelben ju ber Relis gion ber ber einheimisch ägpptischen Bevölkerung verhaßten Sirtenkonige. Biedetbergestellt erscheint der Dienst der großen stofflichen Mutter, die in den Sumpfen um Buto maltet, in dem Papprueschiffe über die Gemaffer fest, von den Thieren ber feuchten Tiefe beilig gehalten wird, aus eingeborner Beugungeluft ben verschwundenen Offriedballus überall sucht, von horus ihrer bublerischen Ratur wegen mit dem Dafenscheitel gefront wird, und in Schwalbengeftalt am Sumpf. geftade von Byblus die Ofirisfaule im Balaft Maltanders und Aftarte's febn. füchtig umfreist.1) Als Diefer Göttin priefterlicher Ronig erscheint Mycerinus. In Sumpfen und feuchtem Balbbidicht fdwarmt er umber. Dort bat er feine Luft und Freude. Sier gedeiht das Wert ber tellurifchen Zeugung am üppigften. Aber das fraftigfte Leben verzehrt fich am schnellften. Richt langes Dafein, wie er es ale Lohn feiner ebdeβeia erwartete, fchenkt ihm Ifis, vielmehr fchnellern Untergang deffelben verfundet ihm die Gottin der sumpfreichen Buto. In feche Sabren wird er zwölf durchleben, mit dem fiebenten beginnt eine neue Generation. In diesem Religionospfteme tritt die Nachtseite ber Natur besondere bervor. Schneller und gewaltiger ift bie Bernichtung in ber hetarifchen Sumpfzeugung. wo die Naturfraft ohne Unterbrechung Tag und Nacht ihr Bert ber Zeugung fortsett. In Mycerinus Schickfal herrscht allgewaltig ber Tod. Ifis tritt in bemselben vorzugeweise ale Zerftorerin bes Lebens bervor. Wie die Tochter fo weiht sie den Bater schnellem Untergang. Ihr Rultbild wird jum Sarge. In bem hetarischen Leben liegt Beides so nabe bei einander, der bochfte Genuß des ftofflichen Dafeins und die bochfte Berganglichkeit beffelben. Die fcnell ver-

<sup>1)</sup> Dieg Mes bei Plut. de Is. et Osir.

welkende Rose ist der hetärischen Aphrodite bezeichnendes Attribut. Auf der höchsten Steigerung des Sinnesgenusses wird Aphrodite-Rhodopis die allzeit drohende Grabesmutter. Die Lampe, ihrer lebenspendenden Mütterlichseit Bild, wird Grabesleuchte. Wie ihr Schein zum Liebesgenuß einladet, so fällt er nun auf die Stätte des Todes. An den Grabsäulen wird der Lychnos aufgehängt, ') ein Bild des sich selbst verzehrenden Lebens, das um so schneller erlischt, je gewaltiger die Flamme lodert.

Befonders belehrend wird die Berbindung der Lampe mit Ripche. In dem Mythus von Amor und Bipche ift der brennenden Lampe eine Rolle zugewiesen, Die und über ihre Stellung und Bedeutung in den Mofterien auftlart. Denn bas tann nicht bezweifelt werden, daß weder Apuleius noch Aristophontes die Rabel erfannen, daß fie vielmehr, wie beträchtlich altere Runftwerke unwiderleglich barthun, lange vor ihrer Zeit schon vorhanden mar. Das phantaftische Bewand, in dem fie bei ihnen erscheint, und deffen Ueberladung in wortreicher Ausspinnung ber Einzelnbeiten ichon Fulgentius Mpthol. 3, 6 rugt, mag immerbin ale fpatere, romanartige Ausschmudung gelten: Die Sauptmomente beruben gewiß nicht auf willführlicher Erfindung, fondern auf echter leberlieferung. Ihre Burgel ift felbit in Mbfterien-Gebrauchen und beiligen Darftellungen gu fuchen.2) Plyche wird durch die gottliche Schonbeit ihres Körpers mehr als durch bewußten Entschluß in die Berirrungen der Sinnlichkeit und in den Schlamm der Materie bineingeführt. Ale Aphrodite's Sklavin bat fie eine lange Reibe von Bugungen und Brufungen ju durchlaufen, und felbft durch die Schrecken ber Unterwelt hindurchzugehn. Endlich von ftogischem Schlafe ergriffen, unbeweglich, ein entseelter Leichnam, erhalt fie, durch Berührung einer Bfeilspipe aufgewedt, die Schaale der Unsterblichkeit, und in der Ginigung mit Eros den ruhigen Genuß all jener seeligen Wonne, die fie in Aphrodite's Dienft vergeblich gefucht batte. 3mei Stufen ber weiblichen Existenz erscheinen bier gleich der zwiefachen Figurenreihe so mancher Basenbilder, den beiden Theilen des Gothe'ichen Rauft vergleichbar: Die weibliche Seele erft im Dienste Approditens, burch ben Stoff beherricht, durch jeden Schritt auf der verhangnigvollen Bahn zu immer neuen unerwarteten Leiden, zulest in die tiefsten Schlammabgrunde der Materie geführt, — dann aber zu neuem fräftigerm Dasein erstehend, aus aphroditischem ju psychischem Leben übergebend. Jene tiefere Stufe tragt den tellurischen, diese höhere den uranischen Charakter. Aus der chthonischen Erde

<sup>1)</sup> Dio Cass. 67, 9.

<sup>2)</sup> Wie dieß nach Buonarottis Borgang von Böttiger bestimmt ausgesprochen, von D. Jahn in den archäologischen Beiträgen S. 121 f. meines Erachtens ohne Erfolg besträtten wird.

wird Pfpche ju der himmlischen erhoben. Wir erkennen jene heleng, Die Aphrobitens Raturgeset nachgebend, der Leiden und Irrfahrten fein Ende findet, bis fie endlich auf der leuchtenden Mondinsel, die herrlichste der Frauen bem berrlichsten ber Selben in emiger Berbindung vereint, Die Rube findet, welche nicht ber tellurifche, sondern nur der himmlische Eros ju geben vermag. Dort unten alles Unruhe, Leiden, ebenfo unerwartete Taufdungen, als unerklärliche Löfungen: hier Rube, Emigkeit und Sicherheit bes Genuffes, ber Zauber ber Berklarung, wie fie die Stille ber Mondnacht über die am Tage geräuschvoll bewegten Bohnfige ber Menfchen ausgießt. Dort die Unreinheit der tellurischen Materie, Die Schlange und ber Schilf, Die in bem Schlamme dunfler Tiefen ihre Entstehung finden, die Zeugen und Sinnbilder der regellofen Begattung von Baffer und Erde; hier der aus der Berpuppung des Stoffes jum Licht durchgedrungene, Licht suchende, und bes Lichtes theilhaft gewordene Schmetterling; bort bie rein stoffliche, bier die uranische Approdite; bort betärische, bier ebeliche Giniqung: dort owna, hier wurf; dort der lichtlose Erdstoff, hier die gereinigte himmlische Erde, der Mond, der reinste der tellurischen Körper. In Pfpche erfteigt Aphrodite felbst die Innarische Stufe, die bochfte, welche des Beibes Stofflichkeit au erreichen vermag. 3hr zur Seite erscheint Eros als Lunus. Umor und Pfpche vereinigt daffelbe Band, das Lunus und Luna, Achill und helena umichlingt. Der Ruf, welcher fie vereint, ift bas basium, bas ber Gatte ber Gattin, nicht das suavium, das der Freund der hetare giebt.') Die Reinheit und Reufcheit ber zu endlicher Erfüllung gelangten Liebe ift in ber Gruppe ber fich zum Ruffe umarmenden Geftalten mit einer Bollendung ausgedrückt, die durch keine lprifche Darftellung erreicht werden fann. Und doch wurde es dem antifen Runftgedanten durchaus widersprechen, bier an eine Darftellung rein geiftiger Liebe zu benten. Bir haben nicht diefe, sondern die gur höchsten Reinheit erhobene irdische Liebe por und. Wie der Mond der reinste der irdischen, der unreinfte der himmlischen Rörper, fo nimmt auch Bipche Diefelbe Mittelftellung auf der Grenze zweier Belten ein. Sie verbindet die Stofflichkeit der einen mit der Reinbeit und rubigen Rlarbeit ber andern, zwingt den Rorper zur Theilnahme an dem Licht. bas Licht jur Berbindung mit dem Rorper, und halt fich fo gleich fern von ber Unftofflichkeit ber einen, wie von ber Unreinheit ber andern. owna und vors fommen in Bipche gur unlösbaren Berbindung, und geben fo einem Befen Entstehung, das den Stoff bis ju ber außerften Grenze der Beredlung, beren er fabig ift, erhebt. Dieser Stufe ift ber Gedanke ber geschlechtlichen Liebe nicht fremd. Aber fie bat den aphroditisch-betärischen Charafter abgelegt, und ben

<sup>1)</sup> Acn. 1, 260.

ber keufchen ebelichen Bereinigung angenommen. Bioche's Leiben und enbliche Erlösung find felbit nur eine Beibe ber Gbe, Die bas Gefchlechtsleben ber Frau aus den Sumpfgrunden bes unreinen Stoffes, in dem es feinen Untergang findet. auf jene Lichtbahn binüberleitet, durch die es für fie jum Ausgangspunkt eines höhern pfpchischen Daseins werden fann. In Dieser Erreichung ihres bochften und letten Berufe verbindet Pfpche in fich jene beiden Begriffe, die fich auszuschließen scheinen, und doch in so vielen Mothen im innigsten Bereine auftreten, ben bes bochften Mutterthume und ben ber vollendeten Jungfraulichkeit. Und auch hierin steht fie wiederum mit dem Monde auf derselben Stufe. Ewig befruchtet, ift er zugleich ewig jungfräulich, als Mutter Jungfrau, als Jungfrau Mutter. Mit dem Monde verbindet fich nothwendig der Begriff der Che und Gefchlechtsmischung. Er ift feiner Natur nach die Berbindung beider Botengen, feiner Ratur nach bermaphroditisch, seiner Ratur nach Lunus und Lung, Eros. und Pfpche. Er fucht das Licht, wie das Licht fich in ihn zu verfenken nie aufbort. Die Erfüllung biefer hochsten Sehnsucht hat in dem Symplegma, in dem Mundtuß, in bem fich treffenden Blide ihren Ausbrud gefunden. In Diefem erften, den Chebund befiegelnden Rug, "dem Copria felbst ein Funftheil eigenen Rettarfafte beimifcht", ') scheint das toemische Geset, das die uranischen Rorpet beherricht, unter den Menschen seine Erfüllung ju erhalten, und die Sarmonie ber bobern und ber niedern Welt hergestellt. Wie ber Mond durch fich Richts vermag, sondern der Sonne ewig folgend, von ihr ben Schein erborgt, mit welchem er in ftiller herrlichkeit leuchtet, fo fann bas Weib nur in ehelicher Einiauna mit dem Manne zu iener bobern Schönbeit gelangen. Durch welche ibre Stofflichkeit bes Mannes mehr geiftiges Befen an fich zu feffeln bermag. Wir feben, welche Beziehung Diese Eros-Mysterien mit der Dionysischen Religion verbindet, und welcher Stufe der Dionpsos-Natur sie entsprechen. 2) Jest wird und auch die Lampe eine tiefere Beziehung gewinnen. Beim Scheine det bis zum oberften Rande mit Del gefüllten Leuchte erkennt Bipche Die göttlich fone Geftalt ihres nachtlichen Befuchere, ben ihr die Schweftern ale haglichen Drachen bargestellt hatten. Ihrem Urme entfinkt bas Schwert, bas bem Ungebeuer ben Tod geben follte. Unruhig flackert die Flamme, mabrend das Madden mit wachsender Reugierde den verbotenen Unblid der herrlichen Geftait, des ibon gelocten Golbhares, bes buntgefarbten, an ben außersten Spigen leicht

<sup>1)</sup> Horat. Carm. 1, 13, 15.

<sup>9)</sup> Psyche und Eros erscheinen als Theil eines bacchischen Thiasus auf dem von Gerhard, Arch. Zeit. N. F. 6, Tas. 23 mitgetheilten Sarkophag. Die Mysterienbeziehung ist unverkennbar. Die im Terte gegebene Entwicklung zeigt, daß meine Ansicht der Gerhard'schen (S. 337 f. 353 f. Prodromus S. 246 f.) näher steht als der D. Zahns.

gitternden Flügelvagres genießt, und unvorsichtig mit ber Bfeilsvipe fich ben Daum rist. Da traufelt aus ber Lampe felbft ein Tropfen brennendes Del auf bes Gottes rechte Schulter, als ware es felbft von Sehnsucht getrieben, fich mit bem Berrn alles Reuers zu mischen. Aber Eros, aus dem tiefen Schlafe erwachend, racht des Madchens Ungehorsam durch Rlucht. Ermattet gur Erde niederfinkend fieht fie den Geliebten in eben dem Augenblide fich entriffen, da fie beffen Bertlichkeit erkannt hatte. So bildet der Borfall mit der brennenden Lambe den wahren Bendepunkt im Laufe der Brufungen, welche Aphrodite über Die mit ibr an Schönheit wetteifernde Bloche verbangt. An die Stelle des mit Kinsternif bedeckten Geschlechtsgenusses tritt die Sehnsucht nach dem Befit des in all feiner herrlichkeit erkannten Gottes. Bu der körperlichen Berwundung gesellt fich das tiefere Leiden des pfpchischen Schmerzes. Denn Bermundung ift bas Bringip der Liebe, wie Blutgrch tieffinnig es hervorhebt. Wie die Bflugschaar die Erde. des Mannes Rraft des Beibes Mutterschoof verwundend eröffnet, alfo trifft auch auf dem phochischen Gebiete Eros Pfeil verwundend bes Madchens berg, und ihr ganges Wefen durchftromt Die fcmergenereiche, ftete machfende Sehnsucht nach Bereinigung mit bem einmal erblickten, ftete vor Augen tretenben bimmlischen Brautigam. In ber unruhig fladernden Flamme, in bem glubenden Dele, bas mit Eros fich zu verbinden ftrebt, ift Bipche felbit vorgebildet. Die nächtlich finftere Mischung mit dem Drachen!) bildet ben Inhalt einer niederern Stufe bes geschlechtlichen Lebens. Es ist die tellurische Sumpfbegattung, die in ber feuchten Tiefe ber Erde maltet. Ge ift Ifis und Dfiris Mifchung in Rhea's lichtlosem Mutterschoose. Unter bem Scheffel fteht Die brennende Leuchte, wie Die große Bublerin Lamia ihren rein tellurischen Setärencharafter badurch zu erkennen giebt, daß sie ihre Augen in den Sack steckt. Die Entfernung des Modius, bas Ergreifen ber brennenden Lampe bezeichnet ben Unbruch eines neuen Tages, ben Uebergang ju einem neuen Buftand, ben Beginn neuer, Die endliche Erlösung herbeiführender Leiden. Bipche sucht bas Licht, wie die Bhalane. beren Flügel fie trägt, durch unwiderftehlichen Sang ju der Flamme bingezogen wird. Un die Stelle ber tellurifchen Feuchtigfeit tritt die bobere Stufe bes Reuers, an die der Finfterniß und des Chaos jene des Lichts und der Ordnung. an die des ungeregelten Betärismus die Sehnsucht nach Erhebung ju ebelicher Berbindung. Auf die tellurische Stufe reiner Stofflichkeit folgt die lunarische, auf welcher der Stoff felbst die Lichtnatur anzieht, und dadurch zu boberer Läuterung durchdringt. In der ölerfüllten brennenden Lampe ift diese lunarifchpsphische Stufe des weiblichen Wefens zur symbolischen Darftellung gekommen.

<sup>3)</sup> Bergl. Aelian, H. A. 4, 54; 6, 63; 6, 17; 8, 11.

Sie entspricht ihr vollfommen. Wie ber Mond reiner als die Erde, aber unreiner ale die Sonne, so ift auch das brennende Del eine Berbindung ftofflich tellurischer Materie mit dem Lichte, und badurch Bereinigung des rein tellurischen und bes rein folgrifchen Bringips zu einer aus beiben Botengen gemischten Mittelstufe des Daseins. Wie ferner in dem Monde die stoffliche Natur des Weibes über die unftoffliche Rraft der Sonne bervorragt, und diese gum Eintritt in die Materie zu fich herabzieht, so nimmt auch das Feuer in Berbindung mit dem Dele eine überwiegend ftoffliche Natur an. Das Del felbst wird wie der Delbaum, von dem es stammt, mit dem weiblichen Naturprinzip in Berbindung gebracht. So wird Athene, 1) so Damia und Auxesia in dem Delbaum erkannt.2) Delbaum und Balme ermöglichen Latonen die Niederkunft.3) Das Erdöl wird Medea jugefchrieben. Ale Codrus geftorben, und deffen Gohne Releus und Codrus um die herrschaft stritten, versprach bas Dratel bem die herrschaft, ber da zuerst opfere svoa o cialos rov cialor roise. Releus erkannte die Erfüllung des Spruches, ale er zwei Delbaume fich bewegen und an einander reiben fab. Er bringt bas Obfer und berricht über Attica.4) Des Schweines Beziehung zu Demeter und der stofflichen Erde aber gehört ju den bekanntesten Resten der alten Thiersymbolik, für welche ich nur Ovid's Ausspruch terræ plenæ victima plena datur anführe. In Besta's beiliger Flamme liegt eine abnliche Berbindung bes Dels mit dem weiblichen Naturpringip, und die vorzugsweise Reinheit biefer Fluffiakeit. welche die Alten bervorbeben.5) fo wie der beruhigende Ginfluß, dem felbst des Meeres wilde Wogen gehorchen, mogen Manchem als ein besonderer Ausdruck des ruhig teufchen Befens jener die Begriffe des Mutterthums und jungfräulicher Reuschbeit in fich vereinigenden Gottheit gegolten haben. Rach diefer Bedeutung bes Deles scheint die lebendige Empfindung, welche ihm Apuleius beilegt, so wie das Berbot, die Flamme auszulöschen, durchaus bem Geifte ber alten Naturreligion zu entsprechen.6) Diefelbe Begierde nach Bereinigung mit dem schönen Eros, bem herrn alles Feuers, deren Stachel Pfpche treibt, durchdringt auch die beiße Fluffigkeit. Pfpche erscheint hierin selbst als große, in dem Geschenke bes Dels ihre Fruchtbarkeit bekundende Naturmutter, nicht

<sup>1)</sup> Paus. 1, 24, 3. Hygin. f. 164. Serv. G. 1, 12. Schol. Arist. Vesp. 564. Preiß: gtäße mit Del.

<sup>2)</sup> Herod. 5, 82-84.

<sup>3)</sup> Aelian. V. H. 5, 4. — Callimachus in Del. 322: καὶ τρέμνον όδοκτάσαι άγνον δλαίης, χείρας άποστρέφαντας.

<sup>4)</sup> Tzetzes zu Lyc. 1378-1387. Bergl. Philostr. V. Apoll. 6, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Plut. Symp. 6, 9.

<sup>9)</sup> Pluterch de garrulit. theilt ben Bers eines Dichters mit, worin Bacchis bas Lampchen einen Gott nennt.

weniger als Athene, als Auxefia und Damig, die Chegottinnen tellurifchennarifder Ratur, benen die Madden Saare, Mantelsvangen und fleine irdene Trinfichaglen weihen. Beweise diefer Begiehung ju ber Erdfruchtbarteit find in einzelnen febr wefentlichen Bugen bes Phoche - Mothus niedergelegt. Wie bie Berwandtichaft mit dem Aluficbilf die tieffte Stufe der tellurischen Zeugungsluft ihr beilegt, fo erscheint fie in jener Arbeit, die fie in Demetere Tempel verrichtet, in der Sichtung ber Samenforner, welche die Ameisen, omniparentis terre agiles alumni, fitr fie übernehmen, endlich in ber Berbeiholung ber goldenen Schaafwolle als bie allgebarende Ceres, als die Spenderin des bobern Aderbauseegens, und in bem Todesschlase, aus dem Eros Berührung fie auswedt, ist das Schickfal des Samenforns und die durch den Tod beffelben vermittelte Auferftehung zu nenem ichonern Leben bargeftellt. Go wird Pfpche's ganges Wefen durch die Idee ftofflicher Fruchtbarkeit beherricht. Sie theilt mit Aphrodite, mit Ceres, mit Juno bie Mutternatur, die fich nach stets neuer Begattung mit dem allerweckenden Eros febnt. Aber fie erhebt fich über diefe tellurifche Stufe, auf welcher fie nur ben Gemachsen bes Landes, ber unbeweinten niedern Schöpfung Entstehung ju geben vermag, ju ber bobern Mutterlichkeit, auf welche der Menich, die Rrone ber irbischen Schöbfung, seinen Ursprung und seine Fortdauer guruckführt. Gegenüber diefer höhern Bollendung der Weiblichkeit erfcheint ihr Berhaltniß ju den Sumpfpflanzen und den goldenen Früchten der Felder ale tiefere Region ber Stofflichkeit, ale eine untergeordnete Funktion bee weiblichen sporium, bas erft in der menschlichen Che und in det hervorbringung echter Rinder (baber confarreatis nuptiis mit Eros verbunden) feinen bochften Beruf erfüllt. Go ift Pfpche zwar auf allen Stufen ihres Dafeins Die ftoffliche Mutter, bes materiellen Charaftere nie entfleibet, immer tellurisch-lunarisch, nie über bie Mondregion hinaus zu solarisch-geistigem Dasein burchgebrungen: aber boch über bas rein tellurische Leben und den Schmerz bes ewigen Wechsels von Werden und Bergebn. ber in jenem berricht, ku bem bimmlischen emporgestiegen, wo fie nun auf ber Grenge gweier Welten und beibe in fich vereinigend, dem lichtbringenden Gros ehelich vereint, in nie endenber Wonne ein finnlich überfinnliches Dasein führt. In bem brennenden Dele, bas die bisher herrschende Finfterniß ploglich erbellt, und durch die Enthullung ber nie angeschauten hobern menschlichen Schonbeit in Mann und Krau die Sehnsucht nach ewigem Besitz erweckt, wird diese Gattung des Stoffes mit bem Lichte, ber tellurischen mit ber folgrischen Boteng, der Feuchtigkeit mit der Barme, mit einem Borte jene in bem Monde erkannte Berbindung zweier Welten, ju bilblicher Unichauung gebracht.

Die Anführung und Betrachtung der alten Zeugniffe über bas Bortommen ber Lampe in dem Rult der großen Naturmutter, der Besta-heftia, ber Ballas-

Athene, ber Demeter, Themis, Ifis, Pfpche-Aphrodite, fest uns in ben Stand. bie Bedanten zu wurdigen, welche fich an ihr Erscheinen in ben bacchischen Profterien anknupfen, und die ihr Unblid auch den Epheben unseres Grabbildes nabe zu legen geignet mar. Wie bas Gi von ben Wahrheiten physisch-ftofflicher Art ju Betrachtungen boberer Natur, seine Doppelfarbe von den Gesegen der werbenden Belt zu ben Soffnungen einer seienden hinüberführt: fo knupft fich auch an die Mosterienlampe eine gange Stufenfolge von Ideen, Die aus den tiefften Regionen bes Naturlebens ju ben bochften eines geläuterten pfpchischen Daseins emporfteigen. Das finnlich Stoffliche bildet immer Die Grundlage. Rann es auch teinem Ameifel unterliegen, daß die Mofterien und ihre Symbole einen bobern geiftigen Inhalt batten, ber allein die Sehnsucht fo vieler ausgezeichneter Menschen, ihrer beffern hoffnungen durch Initiation theilhaftig zu werden, erflart, fo ift es boch andererfeits ebenfo gewiß, daß diefe vergeistigte Bedeutung nicht die tiefste, sondern die bochste Stufe der Lehre bildete, eine Stufe, ju welcher wohl nur die geringste Babl der Gingeweihten fich zu erheben vermochte. Die Natur hat die Sprache, fie hat ebenso die Religion und ihre Symbolik auf ben Schoof genommen. So wenig als die Geschichte eines Wortes mit ber figurlichen Bedeutung eröffnet, fo wenig tann ber bobere Mpfteriengebante aum Ausgangsbunfte ber Entwicklung gemablt werben. Das Geistige bat fich auf der breiten Bafis des Stoffes, die geistige Wahrheit auf der phyfischen aufgebaut. In Diefer wird bas Gleichniß jener ertannt. Wer tiefern Geiftes fie im Bilde ju entbeden vermochte, der ift der Boblthater des Menschengeschlechts geworden. In allen menschlichen Dingen bildet bas Ginnliche die Grundlage, an diefes foließt fich bas Beiftige an. Erft ein ftofflicher und dann ein feclifcher Rorver;') erft bas grobe Gewand bes Leibes, das Aphrodite webt, bann ein feineres tunftreicheres, Athene's Wert. Erft die tellurische, bann die lungrische, julest die solgrische Stufe des reinen wors ewig wechsellosen Seins. bie Stufenfolge bes Mufteriengebantens, bas bie Grundanschauung ber orphischen Sebre überhaupt. Durch eine Reibenfolge allmählig fortschreitender Entsaltungen ift alles Geschaffene, mit und in ihm zugleich bas schaffende Brinzip hindurchgegangen. Aus bem Formlofen ju immer vollendeterer Form, aus dem Finftern jum Licht, aus dem Tellurismus ju tosmischer Ordnung, aus dem Somatischen ju bem Bivchischen und Geistigen, aus dem Mutterthum des Stoffs gum Bater-

<sup>1)</sup> Paulus an die Corinther 1, 15. 44. άλλ' οὐ πρῶτον τὸ πνευματικόν, άλλὰ τὸ ψνχιτόν, δεωτα τὸ πνευματικόν. ὁ πρῶτος ἄνθρωπος ἐκ γῆς χοϊκός, ὁ δεύτερος ἄνδρωπος ἐξ οὐρανοῦ.
40: ἀλλη δόξα ἡλίον, καὶ ἄλλη δόξα σελήνης, καὶ ἄλλη δόξα ἀστέρων ἄστὴρ γὰρ ἀστέρος
δεωρίρα ἐν δόξη. Borflessungen, beren Zusammenhang mit der orphischen Mysteriensehre auf
ba hand liegt.

thum der Rraft, bat eine Abfolge des Werdens ftatigefunden, welche ju ber Emangtionelebre in bestimmtem Gegensat ftebt, von Baulus mit allem Rachbrud befampft.") von Ariftoteles aber in einer befannten Stelle feiner Metaphysit als unterscheidendes Merkmal ber alten orphischen Theologie bingestellt wird.2) Diefer Entwicklungsgang von unten nach oben, ber in ber ftufenformig gurudweichenden Byramide fo vieler Grabbenfmaler einen bildlichen Ausbrud gefunden bat, findet auch auf die Dofterienlampe ihre Unwendung. Unter bem Scheffel3) verborgen zeigt fie une die ftoffliche Barme in der tellurischen Daterie unfichtbar wirkend, und, mit der Reuchtigkeit der Tiefe verbunden, im Dunkel des Mutterleibes der niedern Erdichopfung Reim entwickelnd. Diefer tiefften Stufe entspricht die lichtlose Drachenbegattung, welcher ber weibliche Stoff rein somatisch fich bingibt. Aber weggehoben wird der Modius, und erleuchtend fallen der Lambe Strablen in das tiefe Duntel, das bisber ben Stoff bedecte. Damit tritt der Menfc aus der harmonie der Schopfung, in der er juvor bewußtlos lebte. Er hat das Berbotene angeschaut, und rubelose Sebnfucht nach dem versagten Genuß ftatt der frühern bewußtlofen Gattung davongetragen. Dhne Genug, aber auch leidenslos ift die Geschlechtsumarmung mit bem Drachen in den lichtlofen Raumen ber Erde. Satte das Beib biefer nie entsaat, nie den Deckel, der die Lampe bara, weggehoben, es wurde die Rummerlofigkeit ber niedern Schöpfung niemals eingebugt haben. Aber Bipche wird jum Schauen verleitet; fie will ftatt ber Finfterniß das Licht. Die verbotene That wird Quelle unfäglicher Leiden, aber auch ber Beginn eines hohern Dafeins, an welchem die niedere Schöpfung keinen Antheil hat. Dem erften ftofflichen Erwachen entspricht die brennende Lampe, die aus der Berbullung bes Modius bervortritt. Auf dieser Stufe bat fie noch eine rein materielle Bebeutung. Gie zeigt une bas Beib in feiner finnlich-erotischen Erregung, ber Bein einer noch nicht geläuterten Begierde nach Befriedigung körperlicher Luft hingegeben. Sie ruft die approbitisch regellose Geschlechteliebe mit allen ihren Berirrungen ins Gedächtniß. Sie ift hier die Lampe ber buhlerischen Latona, Die

<sup>1)</sup> An die Corinther 1, 10. 7—13. 8: od yag esrev ang du prvauss, alla pun es avdos. Damit wird die Lehre der Alten von dem weiblichen Raturprinzip verworfen, und die männliche Kraft, die in jener eine abgeleitete Stelle einnimmt, an die Spike aller Dinge gestellt.

<sup>2)</sup> pag. 1091, 33. προελθούσης της των όντων φύσεως και το άγαθον και το καλον εμφαίνεσδαι.

<sup>3)</sup> Apuleius bebient sich des Ausbrucks modius, und es ist kaum zu bezweifeln, daß diese Bezeichnung dem in den scenischen Mysteriendarstellungen zur Bedeckung des Lichts gebrauchten Geräthe entspricht. Daraus erhält denn auch das Evangelische Gleichniß vom Licht unter dem Scheffel seine Erklärung.

au Mycerinus allnächtlicher ungeregelter Luft leuchtet, Die Die Beit, welche fie gu verdoppeln icheint, auf die Salfte gurudführt. Gie ift es, ber jene glubenben Deltropfen, ber größten Leiden Anfang, entträufeln; fie auch, die in den Eleufinischen Mysterien zu Baubo's That leuchtet,1) bei beren Schein Die mit ben Themis-Orgien verbundene Berehrung der weiblichen weels vollführt wird;2) fie. Die Alles ans Licht giebt, mas früher verborgen mar, und bas, mas die Dunkels heit der Nacht bedecken follte, den Augen der Initiirten, als geoffenbartes Myfterium, die Luft entzundend, enthullt; fie also bas Bild jener brennenden Begierde des Rleisches, welche den Bhallus fucht, Aphroditen den Beinamen φιλομηδέα, veretri virilis amantem, den Eusebius Pr. Ev. 2, 12. bezeugt, beilegte, die Ausschweifungen ber nachtlichen Lampenfeste als Religionsgebot, als einen ber weiblichen wests bargebrachten Rult auffaßt,3) und in ber Berbindung bes mannlich zeugenden Salzes mit dem weiblichen Dele 4) bas Bild inniger Ginigung ber beiden Raturpotengen erblickt. Aber biefe rein ftoffliche Klamme, Die die gange Gluth ber erwachten Sinnlichkeit bes Weibes barftellt, foll zu höherer Läuterung durchdringen. In Pfpche's Leiden und Brufungen ift dargestellt, wie die ungeregelte aphroditische Sinnenlust zulett wieder in die Nacht des Stoffes aurudführt, und die erwachte Alamme in den Sumpfarunden der Materie ersterben läßt. Das mit ber unteuschen Bestalin in ber feuchten Erdhöhle verschloffene Licht zeigt biefe Rudfebr unter ben bergenden Scheffel bilblich an. Nur durch

<sup>1)</sup> Arnob. 5, 26. 27. besonders: Quidnam queso spectu in tali, quid in pudendis surit, verendisque Baudonis, quod seminei sexus Deam, et consimili sormatam membro in admirationem converteret, atque risum, quod objectum lumini conspectuique divino, et oblivionem miseriarum daret, et habitum in lætiorem repentina hilaritate traduceret? Danu der Gebrauch der ägyptischen Weiber am Fest der Artemis zu Budastos. Herod. 2, 60.

<sup>2)</sup> Euseb. Pr. Ev. 2, 3. in fine. καὶ μόρια ἀφόρτα ὡς ἀληθῶς, ὑπὸ αἰσχύνης σέβουσε. Βοτήςτ: καὶ τὸ πῦρ ἐλένχει τὰ πάθή δαδουχούμενα. — Βοπ ઉingraß: τὰ περὶ τὴν Αφροδίτην μαχλωντα ὁργια ἐκ νυκτὸς ἡμέρα παραδοῦναι τολμήσας.

δίτην μαχλωντα όργια έκ νυκτός ήμερα παραδούναι τολμήσας.

3) Siehe ben Chalcedon bes Petrus Bellorius bei Causseus, Mus. rom. 53. Die am Tage geseierten Bacchanalien ber Etruster erscheineu hiernach auch als Folge ber Ibee bes aus ber Finsterniß ans Licht hervorgezogenen Mysterien. Ebenso bürsten die Darstellungen erotischer Szenen so mancher Grabbilder aus bemselben Mysteriengebanken hervorgegangen sein.

<sup>4)</sup> Herod. 2, 62. Ms Darstellung ber männlichen Kraft, "bes Salzes ber Erbe", spielt bie grana Salis eine Rolle in ben Mysterien. Euseb. Pr. Ev. 2, 3. in sine giebt als Inhalt ber cista mystica in ben bacchischen Mysterien Folgendes: σησάμαι και πυραμίδες (bie auf ben Initiationsvasen und auß gebrannter Erbe gesertigt so oft in ben Gräbern erscheinen) και τολύπαι (glomi, Knäuel) και πόπανα πολυόμφαλα, χόνδροι τε άλῶν. Nach Josephus bell. Jud. 4, 8 wirst Clia's Schüler und Nachsolger, ein irbenes Gesüß mit Salz angefüllt in bie Quelle bei Jericho, und sieht babei, sie möge sortan ein Born ber Fruchtbarkeit für bas Land und die Frauen werden. Bei Plato im Timæus p. 367. Bip.: άλῶν, κατὰ λόγον νόμον, Θεοφιλές σῶμα έγένετο.

Ueberwindung der finnlichen Begierde tann bas Beib gur Rube und ju bauerndem Glude burchbringen. Geläutert erft gelangt Bibche zu ewigem Bereine mit bem Gotte, ber fich ihrer rein finnlichen Gluth entrogen batte. An die Stelle ber unruhigen, ewig suchenden, nie erfüllten Begierbe tritt jest bie Seeligteit bes bauernden, jeder Qual enthobenen Befiges, an die approditifcher Unteufcheit jene cerealischer Reuschbeit und Mütterlichkeit. Der Tellurismus weicht uranischer Existenz, bas Somatische bem Pfpchischen, Die schnell verfliegende Luft ber Gewißheit ungetrübter Dauer. In ruhiger Gleichheit brennt die Lampe, die aubor unruhig fladernd den glübenden Deltropfen jur Erde fallen ließ. Auf biefer Sobe ift bie Delflamme bas Bild ber jur Mondnatur erhobenen Binche, ber jur Lichtnatur durchgedrungenen Beiblichkeit. Stofflich, wie der Mond, bat fie doch den höchsten Grad der Läuterung erreicht, deffen die Materie fähig ift. Als solche reine Alamme wird Besta-Bestia's ewig brennendes Reuer gedacht. Gebe Unteufchheit gerftort ihre hobere Natur, und führt fie gurud in die finftern Tiefen der unreinen Materie. Die Che dagegen verlett fie nicht. Jungfraulichkeit und Mütterlichkeit fteben in genquer Berbindung, mabrend Setgirismus beibe verneint. Daber find die Suterinnen bes reinen Beftafeuers jugleich Dienerinnen bes Phallus, von welchem die feusche, jungfräuliche Raturmutter ihre Befruchtung erwartet,') daber wird das Feuer der griechischen Protaneen ebenfalls geugend. und jeber Staatsbeerd als der Mittelpunkt des ftofflichen Gedeibens auf ber Grundlage bes teufchen cerealisch-ehelichen Lebens gebacht.

Bu einer noch höhern Stufe der Reinheit kann das Weib die Flamme nicht erheben. Der Stofflickeit seiner Ratur ist es nicht gegeben, die kunarische Stuse des Daseins zu übersteigen, und in das Reich des unstofflichen Lichts hindurchzudringen. Jede weitere Erhebung geht von dem Manne aus. Das Licht der Sonne ist in den Mond eingegangen, und zu dem weiblichen Stoffe herabgesstiegen. Dadurch hat es selbst körperliche Natur angenommen: Ueber dem Monde dagegen steht es allein, an seiner höchsten Quelle freut es sich ausschließlicher Männlichseit, voller Reinheit und ungemischter Lauterkeit. Dort ist es eine Monade, während es im Monde zur Trias wird, dort das ungemischte Sein, hier in den Bechsel der werdenden, in der Dreiheit sich bewegenden Belt, einzgetreten. Auf die höchste Stuse der rein solarischen Region weist der Mond durch seine Lichtnatur hin. Der abgeleitete Silberschein leitet den Gedanken zurück zu der Urquelle, welche in der Sonne liegt. Diese höchste Stuse hat die Dionysische Religion nur an der Hand der Apollinischen und in ihr erstiegen. Dionysos ist stets stossflich phallischer Natur, ein stofflicher Helios, und darum

<sup>1)</sup> Plin. 28, 7. Fascinus a vestalibus colitur. Plin. 36, 70. Geburtsfage bes Servius.

als Sol in infero id est nocturno homisphærio gedacht. Apollo bagegen ift jur Monabe burchgebrungen, ber Berbindung mit bem Stoffe gulett entruct, bie Quelle bes Lichts in seiner unvermischten Ursprunglichkeit, und daber als Sol in supero, id est in diurno hemisphærio dem nachtlichen Dionpsos entgegengefett.1) Go von Apoll geschieden, tritt Bacchus mit ihm bennoch in Berbindung, und wohin er durch fich nicht zu fteigen vermochte, dahin erhebt er fich burch Aboll. Diefer giebt ibn ju fich empor, verklart und reinigt in feinem eigenen Befen des Dionpfos unreinere Lichtnatur. Derfelben Erbebung folgt bie Lambe. Ihr ftoffliches Reuer weist auf Apoll ale beffen reine Urquelle gurud. Sie wird durch Upoll felbft jum Bilde bes reinften unftofflichen Sonnenlichts. Diefe lette Erhebung ift die Bollendung bes Mofteriengedantens, und die größte Bergeistigung, beren bas unreine ftoffliche Feuer ber Erbe fähig mar. Jest tritt Die Lampe aus der Berbindung mit nächtlichen Gesten beraus, und dem apollinisch-bacchischen Tageslichte gur Seite. Go feben wir fie auf der erwähnten Grabvafe, welche apollinische und bacchische Religion verbindet, so auf unserm Bamfilischen Gemalde, wo sub sole clarissimo bie bacchisch Initiirten fich au ber Betrachtung der brei Musterieneier ausammenfinden. Sind bier Die Gier Bilder bes ftofflichen Lebens, bas zu der Wiedererwedung in der urgnischen Welt bestimmt ift. geboren fie also gang der lungrischen Stufe des Rosmos.2) so dringt Der Beift beim Anblid ber brennenden Lampe noch eine Stufe bober, und gelangt an ber ewig nach oben ftrebenden Rlamme jum Urquell des Lichts, in die Region bes apollinisch-metaphpfischen Seins, bes reinen ber ftofflichen Beimischung entkleideten vors. herrscht in den Giern das weibliche Naturpringip aber bas mannliche vor, so ist bagegen bas Feuer auf ber bochsten Stufe ber Reinheit wesentlich mannlicher Natur. 3m Monde noch bem Stoffe untergeordnet, und daber auch auf der lunarischen Stufe Attribut der weiblichen Gottheiten, wird es in ber folgrischen Sphare Ausbrud ber Mannlichkeit, und zeigt uns die Rraft in ihrer Erhebung über den Stoff. Das Mutterthum, welches in der Materie rubt, weicht dem Baterthum, bas in der Sonnenfraft feinen Sit bat. Apoll reinigt den Muttermorder, und vernichtet ber weiblich ftofflichen Machte uraltes Recht. In fein belphisches Seiligthum bat fein Beib Butritt. fo wenig als in bas bes weiberbefampfenden und weiberfeindlichen Lichtheros Beracles. ) Sarmonia's Saleband wird ihm dargebracht, und fo von dem Aluche

<sup>1)</sup> Macrob. Sat. 1, 18. p. 310 Zeune, wo dieses Berhältniß heiber Sonnengötter mit den Worten: in sacris enim hwe religiosi arcani observatio tenetur, eingeleitet wird.

<sup>2)</sup> Man vergleiche mit ben frühern Zeugnissen noch Josephus, de bollo Judaico. 6, 1.

<sup>3)</sup> hiefür giebt auch Silius Italic. Punic. 3, 22 ein meift übersehenes Zeugnif. Fominoos

bes Stoffes, ber an ihm haftet, befreit. An diesem Sonnenfeuer, ber reinften Rlamme, muß Besta's erfterbende Lampe neu entgundet werden. Bu Delphi, an bem apollinischen Beerde, holen fie die griechischen Städte nach ber Befiegung ber Perfer. Bon Delos gelangt fie alljährlich nach bem Lemnischen Giland, wie Philostrat. Her. 19 bezeugt. Denn in der Berührung mit dem Stoffe bat fie ibre Reinheit, Die fie an der Urquelle des Lichts ftete bewahrt, verloren. Die brei Stufen des Rosmos, Erde, Mond, Sonne, wiederholen fich auch in bem Reuer. Stofflich unrein als vulcanisch-chthonische Flamme, reiner in bem Monde, aber auch hier noch in ber Materie untergebend, gelangt es in ber Sonne gu feiner größten Rlarheit und völliger Untörperlichkeit. ) Sat Prometheus den Runten bes Ferulftabes an bes Mofpchlus vulcanischer Flamme geraubt, fo läßt ibn bagegen Sappho bie Radel an den Radern bes Sonnenwagens entgunden, und bezeichnet fo die hochste Erhebung, ju welcher burchzudringen bes Menichen Aufgabe ift.2) Die stoffliche Flamme foll gereinigt werden, durch einen zweiten Tod aus Pfpche's gemischter Ratur der reine vovs, der in der folgrischen Region wohnt, hervorgeben.3) Bon den drei Reinigungemitteln des dionpfifchen Rulte. Baffer. Feuer, Luft 4) ift bas Feuer, wenn ftofflich gedacht, bas mittlere; tiefer bas Baffer, bas der finftern tellurifchen, bober die Luft, die der atherifchen Region, dem Wohnfit Bellerophone, Phaëtone, Achill'e, angehort. Wenn aber ju unftofflicher Natur und höchster Reinheit erhoben, ift bas Reuer bas wirksamfte aller Burgationsmittel.5) Wir konnen bemnach nicht mehr im 3weifel fein.

prohibent gressus, ac limine curant sætigeros arcere sues: nec discolor ulli ante aras cultus. — Pes nudus, tonsæque comæ, castumque cubile, Irrestincta facis servant altaria flammis. Das Feuer in seiner höchsten Reinheit schließt ben Zutritt ber Weiber, jede Unkeuscheit, und die der Erde geweihten Schweine, die auf einer niedern Stuse der Kraft zugelassen sind (Sext. Empir. Pyrrhi Hyp. p. 155, Phædrus 5, 4.), aus. Discolor cultus bezeichnet den Farbenwechsel von Weiß und Schwarz, der mit Heracles Feuernatur unvereindar ist. Seine Priefter tragen weißes Leinen. Pos nudus zeigt, welche Lichtbedeutung die nackten Filße unscres Pamfülischen Bildes haben. Silius spricht von dem Kult des Gaditanischen Heracles, den Arrian Kxped. Alex. 2, 16. Tyrius nennt. Bergl. Paus. 7, 5, 3.

<sup>1)</sup> Zu Argos wird bas auf den Altar gefallene Feuer fünstlich genährt. Schol. Sophoel. El. 6. Plutarch, Qu. gr. 24.

<sup>2)</sup> Welker, Trilogie Prometheus S. 71. Serv. Ecl. 6, 42.

<sup>3)</sup> Aen. 6, 745. Dones longa dies, perfecto temporis orbe, — Concretam exeruit labem, purumque reliquit — Aetherium sensum, atque auraï simplicis ignem, wozu Servius bemerkt simplicis, non urentis, b. h. nicht ein stossschaften, qui constat de ligno et aëre, sondern das  $\pi v \rho \nu o e \rho o v$ , ignis sensualis, wobei sensus durch  $\nu o v \varsigma$  erklärt wird. Ebenso unterscheidet Plato im Timäus das brennende und das nicht brennende Feuer.

<sup>4)</sup> Masser: Paus. 9, 20. 4. Lust: Servius Aen. 6, 740. Oscilla in sacris Liberi. Feuer: tæda aut sulphure Liv. 39, 13. Aristoph. Ranæ 447.

<sup>5)</sup> Ueber biese breisache Stufe ber Reinigung besonders Serv. Aen. 6, 741. Georg. 2, 389,

welcher lette und bochfte Gedante fich an die Mpfterienlampe anschließt. Es ift berfelbe, ber in der lofung der Prometheis, in der schon die Alten die Offenbarung der Mufterienlehre erkennen wollten, vorliegt. Sier und dort der gleiche Fortschritt von Stofflichkeit zu Unftofflichkeit, von Unreinheit zu bem Ruftand bochfter Lauterung. Sier und bort Uebertritt aus dem Mutterthum in bas Baterrecht bes Lichts. Sier und bort die Unruhe bes erwachenden Bewußtfeins ale Beginn eines Rampfes, ber burch die ichwersten Brufungen bindurch jum Siege des geistigen Sonnenpringips über die Macht ber Materie hindurchführt, und ben bem Mutterprinzip des Stoffe in ichwerem Rampfe entriffenen Menschen au der Gemeinschaft mit den Göttern erhebt. Die Aufnahme biefes Rampfes und feine Durchführung ift bas Biel bes menschlichen Daseins. Dem Moften, ber zu ben bochften Graben ber Beibe gelangt, wird fie als bochfte Bergeiftigung bes Initiationsgedankens nabe gelegt. Durch die Finsterniß jum Licht, durch Die Materie jum Geift, von der Erde jum himmel, durch das Mutterthum des Stoffe jum Baterthum ber Sonne, bas ift die Bollendung ber bionpfischen Religion, ju welcher fie in ihrer Berbindung mit dem apollinischen Rult durchdringt.

Die mannliche Sonnennatur ergreift nun auch das weiblich stoffliche Ei. Ich habe oben bemerkt, daß es der mütterlichen Materie nicht gegeben sei, über die lunarische Natur hinaus in die unstofflich-solarische hindurchzudringen. Des Stoffes sich ganz zu entkleiden, vermag sie nicht. Sie bleibt, wie Helena, wie Psyche, wie alle großen Naturmütter, auf der Mondstuse zurück, und kehrt als nächtlich leuchtende Luna, als uranische Erde, am himmel wieder. Um so besachtenswerther ist es nun, daß in einigen Borstellungen der alten Religionen auch das mütterliche Prinzip die Sonnennatur anzieht, und jener Stofflichkeit entkleidet erscheint, auf der es seinem innersten Wesen nach ruht. Athene, das mütterliche Prinzip, das als chthonische und als uranische Erde des stofflichen Lebens materielle Grundlage bildet, das beim Scheine der nächtlichen Lampe der tellurischen Körper gröberes, der uranischen seineres Gewand mit vollendeter Künstlerhand wirkt, sie geht in geistiger Natur aus Zeus haupt hervor, vollendet

welche Stellen in ihrem ganzen Zusammenhange nachzulesen sind. In sacris Liberi omnibus tres sunt istw purgationes: nam aut twa purgantur, aut sulphure, aut aqua abluuntur, aut aëre ventilantur: quod erat in sacris Liberi. Diese, erst ganz stofslich gedachte Lustration wird zum Bilde der geistigen erhoben. Prudentioribus tamen aliud placet, qui dicunt sacra Liberi patris ad purgationem animw pertinere: omnis autem purgatio aut per aquam sit, aut per ignem, aut per aërem etc. Mis höchste Lustration erscheint das Feuer in den Issampsterien. Apulej. 11. p. 260. (Isidis navem) summus sacerdos twa lucida et ovo et sulphure, solemnissimas preces de casto præsatus ore, quam purissime puriscatam, Dew nuncupavit dedicavitque. Ueber die Lustration des Nestes vor der Eident Columella, R. R. 8, 5. p. 332. Bip. Sulfure atque bitumine atque ardente twa perlustrant.

wie das Bort aus dem Munde. Richt aus des bochften Gottes Schenkel if fie geboren, wie Dionpfos, nicht Bujroe wie biefer, fondern mutterlos, ausfolieflich auf dem geistigen Baterthum rubend. Gine gleiche Berklarung zeigt das weibliche Pringip in dem delphischen Rult. Themis-Gaa, die ftoffliche Urmutter, hat das Drakel zuerst inne. Apollo selbst ist der Mutter Sohn, und wird bei Aefchylus von den Erinven diefes ftofflichen Ursprungs gemabnt, da er jum Umfturg ihres alten Mutterrechts fich erhebt. Aber er erfteigt die bochfte Stufe des metaphyfisch solarischen Seins, und bekleidet so das in feinem Ursprunge ftofflich mutterliche Ur-Gi mit der reinen Lichtnatur. In Giform erscheint ber belphische Omphalos auf einem Basenbilde bei R. Rochette, mon, inedits, planche 35, das gerade dadurch fo besondere Bedeutung gewinnt, daß es die mabre Geftalt des fo vielbestrittenen Tempelsteins über allen 3meifel erhebt, und ben Urfprung ber übrigen, bald aus der Salbirung des Gis bervorgebenden. bald ber Byramidalform fich nabernden Bildungen erflart. ) Auf einer Bafis von zwei Stufen fteht der in volltommener Giform dargeftellte Omphalos, auf dem breitern oder weiblichen Ende aufgerichtet. Bei ihm fucht Drest Schut gegen den Angriff der Erinven, welche der auf dem Dreifuß fibende, mit bem Lorbeerzweig versehene belphische Gott gurudweist.2) Rach Strabe's Bericht war der Omphalos rings mit Tanien umwunden,3) wie wir ihn auf den übrigen genannten Monumenten, g. B. auf dem Bafenbild bei R. Rochette Tafel 37, erbliden. Die Binden zeigen bier den Bechfel der fcmargen und weißen Karbe, beffen Bedeutung und beffen Beziehung ju ber Gi-Ibee nach ben fruber gemachten, Bemerkungen nicht zweifelhaft sein können. Der Wechsel von Leben und Tod in der tellurischen Schöpfung, welcher eben daburch ewige Jugend erhalten wird, wiederholt fich in dem Muthus von den beiden Raben oder Ablern. Die von Aufgang und Untergang ber in entgegengesetter Richtung fliegend, ju Delphi fich begegnen, und auf dem Omphalos felbst dargestellt waren. Sie entsprechen den beiden ewig fich entgegenfließenden Stromen des Berdens und Bergebens,

<sup>1)</sup> Tas Sefäß stammt von Ruvo, und ist mit der Sammlung des Generals Koller in das Bertiner Museum übergegangen. Man vergleiche über den Omphalos Bröusted, Reisen und Forschungen in Griechenland 1, 113. R. Rochette, p. 188, n. 3; p. 193, n. 3. Formen desselben Bignette zu p. 155. Millin, gal. mythol. 16, 55. Gerhard, auserlesene Basenbilder 3, 322, Metroon. Tasel 2, 1. 2; Tas. 1, 1—5. und p. 29.

<sup>2)</sup> Man erkennt bas Borbild ber Aefchplischen Darftellung. Kumenid. 40-43.

<sup>3)</sup> Strabo 9, 419: τῆς γὰρ Ἑλλάδος ἐν μέσρ πός ἐστι τῆς συμαάσης, τῆς το ἐντὸς Ἰσθιοῦ καὶ τῆς ἐκτός, ἐνομέσθη δὲ καὶ τῆς οἰκουμίνης, καὶ ἐκάλεσαν τῆς γῆς ἀμφαλέν, προἀπλάσαντες καὶ μῦθον, ὁν φησε Πίνδαρος, ὁτι συμπέσοιεν ἐνταῦθα οἰ ἀκτοὶ οὶ ἀφοθέντος ὑκοὸ του Δώς, ὁ μὲν ἀπὸ τῆς δύσεως ὁ δ'ἀπὸ τῆς ἀνατολῆς, οὶ δὲ κόρακὰς φασε. δείκνυται δὲ καὶ ἀμφαλός τις ἐν τῷ ναῷ τεταινωμένος καὶ ἐκ' κὐτῷ αὶ δύο εἰκόνες του κύθου.

und erinnern an jene awei fich befampfenden Bogel ber beiligen Insel bes Liger. ebenfo an ben Corvus, beffen Gefieber Apoll aus weiß in ichwarz verwandelt. Dadurch erhalt ber Omphalos felbit die Bedeutung bes boppeltgefarbten Gi's unfere Bamfilischen Grabbilbes. Die Licht - und Die Rachtseite ber Ratur, Tob und leben find in ihm enthalten. Much beibe Gefchlechter verschließt er in fich. Ungesondert ruben in ibm Omphalos und Omphale, Die burch fteten Geschlechtswechsel gegenseitig in einander übergebenden Raturpotengen. Daraus erflart fich die Runfzahl ber ebenfalls eiformig gestalteten schwarzen Rorper, welche bie Dberfläche bes Omphalos auf ber Ruvefer Bafe bededen. Denn bie Begiehung der Runf gu ber Bereinigung ber beiben Geschlechter, gu Gbe und ftofflicher Mifchung, tann nach ben oben angeführten Beugniffen feinem Zweifel unterliegen. 1) So vereinigt fic Alles, Die weiblich-ftoffliche Idee bes Ur-Gi's auch fur ben belphischen Omphalos berguftellen, und beffen eiformige Geftalt als Ausbrud seiner religiofen Bedeutung über allen 3weifet ju erheben. In biefer Ratur fchlieft er fich an den Rult der Themis-Gaa an, und führt feinen Urfprung auf die Reit gurud, ba bas belvhische Dratel noch im Befine ber ftofflich mutterlichen Erbe war, und jener Themis angehörte, in deren Mpsterien die weibliche weels bis julett ihre Berehrung fand. Όμφαλος Γης gewinnt von biefem Gefichtspuntt aus eine Bedeutung, die von der fvater damit verbundenen wefentlich abweicht. Es bezeichnet urfprunglich ben etformig geftalteten Rultftein ber Mutter Erbe. und erhalt erft spater unter ber herrschaft ber apollinischen Religion jene Auslegung geographischer Ratur, wonach Delphi ale ber Mittelbunkt nicht nur von

<sup>1)</sup> Rach Plutarch Ei ap. Delph. 7. follte E baburch au Apoll in besonberer Begiebung fteben. baff es bie Runfgahl begeichnet. Diese führt Apollo, ber sonft Bebbomagetes und mit ber Sieben verbunden ift, in seiner noch unreinern, bionpfischen Naturftufe. Man lefe barüber o. 9, aus welchem ich ein Stild, bas auf bas angebeutete Berhaltniß beiber Botter klares Licht wirft, hier mittheile. "Die Beisen nennen die Berwandlung in Feuer Apollo, wegen des Alleinseins (a-nolus, eine Etymologie, beren Unrichtigkeit ber Ibee, die daburch gestützt werden foll, keinen Abbruch thut), und Phoibus wegen ber Reinheit und Unbefledtheit. Singegen bie Berwandlung in Binbe, Baffer, Erbe, Geftirne, in bie Geschlechter ber Thiere und Pflanzen, sowie bie Einrichtung und Anordnung alles beffen, fiellen fie unter einer Zerreigung und Zerftudlung vor, nennen bieselbe Dionysos-Zagreus, Nyctelius, Isodætes, und Meiben Untergang, Bernichtung, Tob, Wiebergeburt, in folche Kabeln und Räthsel ein, die den besagten Berwandlungen entsprechen. Daher singt man Dionysos bithprambifche Gefange voller Gemuthsbewegung und Beranberung, voller Borgange und Umichweife, - "benn, wie Aelcholus faat, ber laut schallende Dithorambe muß bem allgemeinschaft= lichen Dionysos folgen," - bem Apollo hingegen fingt man ben Bäan, eine züchtige und wohlgeorbnete Muse. Diesen ftellt man auf Bilbfaulen und Gemalben immer jung und unveralternd vor, jenen aber unter vielerlei und mannigfaltigen Gestalten; und überhaupt schreibt man bem Apollo Bleichheit, Ordnung und unvermischten Ernst, bem Bacchus hingegen allerlei Scherz, Muthwillen, Raferei und Ungleichheit zu, und ruft ihn an als ben bie Weiber empörenben Evius, ober ben burch rasende Chrenbezeugungen verherrlichten Dionpsos."

Bellas, sondern ber gangen oixovuern, ber Omphalos in biefem Sinne Rabel ber Erbe fein follte. Bon Themis-Baa geht bas Ei mit dem Dratel auf Apoll über, und ersteigt die gleiche Sohe der Bedeutung, ju welcher ber mannliche Lichtgott burchbringt. Dit Apoll felbft wird es ber ftofflichen Ratur, beren Ausbruck es ursprünglich war, mehr und mehr entruckt. An bem Bilde ber Urmutter Erde findet Dreet seinen Schut, da er boch selbst der Erde Recht verlest hatte, wie Alcmaon, deffen Rus Gaa nicht mehr auf fich dulben konnte. In Berbindung mit Apoll nimmt das Gi apollinische Natur und Bedeutung an. Es wird der Bertreter bes Baterpringipe, das in der Sonne rubt, und ber Ausbruck jener bochften Luftration, burch welche Apoll die Seele von ben Schladen bes leiblichen Daseins reinigt, und zu ber ruhigen Rlarbeit feiner eigenen bochften Lichtnatur gurudführt. In Diefer Bertlarung ericbeint bas belphische Omphalos-Gi auf bem Ruveser Bafenbilde. Alle Beftandtheile bes Bemalbes beben bie Initiationsbeziehung beffelben recht gefliffentlich bervor. Die höchste apollinische Entwidlung ber Bachud-Ibee tritt in ber Darftellung bes ben Omphalos faffenden, von bem Gotte bes Lorbeers gegen ber Erinpen Strafe in Schut genommenen Muttermorbere, mit besonderer Bedeutsamteit bervor.

Diesem zu apollinischer Sonnennatur erhobenen Gi schließt sich der indischägyptische Phönig-Mythus erläuternd an. In diesem hat das Gi seine stofflich weibliche Natur ganz abgelegt, und die männliche des solarischen Lichtes
angezogen. Aus Myrrhen bildet der Bogel ein Gi, so groß er es zu tragen im
Stande ist. Dann hölt er es aus, legt seines Baters Leiche hinein, und füllt
die Deffnung wieder mit Myrrhen an. Das Gewicht wird durch die hineingelegte Bürde nicht schwerer. Dieses Ei nun trägt er nach Aegypten, legt es zu
heliopolis auf dem Altar der Sonne nieder, und übergiebt es den Flammen. In allen diesen Zügen, so wie in des Bogels Farbenschmuck, seiner Lichtkrone,
die er auf Münzen sührt, seiner Berbindung mit der apollinisch männlichen
Palme, ist das männliche Lichtprinzip nicht zu verkennen. Des Lichtes Unkörperlichkeit wird durch den Gegensah der Myrrhenlast noch besonders hervorgehoben.
Gewichtlos ist das Sonnenlicht, und gänzlich unstofflich, körperlich dagegen und
schwer das, was es erzeugt, die Myrrhe als Sonnenprodukt. Mutterlos, ans

<sup>1)</sup> So Herod. 2, 73. Die bebeutenbsten übrigen Zeugnisse stehen bei Plin. 10, 2; Taciti annal. 6, 28; Solinus c. 33; Philostr. vita Apollon. 3, 49; Tzetzes, Chil. 5, 6; Schol. Aristid. Tom. 2, p. 107. Jebb., wozu man Kreuzer, Symb. 2, 163—169, Spanheim, de usu et praest. num. 5, 13 de phænice in nummis vergleichen muß. Dazu kommt Lactantius, carmen de Phænice, welches Martini 1825 zu Lüneburg wieder herausgegeben hat. V. 104: Seque ovi teretis colligit in speciem. cs. 120. Grässe, Beiträge zur Literatur und Sage des Mittelalters. Dresden 1850. S. 71—79.

bem Bater allein ift ber Phonix bervorgegangen. 1) Das Gi ift nicht feine Geburteftatte, vielmehr die Todeshulle, welche vom Feuer verzehrt, jum Lichte, bem ber Bater angebort, gurudtebrt. Das Gi ericbeint alfo bier nicht als Grundlage ber leiblichen Geburt, in welcher Bedeutung es sowohl die indische als Die ägpptische Mythologie kannte, baber auch nicht als Darftellung bes ftofflichen Mutterleibes; es ift vielmehr bestimmt, vom Reuer vergehrt, und felbit mit bem Urpringip alles Lichts vereinigt zu werden. Stofflich und verganglich ift, was das mutterlich-tellurische Gi aus fich gebiert, unftofflich und der Unfterb. lichkeit theilhaftig, mas aus dem Mprrben-Gi bervorgeht. Mit der Materie theilt Die Mutter Die Eigenschaft ber Schwere, mit dem Lichte ber Bater Die der Gewichtlofigfeit. Das ftoffliche Gi führt das aus ihm geborne Leben jum Tobe, bas Sonnen-Ei umgekehrt ben Tod jum Leben. Dort wird Beiß in Schwarz, hier Schwarz in Weiß verwandelt. Dadurch verknüpft sich mit dem Phönir-Ei Die Idee der Biedergeburt aus dem Tode, und es zeigt fich, wie nabe die driftliche Auffaffung bes Phonix-Mpthus, ale eines Brototype der Lehre von der Auferftehung bes Fleisches, dem beidnischen Gedanken felbft lag.2) Die bisberigen Erklärer der ägnytisch-indischen Sage haben fich darauf beschränkt, die aftronomischdronologische Begiehung berfelben zu ber Idee eines großen Weltjahres, und der in festen Berioden ewig gur Gelbstverjungung gurudtehrenden Zeit hervorzuheben: Ift nun diefe nach ausdrücklichen Zeugniffen der Alten ganz unbestreitbar, so zeigt doch auch fie eine besondere Ausbildung der allgemeinen folarischen Grundidee, welche den Phonix=Mpthus beherrscht. Auf die Berbindung deffelben mit ben Borftellungen der Alten von dem Ur-Gi wirft fie dagegen tein Licht. Diese Frage ift noch nie beantwortet worden, und doch lag es fo nabe, fie aufzuwerfen. Aus dem weiblichen Ur-Gi ift alle Schöpfung hervorgegangen; den großen ftofflichen Naturmuttern wird es beigelegt, den Mondfrauen allen tommt es gu, aus ben beiben Gibalften find himmel uud Erbe, aus feinem Inhalt ift

<sup>1)</sup> Tacit. l. c. confecto quippe annorum numero, ubi mors propinquet, suis in terris struere nidum, eique vim genitalem adfundere, ex qua fetum oriri.

<sup>2)</sup> Ueber die Anwendung der Kirchenlehrer Larcher zu Herod. 2, 73. (T. 2, p. 320). Daß schon die Nichtchristen dieselbe Bedeutung mit dem Phönir verdanden, zeigen die vielen Münzen, welche die Apotheose der Kaiser durch jenen Bogel, oft mit der Umschrift Aeternitas, Aeternitati Aug. andeuten. Claudian in Phænice 63 nennt ihn weterna avis, und auf diesen Glauben bezieht sich der christliche Dichter, wenn er singt:

Έλληνικοίς Έλληνες εξέαντες λόγοις Πείθητε, λοιπόν την ανάστασιν σέβειν.

Es ift baber ber Phönir auf ben Cenotaphien ber beil. Märtyrer, ber auch in ben actis passionis St. Cwciliw erwähnt wird, wie die Mehrzahl ber alteften driftlichen Symbole, ber heibnischen Kunft und ber heibnischen Auffassung entlehnt.

Alles, was im Lichte lebt und webt, entstanden. Das Gi erscheint in jeber Diefer Berbindungen ftofflich. Als Darftellung bes mutterlichen Raturpringips fteht es an der Spipe der Entwicklung der ftofflichen Belt. In dem Phonig-Mythus dagegen schen wir es in einer gang andern Natur: nicht weiblich, fondern mannlich, nicht tellurisch und nicht lungrisch, sondern folgrisch, nicht ftofflich, sondern untorverlich, nicht als Anfang, sondern ale Ende, nicht in ben Bechsel und die Bewegung ber werdenden Belt eintretend, fondern bemfelben entrudt, und durch das Reuer dem Urquell bes reinen Lichts und ber harmonie ber feienden apollinischen Welt, in welche ber vergötterte Bogel unter dem Rlange der Sterbelieder, Die er fich felbst fingt, emporfteigt, gurudgegeben. Das Gi erscheint bier in feiner bochften Erbebung. Aber diese ift augleich feine Auflösung. In der Bereinigung mit der folgrischen Boteng verliert es feine Einatur. Die Bollendung ift jugleich Uebergang in eine neue Form. Die Bermandlung in Feuer nennen die Mystiker nach Blutarche oben mitgetheilter Stelle, Apollo, wegen bes Alleinseins, wobei bas Feuer als simplicis aural ignis aufgefaßt wird. 1) Auf Belios Altar vom Reuer vergehrt, läßt bas Morrben-Gi, Die in ihm verschlossene untörperliche Kraft des Baterthums, von jeder Beschwerung bes Stoffes gereinigt, jum himmel entsteigen, und ju bem Urfige bes reinften Lichte zurudlehren. In Belios Sonnen-Gi erhalt bas aphroditisch-ftoffliche Ur-Ei feine Bollendung. Fallt diefes aus bem Monde gur Erde berab, fo tehrt jenes als reine Rlamme gur Sonne gurud. Tritt jenes abwarts in die niedere Belt bes Berbens und Bergebens ein, fo nimmt biefes nach vollendetem großen Generationsjahre bie Richtung nach aufwarts, um mit Burudlaffung jeber ftofflichen Befleidung die Grengen der lungrifch-werdenden Welt an die Ewigfeit der folgrisch-seienden zu vertauschen. In Berbindung mit dem fich zwischen zwei Bolen bewegenden Stoffe wird das Ei Darftellung ber Reit; benn Chronos ift die nothwendige Form jedes Werdens, jeder ftofflichen Entwidlung, er ift die in der Bewegung begriffene Schöpfung felbft. In diesem Sinne führt Beracles-Chronos, den die Orphiter Xoovos appearos nennen, bas ftoffliche Welt-Gi, bas auch hier auf die πατρική δύναμις jurudgeführt wird; geflügelt ift er, wie alle Bewegung ber werbenden Belt, schnell dabin eilend, wie alles Leben in ber Beit.2) Mit bem Werden bort auch deffen Form, die Beit, auf. Ueber ber lunarischen Region ber Bergänglichkeit und des stofflichen Entstehens giebt es keine Zeit mehr. Dort ift keine Materie, daher auch kein Entstehn und kein

<sup>1)</sup> Aen. 6. 745.

<sup>3)</sup> Damasc. principia p. 380-384 Kopp. Auf Eilicifcen Mingen trägt er es fcmell eilend babin, auf anbern halt er es rubig in ben Armen. Das Genauere water.

Bergebn, mithin teine Beit. Das Chronos-Ei tann also bort teine Aufnahme finden. In die solarische Welt tritt die Kraft, ber Gi-Berbullung entfleidet, ein. Abgelegt ift Die tellurifde Stofflichkeit bes mutterlichen Gi's, verzehrt Phonix Morrbentugel; jeder materiellen Natur entledigt, ale reines Reuer tehrt bas Baterpringip gu bem Lichtreich, Die vollendete Beit gu ber geitlosen Belt bes folgrifden Seine gurud. Go bat fich von unten nach oben fortidreitend bas Ei ftufenweise seiner Rorverlichkeit entfleidet, aulent in bem bochften Lichtvringip feine Auflofung gefunden. Dit ber fucceffiven Entwidlung bes Gefchaffenen ift auch bas schaffende Bringip felbst zu immer reinerer Darftellung gelangt. Bulest erscheint jede Stofflichkeit überwunden, Die weibliche Gi-Natur gang abgelegt. Das Licht entfteigt der Berpuppung ber Materie, und ftellt die gottliche Rraft, ben wer, bas woren ber erschaffenden Boteng in voller Reinheit bar. Bas zuerft mar, tommt aulest gur Darftellung und gum menfdlichen Bewuftsein. Es tritt ein. was Ariftoteles über die Theile ber Thiere 2, 1 alfo ausspricht: "Das im Werben Nachfolgende ift der Ratur nach das Erfte, und das dem Entfteben nach Lette ift guerft. - Ce muß folglich ber Beit nach ber Stoff und bas Entfteben bas Erfte fein, bem Begriffe nach aber bas Befen und bie Form eines Reben." - Das ftofflich Erfte ift nicht mehr bas Bringipielle; es treten, wie in ber zweiten orphischen Rosmogonie, rein intellectuelle dozai den materiell faglichen voran.

9.

Die lunarische Stufe ber Dionpsos-Ratur, welche uns zu ber solgrische apollinischen und zu der richtigen Burbigung bes in der brennenden Dellambe enthaltenen Dofteriengedankens führte, bietet noch eine Seite bar, die mit ber Graberwelt in der innigften Begiehung fteht. Dieselbe Berbindung bes Berdens und Bergebens, ber Licht- und ber Schattenseite Des Lebens, bes schaffenben und des gerftorenden Pringips, welche die unterfte Stufe des reinen Tellurismus beberricht, und die es allein vermag, der stofflichen Schöbfung ewige Berjungung au fichern, diefelbe kehrt auf der Mondstufe wieder. Ja, je entschiedener die Beugungeibee fich mit dem Monde und deffen nothwendig hermaphroditischer Natur verbindet, um fo flarer muß an ihm auch die negative, zerftorende Naturfeite, der Todesgedanke hervorgetreten. Jede Naturfraft umschließt nothwendig beide Potengen, und zwar nothwendig in demfelben Grade ber Entwicklung. Rur wo swiften beiben bas volle Gleichgewicht herrscht, und die zwei einander entgegenfließenden Strome bes Entstehens und Bergebens mit gleicher Rraft fich treffen, tann bas Leben feine ewige Frifche und Jugendlichkeit bewahren. Ifis fieht es ein, daß fie ben gefangenen Typhon wieder frei geben, und baburch ben

Rampf mit dem bosen Bringiv selbst wieder bervorrusen muß. Tophons gerftorende Thatigkeit ift der fichtbaren Schöpfung so unentbehrlich als die schaffende des Horus. Rur was jener verzehrt, kann dieser durch neue Zeugung ersehend verjungen, nur fo auch Ifis ju ftete neuer Erfüllung ihrer Mutterbestimmung gelangen. In Tophone Freigebung offenbart die große Mutter ihre Mondnatur. Der Mothus hat dieß dadurch angedeutet, daß er ihr Saupt gur Strafe jener That mit einem Ochsenscheitel schmudt, ben Mercur auf bes erzurnten borus Rath der Mutter statt des Kranzes, den fie trug, aufsest. 1) In diesem Schmucke erscheint fie als gebornte Jo, die von der Sonne ihre Befruchtung erhalt, und von ihrem Lichte erleuchtet ben nachtlichen himmel beberricht. Durch gleiche Berbindung des Gedankens find auch alle dionpfischen Mondfrauen Reprafentanten der negativen Naturseite, Berrinnen bes Todes nicht weniger als des Lebens, und als Grabgottheiten bie Mutterlichkeit ihrer ftofflichen Ratur nicht weniger offenbarend, ale bieß durch ihre Leben und Gedeiben leibende Bedeutung geschieht. In Ariadne's Berbindung mit dem Labyrinthe, in Aphrodite's Berehrung als Benus Libiting,2) in Artemis ichnell treffenden Geschoffen, in Demeter's und Rora's Berhaltniß zu Arboneus tritt die finstere Grabesseite der mutterlichen Mondnatur deutlich hervor, und darum erscheinen die Bilder der großen Grabesmutter oft, wie 3. B. auf einem ichonen Terracottarelief von Tarfus im Louvre, mit dem Zeichen des Mondes verbunden. Dieselbe Berbindung von leben und Tod zeigt fich auch in einzelnen Attributen. Ich bebe besonders den hund hervor. Wir haben ben bund oben ichon ale Darftellung ber ftete neu befruchteten, in fich empfangenden Materie, xion und wien, tennen gelernt, und bas Tempelbild der von einem phallisch gebildeten Manne verfolgten zuroacois pun erwähnt. In Diefer Bedeutung tritt er auch jum Monde in Die genaufte Berbindung. Er ift Dianens Thier, ihrem Dienste geweiht und ihrem Befen innerlich verwandt.3) Es ift die Zeugungsidee, welche er mit der Naturmutter theilt. wie er denn in diefer Bedeutung mit Aphrodite und Sfie verbunden erscheint,4> in dieser Bedeutung auch nach Ronnus Darftellung 5) Dionpfos auf feinen nacht-

<sup>1)</sup> Plut. Is. et Os. 19. 20.

<sup>2)</sup> Darüber auch Macrob. Sat. 1, 21: Venus lugens und Venus læta.

<sup>3)</sup> Euripides bei Plut. Is. et Os. 71. καὶ τὸν κίνα τῆς ᾿Αρτέμιδος, ὡς Εὐριπίδης Ἦπατης ἀγαλμα φωσφώρου κύων Ἰση. Callimach. in Dian. 90 ff.

<sup>4)</sup> Macrob. Sat. 1, 20. p. 322. Zeune: Dextera parte caput canis exoritur, mansuets specie blandientis. His selbs with folgenbermaßen geschilbert: Isis iuncta religione celebratur (cum Sarapide), quæ est vel terra, vel natura rerum subiaciens Soli. Hinc est quod continuatis uberibus corpus Deæ omne densetur, quia terræ vel rerum naturæ altu nutritur universitas. Auf ibrem römischen Tempel war His auf einem Sunde reitend dangestellt.

<sup>5)</sup> Nenn. Dion. 16, 185; 24, 343.

lichen Liebesabentheuern ftets begleitet. Es ift nur eine Folge Diefes Bufammenbangs mit der stofflichen Fruchtbarkeit, wenn derfelbe Sund nun auch die Schattenfeite ber Natur vertritt. Denn wie er in Dianens Geleit als Thier ber Berftorung auftritt, mit Secate besonders verbunden wird,1) dreikopfig die Unterwelt butet, freundlich die Ankommenden empfangend, aber jedem die Rudkehr verschließend, so erscheint er nun auf vielen Sartophagen, in der spatern Beit vielleicht nur ale Darftellung treuer, über ben Tob binquereichender Liebe, und untruglicher but, im Ursprunge aber ale Darftellung bes in bem Leben felbft rubenden Todesaedanfens. Auch ber Affe verdantt feine Aufnahme in Die Graber ber Lunusbeziehung, welche in ber agpptischen Symbolit besonbers beutlich bervortritt.2) Einen Affen zeigt das Wandgemalbe eines Grabes von Corneto. Einen andern fab ich unter ben Terracotten bes Louvre. Der Rrang, welcher seinen Ropf umgiebt, und die Leier, die er kauernd spielt, lassen über die bacchische Mysterienbeziehung biefes ohne Zweifel auch einem Grabe entstammenben Bildwerks keinen Zweifel.3) Kür die Bezeichnung der Mondnatur eignet fich der Affe durch die Mittelstellung, welche er zwischen der Thier- und ber Menschenwelt einnimmt, und die fich felbft in seinem Ramen simia, quam similis turpissima bestia nobis (Ennius), ausspricht.4) Liegt boch auch der Mond auf

<sup>7)</sup> Plutarch. Qu. rom. 108. Bergl.. Serv. Aen. 8, 652. — Qu. gr. 15 (ber hölgerne hund ber Locrer.)

<sup>2)</sup> Apuleius Met. 11, p. 260. nennt unter ben magnæ pompæ ante ludia auch ursam mansuem, quæ cultu matronali sella vehebatur, et simiam pileo textili, crocotisque Phrygüs, Catamiti pastoris specie, aureum gestantem poculum. Man erkennt ben Gedanken diefer Berbindung leicht. Der magna mater tritt in der Gestalt des mit dem weiten phrygischen Beibergewande bekleibeten Affen ein als schöner Hirt gedachter Ganvmedes mit dem goldenen Kintbecher zur Seite, dem weiblichen Stoss die befruchtende männliche Kraft, diese in Beibesgestalt, angethan mit der crocota, welche Clodius trug, als er das Fest der Bona Dea entheiligte. Cic. Harusp. 21. Der ernste Gedanke wird hier in satyrischer Form erkannt. Die Wahl der Thiere hingt von ihrer anerkannten Religionsbedeutung ab. Der Afse erscheint neben der Bärin wie Endomion neben Diana.

<sup>3)</sup> Bergl. Aelian. H. A. 7, 21; 5, 26. Micali, storia, tab. 101, 2. 3. Ucber die indische, ägyptische und karthagische Assenbergerung und der Cercopen oder Assendimmen Bändigung durch Heracles sehe man die reichen Nachweisungen Kreuzers, Symb. 2, 625—629, der ebenfalls auf die lunarische Beziehung des Thieres ausmerksam macht. Assengeburt Phlegon in den Fr. h. gr. 3, 622, 51. Der etrusksische Name der Assen und einer Mittheilung Strado's 13, 626 applos. Dieser Name schließt sich an den Stamm Ar, dessen Zeugungsdedeutung wir oden hervorgehoden haben, an. Reineswegs zusällig ist das Zusammentressen dessentung wir oden kervorgehoden haben, an. Reineswegs zusällig ist das Zusammentressen dessen dies weichte, Pausan. 5, 12, 3. Man konnte also in der That die Inselnamen Arime, Inarime und Pitæcussæ zusammenstellen, worin die Mythen, in denen dieß geschieht, ihre Beranlassung haben. — Albricus, de deorum imagg. 19. Juxta Bacchum erant imagines trium animalium, scilicet simiæ, porci et leonis, quæ pedem unius vitis circumire videbantur.

<sup>4)</sup> Ihre Nedereien, Possen und Spiele, welche Plutarch in der Schrift, wie der Schmeichler

der Grenze zweier Welten, beren tiefere und hohere Natur er in feinem aus beiden gemischten Dasein bereinigt. Wie der Mond der Sonne, so abmt ber Affe dem Menschen nach, und wie in jenem der ftoffliche Charakter die Oberhand behält, so auch in dem Affen, der, wie es die von Alciat auf die italienischen Studenten angewendete Erzählung von den Affenfoldaten des Ronigs Ptolemaus anschaulich barftellt, bem Reig ber Ruffe nicht zu widerfteben vermag. Ich zweifle nicht, das horapoll's Angabe, der harnende Affe bezeichne einen seine Fehltritte verbergenden Menschen, weil jener seinen Unrath zu bedecken pflege, ursprünglich auf des Thieres Beziehung zu der Alles in ihrer Kinsterniß begrabenden Nacht beruht. — Seine Beziehung zu Tod und Untergang zeigt der Mond, der fonft vorzugeweise ale die lebengebende, machethumbefordernde Mutter Aphrodite dargestellt wird, in seiner Bezeichnung ale Region der Proferpina;1) in seiner Identificirung mit Rore, die bald im Simmel und Lichte, bald in der Kinsterniß und Nacht sich befindet; 2) in seiner Theilung in zwei Salften, wovon die gegen den Simmel gekehrte die elpfische Ebene, Die gegen die Erde gerichtete die Ebene der Persephone, oder Antichthon beißt;3) in dem Mondaufenthalt der Damonen; 4) in dem Glauben, daß das Mondlicht in Baumen, Fleisch und Getreide die Faulnif und das Berderben befordere; 5) in der Bedeutung, welche die Aegypter der Mondsichel an Osiris Begräbnißfeste geben; 6) in der Bezeichnung Lung's als Tixy, die der Menschen Leben in stetem Bechfel herumführt;7) in der Darftellung des Mondes als Beginn der corruptiblen stetem Untergang verfallenden Welt; in dem Mythus, daß Typhon im Bollmond des Osiris Leichnam gefunden. Derselbe Gedanke hat bei Hesiod und Virgil Georg. 1, 276 folgenden Ausdruck erhalten: Bon fünf Tagen, welche Luna schenkt, find die vier ersten glucklich und jedem Beginnen forderlich. Der fünfte ift ein Unglückstag, an ihm wurden Orcus, die Gumeniden, die Giganten geboren. Die Fünfzahl gehört dem Monde in feiner ehelichen Berbindung von

vom Freunde zu unterscheiden sei, als Gegenstand des Gelächters dem Ernst der arbeitenden Thier entgegensetzt, entsprechen ganz dem Charakter der bacchischen Feste, wie diese Servius Georg. 2 389 aus Anlaß der oscillatio und der dabei geübten Späße ad risum populo movendumsschildert.

<sup>1)</sup> Plut. de fac. in orbe lunæ. 28.

<sup>2)</sup> Plut. de fac. in orbe lunæ 26. 27.

<sup>3)</sup> Plut. de fac. in orbe lunæ 29. 30.

<sup>4)</sup> Plut. l. c. 32.

<sup>5)</sup> Sympos. 3, 10. Macrob. S. 7, 16. unb öfter? bei Plutarch de fac. in orbe lunsunb Sympos. 3, 10.

<sup>6)</sup> Is. et Os. 42.

<sup>7)</sup> Macrob. S. 1, 19.

Mann und Frau, von Stoff und Lichtkraft. Denn die Fünf kommt durch Berseinigung der weiblichen Zwei mit der mannlichen Drei zu Stande. Sie wird darum selbst She genannt, und Achilles-Lunus, der davon auf Ereta den Namen Bemptus trägt,') sowohl als Athene-Luna beigelegt. In diesen fünf Tagen ist Glück und Unglück, Tod und Leben verbunden. Denn nach heraclit verhält sichs mit der Welt ebenso, wie mit einer Leier oder einem Bogen, wo die Seiten bald aufgezogen, bald nachgelassen werden, und Euripides sagt:

"Bom Guten kann bas Bofe nicht getrennt fein; In rechtem Dag ift Beibes ftete gemifcht."2)

ein Glaube, der den Alten die Rothwendigkeit der fteten Trubung bes irdischen Blude durch Singutreten eines Unglude gur tiefften Ueberzeugung machte. Go wird der Mond Berkorperung des bofen, vernichtenden Naturpringipe. Er, der alles Leben begrundet, das Wachsthum fordert, jeglichem Liebeswerke Beiftand leiftet, fteter Befruchtung theilhaftig ju werden fucht, berfelbe tragt auch ben Tod in sich, verbindet sich mit dem Begriffe weiblicher Sterilität, wird selbst aum Ausbrud bes Grabgebankens, und ale orbandi potestas aufgefaßt.3) In biefer finstern Natur erscheint er als schreckliche Gorgo, beren Unblick genügt, Tod au geben, deren Geficht auch die Mondfrau Uthene auf ihrer von Schlangen umgebenen Aegide trägt, und die mit derfelben Bedeutung auf Rriegerüffungen, wie die ehernen Beinschienen bes Carleruber Museume zeigen, vielfältig angebracht wird. Gorgo, die Kreterin, hat an Afanders Tod ihre Freude. Auch die schreckliche Medusa ift eine Leben und Fruchtbarkeit gebende Raturmutter, aus beren blutenbem Rumpfe Begasus, bas zeugende Roff, und Chrysaor, ber berr ber goldenen Ernte, wie ihn die von Em. Braun am Binkelmannstage 1855 befprochene Campana'sche Base barftellt, hervorspringen. In feiner Racht= bedeutung erscheint ber Mond ale mannermordende Amazone, und auch biefer Tobesgedanke eignet die Amazonen vorzugeweise zur Aufnahme in Grabern und gu Grabesbuterinnen. Sie beben bie finstere, sterile und orbirende Seite ber weiblichen Natur hervor. Sie gleichen darin Medusen, beren Schönheit Verseus erft im Tobe erkennt, wie Uchill die Penthesilea's 4); denn von dem Dreiverein

<sup>1)</sup> Servius Aen. 1, 34. Hic apud Cretam Pemptus vocatus est, ut veteres auctores tradunt. Also Jdaischer Dacthlus, woraus die Nachricht des Ptolemæus Hephaistio Nov. Hist. 1, p. 183 ed. Westerm. (fr. h. gr. Müller 4, 337) éxaletro de nai Asaeros nal Moourd-seiz, ihr Licht, und die vielsältige Beziehung Achills zu Erzarbeit und der Eubäischen Chalcistiefer gehende Bedeutung erhält.

<sup>2)</sup> Plut. Is. et Os. 43.

<sup>8)</sup> Serv. Aen. 3, 139.

<sup>4)</sup> Paus. 2, 21, 6.

der Schwestern ift nur Medusa, die jungfte, fterblich. Rur Gin Auge, nur Ginen Bahn haben die Graen-Gorgonen, welche auch in Einzahl aufgeführt werden, 1) ebenso die Amazonen nur Gine Abkunft, die mutterliche, nach welcher fie allein genannt find. 2) Bersephone beißt Mounogeneia, die Eingeborene. 3) allen biefen Erscheinungen äußert fich ber gleiche Gedante. Die ftoffliche Schöpfung tennt nur einen Ursprung, ben mutterlichen. Die Rinder find alle unilateres, nicht διφυείς, wie nach Athenaus und Justin die Athener erst seit Cercope. Sie haben nur eine Mutter, teinen Bater. Diefes Spftem berricht auch auf ber Mondstufe, auf welcher bas Weib fo fehr über den Mann bas Uebergewicht hat, daß fich mit der Unrufung Luna's von felbft bie Beiberberrschaft verbindet, und Plutarch de facie in orbe lunæ dem Monde gang allgemein die Bewirkung der Feuchtigkeit und Beiblichkeit guschreibt. Ift aber bas Borherrschen der einseitig mütterlichen Natur der Lebens- und Lichtseite der Schöpfung eigen, fo fteht fie ju ber Nacht = und Tobesseite in noch naberm Beaua. Sier tritt ber Stoff vollende in feiner ausschließlichen Berrichaft berbor. Bu dem Stoffe, aus welchem er stammt, kehrt der entseelte Leichnam juruck. Derselbe Mutterschoof, der ihn ans Licht geboren, nimmt ihn wieder in feine Finfterniß gurud. Ift ichon bei ber Beugung bes Batere Thatigkeit eine im Dunkel des Stoffes fich verlierende, dem Anblid entzogene, der Bater baber niemals natura certus et verus, sondern nur fictione iuris pro vero habitus: fo fällt beim Tobe auch diese seine Mitwirkung weg. Sier fteht bem Leichnam Die Mutter allein gur Seite, fei es die Mutter Erde, fei es das irdifche Beib. bas an jener Stelle tritt, und in allen Studen, bei ber Geburt und im Tobe. als wahre  $y\overline{y}$  (yuv) von  $y\overline{y}$ ) erscheint. Darum beißen die Todten nicht Blutonii. sondern Demetrier, und von Mana-Geneta Manes; darum ift es in der Ocnudfabel eine Andeia ovos, welche das Seil auflöst; darum folgt die Mutter der Leiche, 4) fteht die Mutter am Scheiterhaufen, übernehmen Frauen, Die milo 3007000 povaines, die Todtenklage; darum kleiden fich die Lycier, wenn fie an der Trauer theilnehmen, in Beibertracht, worüber ich in meinem Mutterrecht manches que fammengestellt habe. Diefer Lycische Gebrauch ift badurch boppelt beachtens. werth, weil er fich mit der Lycischen Gynaitofratie, dem xoquarigen and uprepar, und den Lycischen, die Todten in ihre Obhut nehmenden, geflügelten Gimuttern, wie fie das Monument von Kanthus darftellt, verbindet. Denn hier feben wir

<sup>1)</sup> Gerhard, Myth. S. 583-585.

<sup>2)</sup> Bachofen, Mutterrecht. S. 1. 2.

<sup>3)</sup> Plut. de fac. in o. l. 28.

<sup>4)</sup> Ovid. F. 2, 810. passis sedet illa capillis, ut solet ad nati mater itura rogum.

bas Borberrichen ber mutterlichen Stofflichkeit in brei verschiedenen hochst mertwurdigen Meußerungen. Diefelben Gedanken der einseitig weiblich=ftofflichen Natur bruden die Amazonen, Die amazonischen Gorgonen, und die gorgonische Bersephone in gleicher Beise aus, und allen wohnt die Mondnatur bei, die bier wiederum vorzugeweise ihre Schattens und Todesseite zu erkennen giebt. Soll ich zu dem Allem noch Hecate's dreifache Natur, und die Doppelbeziehung des bem Mond fo nabe verbundenen Baffere ju Leben und Tod hingufügen? Bereinigt doch Secate in ihrer weiblichen Ratur den Doppelpol alles Lebens, die nascendi et vivendi und die moriendi potestas, beide sowohl in ihrer tellurischen als in ihrer lunarischen Stufe. ) Ift ferner bas Baffer, Diefes lebenzeugende Element, bas Ofiris Phallus in feinen Wogen malgt, Aphrodite's Gi birgt, Dionpfoe jum Bofeidon geredios ftempelt, und fo oft den Begriff der mannlichen Reugungefraft in feinem Ramen ausspricht, wie in Peneus, dem Glischen und Theffalischen méos (penis, mylos),2) in Larisus, Larius, in Arsen, in mare, mélayos, Jálassa (verwandt mit rálos, rúlos,) xvµa (verwandt mit xi'wv, xi'w), andrerseits auch wieder mit Grab und Tod in Berbindung, bald als unterirdischer Acheron. Anio, Eridanus,3) bald ale Lieblingestätte ber Todten, beren Graber vorzugeweise am Ufer ber Gemaffer errichtet werden. In den Gumpfen um Babylon fieht Alexander die Ronigegraber der einheimischen Berricher. Um Gngaifchen Sumpffee werden die der Lydischen Konige errichtet. In den Moraften des Belabrum hat Acca Carentia ihr Grabmal. An dem Waldstrome Oceanus zeigen Epcier Baufanias (1, 35, 6) bas Grab Gerpons. Bas foll ich weitere Beisviele baufen, wenn die Nekropole von Castel d'Affo dieselbe Anlage zeigt, Strabo bas Marsfeld am Tiber als Graberstätte bezeichnet, und Plutarch de mul. virtut. am Ende, felbst ein Beispiel anführt, wie man, gleichwie durch den Guripus bes Circue; burch funftliche Mittel ben Mangel bes Baffere bei Grabern zu erfeten fucte. Das lebenzeugende Element4) wird zum Todesftrom, und das ewig

<sup>6)</sup> Aen. 4, 511.

<sup>2)</sup> Daher Georg. 4, 354: Penei genitoris ad undam.

<sup>3)</sup> Georg. 4, 369—373. Aen. 6, 659. Anio wie Anius, ber belische Priester, ber Mann ber Trauer, wie ihn sein Mythus barstellt, von árla; baher Anio wie Acheron ber Leibensstrom, obwohl die Etymologie ὁ άχεα ὁέων an sich unrichtig, und ber andern, nach welcher Acheron sich ebenso an Ach anschließt, wie Achilleus, Achelous, Achaïa, Acharnæ, Acis, Acca und andere Formationen, unterzuordnen ist.

<sup>4)</sup> Plut. Is. et Os. 33. Serv. Georg. 4, 264. Hæc autem non sunt per poëticam licentiam dicta, sed ex Aegyptiis tracta sunt sacris: nam certis diebus in sacris Nili pueri, de sacris parentibus nati, a sacerdotibus Nymphis dabantur: qui cum adolevissent, redditi narabant, lucos esse sub terris, et immensam aquam omnia continentem, ex qua cuncta procreantur. Unde est illud secundum Thaletem: Oceanumque, patrem rerum. Daher

einförmige Klagegeton seiner Wogen ber Nereiden Trauergesang um Achills frub zeitigen Tod. Go fingt der Chor Aeschylus Prometheus:

Und klagend rauscht der weiten See Bogenschlag, die Tiefe seufzt, Fern nachhallt Aldes dufterer Abgrund, Der heiligen Strome rieselnde Quelln beweinen beine Trubsal.

Ueberall zeigt fich dieselbe Grundidee: das Leben ift zugleich der Tob; Benus auch Libiting; Apbrodite auch bie Menichenmorberin; ber Mond zugleich Quelle bes Berbens und Bergebens, lieblich und weiß in jener, haglich erschreckend und schwarz in bicfer Funktion; in beiben bem Baffer verwandt, in welchem er feine Nahrung findet, bas er aus ber Erde quellen läßt,2) mit dem er in nacht lichem Thau die burfienten Kelter erquidt,2) in welchem er auch, wie icon bie Alten mußten, 2) Gbbe und Fluth, bes Bechfele Bild, durch feinen auf alles Tellurische so mächtig wirkenden Einfluß hervorruft. Diese Rachtseite brudt fic auch in bes Mondes äußerer Erscheinung sehr bestimmt aus. Entsprechend feiner doppelten Gerricaft über Leben und Tob ericheint er emig wechselnd, emig Die ffulle ine Richte gurudführent, fo bag, wie ein Alter bemerft, ibm fein Rleid je paffen murte. Emig führt er ten Rampf gegen Finfterniß, wie Sorus gegen Topbon, bald unterliegend, bald fiegreich. Wie bie Doppelfarbe in bas Gi, so theilt fich Beiß und Schwarz in seine Scheibe. Schwarze Rleden berungieren feine belle Oberflache. Diefelbe Buntichedigfeit zeigt bes birfches fell, ber baburd feine Bermanbtidaft mit Diana bestätigt. 4) Denn fein Bezug gu ber Montfrau rubt nicht in Diefer Achnlickfeit allein. Er ericheint in bem baumartigen Geweib und in seinem Braude, es abzufiogens) und in ber Erbe ju bergen, ale Bild ber mutterlichen Erbe, Die aus ihrem Schoofe Die Baume bes Baldes hervormadfen läßt: eine Beziehung, Die felbft in ber Bezeichnung Dama niedergelegt ift. Denn Dama folieft fich an Damia, Damium, Damiatrix,9

mire Potbageras, ber jener Lebre fic anichles, von bem filus Ceia begrüßt: Salve, Pythagora Aelian. V. H. 2, 26; 4, 17.

<sup>1)</sup> Paus. 3, 26, 1.

<sup>2)</sup> Alkman bei Plut, de fac, in orbe lun. 25. Hutt. 13, 82.

<sup>3)</sup> Plut, de placit, philosoph. 3, 17, de facie in orbe lunæ c. 29. Hutt. 13, 81.

<sup>4)</sup> Diodor. 1. 11. Nonn. 9. 189. Her wird des Dienwies Nebiell als Bild des gestimmten Simmels derrachtet. Durch die eine Besiedung wird die andere nicht wierelegt. Genug, daß die fembelische Auffahung dergestellt ist. Als Auridum der Artemis & aografiedu und Laphria. Paus. 7. 18. 7. Bulletino dell' Inst. 1837. p. 206. — Desveina: Paus. 8, 10, 4, wie ausch Memesks sieden den Herich in idrer allgemeinen Munterbedeutung, wie Diana.

<sup>5)</sup> Plin. S. 50. Plutarch Sympos. 7, 2, in. De Pyth. orac. 19.

<sup>6)</sup> Festus. v. Damium. p. 68. Müller.

Damascus, auf Mungen burch ben von einer Birfctuh genahrten Beros Abcus dargestellt, an das deutsche Damm, an δημος und δη gleich γη an. Wie ber Mond nach dem Baffer, so schreit der Sirfc nach der Quelle, eine Gigenschaft, die ihm noch in dem driftlichen Alterthum eine Beziehung zu den Baptifterien verleiht.1) Ale Beigabe ber Erbe ericheint er auf einem Cameo bes Mufeum Morentinum, das Start de tellure Den jum Mittelpunkt seiner Darftellung gewählt hat.2) Der Mond ift ferner durch seine Berbindung mit der Racht das Todesgestirn. Er bringt den Schlaf und die Ruhe und jene Stille, die dem Urchaod, wie bem Grabe, bas zu jenem gurucfführt, und ben Mpfterien beigelegt wird, die das Feierliche noch feierlicher, das Furchtbare noch furchtbarer macht, bas Untlig der Mondicheibe felbit ale gringende, verderbendrohende Maste erscheinen läßt, den Manen und den silentia regna entspricht, und in den Grabern durch die vielen Darstellungen jener in der Kunst als Stillleben bezeichneten Szenen einen ergreifenden Ausdruck gefunden hat. Wie die Sonne allmorgendlich bas Leben und die Bewegung erweckt, und so mit ihren Strahlen Memnons Saule den ersten Klang entlockt, führt umgekehrt der Mond alles zu Ruhe und Stillschweigen jurud.3) Er ift bas Gestirn ber Ruinen, durch dieselbe Eigenschaft auch das der Gräber, und auf Grablampen, wie z. B. auch auf einer Tarfischen, oft abgebildet. Bei Nacht werden die lemuria gefeiert, bei Nacht die funera gehalten. 4) Der Mond weicht ber Sonne, wie die Nacht dem Tage. Die Alten faffen diefe Erscheinung als eine Geburt bes Lichts aus der Finfterniß, b) und erkennen darin die tägliche Wiederholung eines großen Afte der Rosmogonie. Auch bierin behauptet das stofflich weibliche Bringip sein Bringipat in der Schöpfung. Es ift das Erfte, das ursprünglich Gegebene. Belios ftebt au Rog im Sohnesverhaltniß, er ift das durch Geburt geoffen barte Mysterium der mannlichen Sonnenkraft, er ift der aus dem Ei zum Licht durchdringende Dionpfos-Enorches, die aus dem dunkeln Mutterschoofe ju Sag tretende ficht" Demnach zeigt bie Nacht innere Berwandtschaft mit dem bare Schövfung. dunkeln Ei. Sie ist wie dieses bas weibliche Naturpringip, wie dieses die dori perisoeas. So erscheint es in der ersten orphischen Rosmogonie, welche Damascius, principia p. 380-384 Kopp. ale die gewöhnliche Lehre bezeichnet, von einer

<sup>1)</sup> Buonarotti, osservazioni istoriche, proemio p. 20.

<sup>2)</sup> Mus. Flor. 2, 52. mit Goris Bemerkungen.

<sup>3)</sup> Serv. Aen. 2, 255. Tacitæ per amica silentia lunæ, wozu Servius, unb Aen. 5, 721. Ovid. F. 2, 607.

<sup>4)</sup> Ovid. F. 5, 421, Nocturna Lemuria, Serv. Aen. 11, 143.

<sup>5)</sup> Apul. Met. 11, p. 257. Diem, qui dies ex ista nocte nascetur, æterna mihi nuncupavit religio.

Bolte eingehüllt, und Aristophanes ichlieft fich in ben Bogeln B. 693-704 baran an, indem er aus der Nacht im Grebos ein Gi hervorgeben läßt, aus welchem bann die Bogel, diefe Gotter und Menschen an Alter und Abel übertreffenden Alügelthiere, entstehen. In der Rosmogonie des Acufilaus wird Nor als das weibliche Prinzip mit Erebos dem mannlichen, in der des Epimenides mit Aer verbunden. Man erkennt auch hierin die Grundlage orphischer Doctrin, welche den Sauptinhalt der bachischen Mpfterien bildet, und jene icon oben bervorgehobene allmälige Abfolge des Werdens, welche eine Entfaltung ber Schönfung und bes Schönfers aus bem Formlofen jur Form, aus bem Chaos ju bestimmter Gestaltung, aus der Finfterniß jum Licht, aus der Materie jum vonrov, aus der Stofflichkeit zu einem nur bem Beifte begreifbaren Befen, alfo in allem einen Fortschritt von unten nach oben, im Gegensat zur Emanation in absteigender Berkorverung, ju Grunde legt. Auf diesem weiblich ftofflichen Grundpringip ruht die Zeitrechnung nach einem mit Mitternacht beginnenden 24ffündigen Abschnitt, in welchem der mannliche Tag von zwei weiblichen Rachten eingeschlossen erscheint. Auf ihm das Mondjahr, das die lungrisch-stoffliche Religionoftufe in der Zeitrechnung ausdrückt. Aus ihm erhalt auch bie Idee ber römischen Mater-Matuta ihre Erklärung. Sie ist zugleich bie große Naturmutter und die Göttin des Frühlichts, jugleich Leucothea, der leuchtende Mond, und Ino, die in des Meeres Wogen ihren Tod fucht. Alles dieß fraft ihrer Bebeutung als weiblich-ftoffliches Naturpringip, bas in ber Erde und ihren Gemaffern, aber auch im Monde feine physische Unterlage bat, als folches Leben und Tod, Licht und Finsterniß in sich begreift, und ale Aurora ben Tag aus fich gebiert. In Cephalus Raub tritt wieder die Todesbedeutung der Mutternatur hervor. In dem gleichen Augenblid vereinigen fich Entstehen und Untergang. Minerva führt zugleich beide Attribute, die goldene Lampe und ben Sahn. In jener zeigt fie ihre Berwandtschaft mit der Racht und dem nachtlichen Monde, in diesem fteht fie als Matuta, die das Frühlicht gebiert, vor und. In beiden Beziehungen ift fie die ftoffliche Mutter, die ale Gorgotragerin. als ehefeindliche Amazone, als unfruchtbare Pempta die Nacht- und Todesseite der Mutternatur des Stoffes barftellt.

So vereinigt sich Alles, dieselbe Berbindung von Weiß und Schwarz, welche das Wesen der dionysischen Natur bildet, auch für die Mondstuse der stofflichen Weiblichkeit herzustellen. Luna trägt die Mutternatur in ihrer zwiesachen, ihrer wohlthätigen und ihrer verderblichen Seite, in sich. Die Mischung von Furcht und Freude knüpft sich vorzugsweise an den Mond. Gerade dadurch erhält er für die Mysterien besondere Bedeutung. Denn die Stimmung, welche man bei der Einweihung empfindet, ist die der Furcht und Bangigkeit, mit froher Hosff-



nung verbunden.1) Den Schlechten zeigt das himmlische Gestirn das surchtbare Antlit, das ihnen Strafe verkündet, die Frommen dagegen werden die
volle Schönheit desselben erkennen. Die physische Idee kehrt in vergeistigter
Bedeutung wieder. Die sinstere und die helle Seite des nächtlichen Gestirns wird
das Bild des Looses, das die Seelen der Berstorbenen erwartet. Denn nach
der Trennung von dem Körper irren die Seelen in dem Raum zwischen Erde
und Mond umher. Hier düßen die Ungerechten und Lasterhaften für ihre Bergehungen, die Frommen dagegen werden, nachdem alle Besteckungen, die von
dem Körper, dem Urheber des Bösen stammen, getilgt sind, hindurch dringen
und in dem Monde sesten Fuß sassen, Hier, mit Kränzen geschmückt und einem
Sonnenstrahle ähnlich, hören sie das von unten heraustönende Jammergeschrei
und Wehklagen derer, die gestraft werden. Aber sie erkennen auch die gemischte
Natur des Gestirnes selbst, in das sie ausgenommen sind. Leichte und Schwere,
tellurischer und uranischer Bestandtheil halten sich in ihm vollkommen das Gleichgewicht. Der Ebene Persephone's entspricht die Elysische. Jene ist der Erde,

Πολλάς γὰρ ἀνθορώπων μυριάδας εμπεπλημεν (ὁ Σοφοκλης) άθυμίας περί τῶν μυστηρίων ταῦτα γράψας

ώς τρισόλβιοι Κείνοι βροτῶν, οἱ ταῦτα δερχθέντες τέλη, Μόλωσ' ἐς Άδου. Τοῖσδε γὰρ μόνοις ἐκεὶ Ζῆν ἐστι, τοῖς δ'ἄλλοιςι πάντ' ἐκεὶ κακά.

Es mag nun unter den heutigen Gelehrten viele geben, die mit dem Cynifer Diogenes (bei Plut. I. c.) spottend fragen, od wohl der Dieb Patäsion, weil er eingeweiht gewesen, ein bessers Loos habe als Epaminondaß? Andern mag Alles im Lichte des Priesterbetrugs erscheinen. Den Lettern antworten wir, was Gorgias (bei Plut. I. c. p. 59) von der Tragöbie sagte: sie sein Betrug, dei dem der Betrüger gerechter, und der Betrogene weiser sei als der, welcher nicht betrügt und nicht betrogen wird. Den Erstern aber geben wir zu bedenken, daß der Mysterien höchster Zweck kein anderer war, als Heiligung und Reinigung, und die Besesstigung der Ueberzeugung, es werde zwischen dem Zustand der Seele in jenem Leben und der heisseinen Moralität ein nothwendig entsprechendes Verhältniß herrschen. Die, welche den Göttern nacheisern, werden nach dem Tod zu ühnen zurücksehren, die Lasterhasten aber von der Gemeinschaft der Götter ausgeschlossen werden. Cicero, Tusc. 1, 30. Die Alten haben mit einer in ihrer Grundlage stosstischen Kelizion das ernstesse der sittlichen und moralischen Heisgion das ernstesse der sittlichen und moralischen Heisgion wieder der Materie und dem unreinen Stoss unterzuordnen. Ihnen steht kein geistige Religion wieder der Materie und dem unreinen Stoss unterzuordnen. Ihnen steht keine Entschuldigung zur Seite. Timwus p. 90 a.

<sup>1)</sup> Plút. de fac. in orbe lun. c. 28. εἶτα, οἶον ἐξ ἀποδημίας ἀνακομιζόμεναι φυγαδικῆς εἰς πατρίδα, γαίονται χαρας, οἴαν οἱ τελούμενοι μάλιστα Ιορύβφ καὶ πτοήσει συγκεκραμένη μετ' ἐλπίδος ἰδίας ἔχουσι. Statt ἰδίας ift ήδείας τι lesen. So haben Cicero und Apuleius ben Ausbruck melior spes von ben Initia gebraucht, und dieß Zusammenstimmen scheint auf einen ganz technischen Ausbruck schließen zu lassen. Apuleius crisutert seine Bedeutung durch die novæ salutis curricula, welche er 11, p. 270 hervorhebt. Ich ergreise diesen Ansaß, um den Ausspruch des Sophocles bei Plutarch de audiend. poetis, Hutten 7, 81 anzusühren:

biese der Sonne zugekehrt. Bon jener führt ein zweiter Tod den reinen wors. ins Lichtreich der Sonne, von der Elpsischen steigen sie wiederum abwärts, und fahren von Neuem in den Abgrund des Stoffes. Diese Auffassung, die sich meist wörtlich den Angaben Plutarchs, über das in der Mondscheibe erscheinende Gesicht c. 28—29, anschließt, giebt dem Monde für die Geisterwelt dieselbe Bedeutung, welche er für die körperlich-materielle und für den Rosmos überhaupt hat. Er ist die Berbindung zweier Welten, einer höhern und einer tiesern, der Durchsgangspunkt, wo sich die beiden Ströme, der ödos and nat nach teffen; er erhält so die Berbindung der tellurischen mit der solarischen, der körperlichen mit der unskörperlichen Sphäre, deren steter Uebergang in einander die höchste Harmonie des Rosmos, zugleich auch die freudige Hossmung des Eingeweihten bildet. 1)

10.

Wir sind nun mit dem Ei, mit seiner bacchischen Beziehung, seinem Berhältniß zu der Gräberwelt und mit dem in ihm enthaltenen Mysteriengedanken
so vertraut geworden, daß es immer größeres Interesse gewinnt, die Zahl der
das Eisymbol darstellenden Monumente noch mit neuen zu vermehren. Bas
diesem Bestreben Schwierigkeit in den Weg legt, und große Sorgfalt doppelt
nöthig macht, das ist die geringe Genauigkeit, welche die alte Kunst auf Darstellung kleinerer, oft für das Hauptbild nur wenig wichtiger, Gegenstände verwendet. Da die bloß andeutende Manier namentlich in begleitenden Attributen
über die naturgetreue Aussührung vorherrscht, so entsteht öfter die Frage, ob, was
das für seine Ausgabe eingenommene Auge für ein Ei zu halten geneigt ist, nicht
etwa andern Gegenständen, namentlich Aepfeln, deren erotische Bedeutung ja
über allen Zweisel erhaben ist, zuzuweisen sein möchte. Sicher scheint mir das
Ei auf folgenden Monumenten. Ein Basenbild der Sammlung des Louvre
zeigt eine auf breiterer Basis ruhende viereckige Säule, auf deren oberer Fläche
ein weißes Ei ausgerichtet steht. Eine nackte weibliche bekränzte Figur zeigt

Bergl. Manilius, Astron. 2, 60. ff. Aen. 6, 726.

<sup>1)</sup> Besonbern Bezug zu biesem Gegenstand und ben orphischen Lehren hat die vierte Goorgios. Birgils, woraus B. 221—227 hier Plat finden mögen:

Deum namque ire per omnis
Terrasque, tractusque maris, cælumque profundum.
Hinc pecudes, armenta, viros, genus omne ferarum,
Quemque sibi tenuis nascentem arcessere vitas.
Scilicet huc reddi deinde ac resoluta referri
Omnia: nec morti esse locum, sed viva volare
Sideris in numerum, atque alto succedere cælo.

benfelben Gegenstand auf der Rlache ber vorgestreckten linken Sand. Die Sphara läßt über den bacchischen Bezug feinen Zweifel. - Auf einem Gefaß ber Biener Sammlung, daselbst IV, 167 bezeichnet, erscheint eine Saule, von Gans und Lorbeerzweig umgeben. Auf der Bobe bes Steines liegen zwei Gier. Der binautretende mit Strablenfrone geschmudte Epbebe tragt auf der bervorgebaltenen Nechten die Batella, auf welcher ebenfalls drei weiße eiformige Gegenstände liegen. Diefe Batella wiederholt fich auf der Rudscite der Bafe. Gine berbeifliegende Taube, der Spiegel in der Rechten der weiblichen Sitfigur und die Tänig verbinden fich zu einer Gefammtheit bachisch-avbroditischer Embleme, die fich der Bedeutung bes Gi's nabe anschließt. — Auf einem andern Basenbilde (III, 81) entspricht ber Cifta auf ber rechten Sand ber Frau das Gi in der Linken. Raoul Rochette theilt auf Tafel 44, 4, p. 222 feiner Monuments inedits ein Bild mit, das ben Raub einer Frau durch Thanatos mit einer Bafis, auf welcher drei Gier fteben, Dem Convolvulus und dem Myrthenzweig begleitet. Derfelbe macht p. 97 n. 1. auf ein unedirtes Gefaß bes Museum Charles X. (n. 1261) aufmerksam, auf welchem ein Altar mit dem Gi, davor ein Pferd dargestellt ift. Go finden wir das bacchische Eisymbol in der verschiedensten Stellung, bald auf dem Altar, bald auf der Grabfaule oder den Stufen der Bafie, bald auf der Patella, bald in den Banden des f. g. Mysteriengenius oder des Initiirten felbst, und ebenso verschieden in der Ungahl, bald eines, bald zwei, befonders in der Drei- und Kunfzahl, und für alles dieß konnen die Basenbilder bei Tischbein, vases Hamilton 1, 32. 40. 41. 44, Caylus recueil 4, 40. 1, 41. 1; befondere 6. 35. 4. 5. Millin vases peints 2, 8, Laborde, vases du comte Lamberg 1, 12. 13. Museo Chiusino t. 11. 97, Panofka, musée Pourtales-Gorgier table 17, Gorleus, cabinet de pierres antiques tome 2. pl. 178. n. 272; pl. 187. n. 285; pl. 256. n. 579, Antiquités du Bosphore cimmérien, pl. 58, n. 3. 4, womit Dubois de Montpéreux, voyage autour du Caucase, Atlas, ser. 4, pl. 11, n. 3 zu vergleichen ift, Mus. florentin. Gorii, V. 1. tab. 94, 7, Münchner Sammlung 1162, 834, 261, 298, Berliner Sammlung 892, 1789 (Gerhard, Bumache S. 61) noch weitere Beitrage liefern. 1) Nach diefer allgemeinen Berbreitung der Eidarstellung in Gräbern fann es nicht wundern, der Unwendung ovoider Form auch sonst in Funerar-Monumenten nicht selten zu begegnen. In dem Berliner Antiquarium findet fich eine kleine dreiseitige Marmorftele, beren bobe

<sup>1)</sup> Besonders mache ich auf ein Relief der Marmora Taurinensia, pars altera tab. 35, p. 24 ausmerksam. Ueber die Berbindung des Eis mit dem Esel kann Plutarch, Qu. gr. 2. (onobatis) Ausschlie ertheilen. Das Turiner Relief befriedigend zu erklären, ist meines Wissens dis jest nicht gelungen.

ein ebenfalls aus Marmor gearbeitetes Gi front. Das Gange erreicht ungefahr die Sohe eines Metre. Die Funerar-Bedeutung geht aus der Inschrift hervor, welche die eine Seite der Basis schmuckt. GENIO | T. MVTILI | MARVLII | VIX. ANN. | XVII. Diefes Monument tann über Die in ben Branestinischen Grabern entbedten eigefronten Grabstelen, welche Braun im Bulletino 1855 befchreibt, Licht verbreiten. Die große Bahl berfelben zeigt, wie allgemein gebrauchlich bas Eisymbol war. Aehnliche Monumente find aus dem Museo Guarnacci bekommt. Auf einer vierectigen Basis erhebt sich bas Gi, bessen Form die Naturwahrheit wiedergiebt. Große Bermandtschaft damit zeigen die Steinmonumente ber vereinigten Sammlungen ju Munchen, Die aus Salzburg ftammen follen. Daraus mogen jene manigfach variirten Darftellungen auf andern Grabmonumenten Etruriens hervorgegangen sein. Man sehe Inghirami, mon. Etrusci ser. 1, tav. 100. Canina, Etruria maritima 2, 31. In Diefer Anwendung wechselt bas Gi mit andern equivalenten Symbolen, mit dem Granatapfel, mit der Pyramide, ber Palmette, besonders aber mit der Rugel und dem flachen icheibenartigen Rreisdurchschnitt, wie diese nicht selten auf ber Sohe von Grabfaulen vorkommen. Auf Monumenten unzweifelhafter Bedeutung erscheint ber Rreis als Beichen ber Apotheofe. 1) Diesen symbolischen Gebrauch leitet er her aus der Eigenschaft der Kreislinie, die, wie alles Leben der tellurischen Schöpfung, stets wieder auf fich felbst und in dem Fortschritt jum Ausgangspunkt gurucklehrt. Sie umschließt also wie bas Gi beibe Pole, zwischen welchen fich bie Schöpfung ewig bin und ber bewegt, und die, wie weiß und ichwarz, ftete in einander übergeben. Sie wird dadurch felbst zum Zeichen der Leben und Tod in fich fchließenden Naturfraft. Berstärkt kehrt diese Bedeutung wieder in jenen concentrischen Kreisen, die auf Grabmonumenten fo häufig find. Sie entsprechen ber Mehrzahl ber Gier, die drei Rreife praneftinifcher Dieten den 3 Giern unferes Grabbilbes. Darauf ruht auch die Bedeutung der Discusscheibe. Die Schnelligkeit, mit welcher fie über die Bahn dahin fliegt, ift gleich der des Zweigespanns, eine Darstellung der Schnelligkeit, mit welcher die vereinten Kräfte des Todes und des Lebens den Umschwung der fichtbaren Schöpfung und jenen ewigen Wechsel der Generationen berbeiführen. Dadurch gewinnen Rugel, Discus und Rreis eine bestimmte Beziehung zu den physischen Trägern der Naturkraft, zu dem tellurischen Wasser sowohl als zu dem himmlischen Sonnenlichte. Auch das

<sup>1)</sup> R. Rochette, mon. inéd. pl. 70. Antiquités du bosphore cimmérien, pl. 67, 2. (gebrannte Erbe.) Bergl. Lajard, Note sur l'emploi et la signification du cercle ou de la couronne et du globe dans les représentations des divinités caldéennes ou assyriennes et des divinités persanes, in ben Mémoires de l'académie des sciences morales. 12, 331. (1835.)

Symbol bat, wie die Rraft, tiefere und bobere Stufen, beren Mehrheit es in fich verbindet. 216 Bezeichnung der Baffertraft erscheint die Sphara in der Sand der Nymphen, ) als Sonnenmacht wird die Erfindung des Discus auf Berfeus gurudgeführt.2) Darque erflart fich die Berbindung bes Discus mit bem Lotus, welche in bem pranestinischen Grabe querft jum Borschein tam. Es ift die Berbindung der Sonnen- und der Wafferfraft, deren Rusammenwirken ju jeder tellurischen Zeugung erforderlich ift, fo daß Plutarche Untersuchung, was nuplicher fei, Baffer oder Feuer, den Ideen der alten Religion nicht fonberlich entspricht. Run scheint das Discusrund felbft ber Connen- und Mondfcheibe ju entsprechen, und die Rugel eine Darftellung des Erd = und himmelegewölbes. Alle diese Beziehungen bes Rreises und seiner verschiedenen Darstellungen haben neben einander Bahrheit und Berechtigung. Die ursprungliche Beziehung aber, an welche fich bie übrigen und julest bie Mpfterienbedeutung anschließen, ift keine andere, als jenes in der Rreislinie gur Unschauung kommende ewige Burudtehren ber Schöpfung auf fich felbft, jenes ineinander Ruben von Ende und Unfang, bas auch dem doppelgefarbten Gi feine Bedeutung leibt. Daburch wird ber Rreis jum Ausbruck bes Ratums, ober bes höchsten alles Leben beherrschenden Naturgefeges, vor welchem auch die Götter fich beugen ;3) badurch ebenso jur Darftellung ber Unsterblichkeit, welche aus der ewigen Berjungung des Lebens mit bilfe des Todes bervorgeht. Es macht somit fur die Sbee felbst wenig Unterschied, ob ein eiformiger oder ein freisrunder Rorper, oder andere aus beiden Formen zusammengesette Figuren die Grabfäulen und Meten fronen. Der Runftler folgte ber alten Sepulcral-Tradition, und fonnte, ba er fich weniger burch ben Inhalt bes Gebankens, als burch bas Gefühl für Sarmonie der Form leiten ließ, zu den verschiedensten Modifikationen und Berfconerungen ber reinen Gi = und ber vollendeten Rreisform feine Buflucht nehmen. So find diese beiden Symbole gleich den xunara und den vielen Gattungen von Schlinggemächsen zulest Die Grundbestandtheile einer außerst reichen Ornamentit geworden, die, wie auch einzelne Architekturftude, wie namentlich die Jonische Saule, aus ben Grabern in die Wohnungen ber Menschen berausgetreten find. Bilder tieffinniger Ideen, welche den Grundinhalt der Religion selbst bildeten, und die gange Fulle ber mit Tod und Grab verbundenen hohern Uhnungen

<sup>1)</sup> Pausan, 5, 10, 1. Pluton, Dionhsos, Persephone und Nymphen: σφαλεαν αὐτῶν ή έτέρα φέρουσα, ή δε κλείδα. Man verbinde damit den sprechenden Namen Sphärus, den des Pelops Wagenlenker trug. Paus. 2, 23, 1; 5, 10, 2. Den andern Namen Κίλλας kann man auß Servius Georg. 2, 389 erklären.

<sup>2)</sup> Pausan. 2, 16, 2.

<sup>3)</sup> Man sehe bas Bilb bei R. Rochette, mon. ined. pl. 44, 1.

aussprachen, werden zulest Bestandtheile einer ganz äußern Technit, beren Formen noch heute durch ihre Schönheit fortwirken, während ihre Symbolit nicht mehr verstanden wird.

An die mitgetheilten Grabmonumente schließe ich einige an, welche größern Zweifeln ausgesett find, und daber fernerer Berifikation vorbehalten bleiben muffen. Auf einem Cornetanischen Grabbilde, beffen Copie in ben Philosophical Transactions erhalten, und darnach von Inghirami Monumenti Etrusci ser. 4. t. 24. p. 124. 128 mitgetheilt wird, sehen wir das Gi in ber linken Sand einer mannlichen Figur, die ihre Rechte einer andern weiblichen Geftalt zum Abschiede barreicht. Das Thor scheint ben bevorstehenden Gintritt bes Eiträgers zu erwarten, und eines jener Reinigungsthore zu fein, durch welche die Abgeschiedenen hindurchgeben, bevor sie zu der hochsten Stufe der Gludfeeligkeit gelangen.") - Auf einem etruskischen Spiegel im Museum bes collegio romano, bei Lanzi, saggio 2, t. 8. f. 6. Gerhard, etrustische Spiegel, Safel 171, umgeben die beiden Dioscuren Poloces und Amuces,2) die durch die Mondsichel kenntlich gemachte Loona. Die Szene schließt eine Grabfaule, die auf ihrer bobe ein Gi tragt. Den rathselhaften Gegenstand am rechten Rande des Bildes, bem ein abnlicher auf ber entgegengesetten Seite entspricht, balte ich fur ein weibliches sporium, die zeels, welche wir auch auf etrustischen Gräbern, namentlich auf dem Thurpfosten eines Grabes von Fallari, wovon die Zeichnung in ben Beilagen zu meinem Mutterrecht zu finden ist, abgebildet sehen, und die auf afiatischen Monumenten als Gegenstand religiofen Rults erscheint.3) Der innere Ausammenhang aller dieser Symbole, des Ei's, des Mondes, des weiblichen locus genitalis kann nach dem Dbigen nicht zweifelhaft fein. Dadurch gewinnt es auch Bedeutung, daß dieser Spiegel in der Cifta des Rovius Plautius, die in bem Kircherianum aufbewahrt wird, und in ihren Deckelfiguren, sowie in der Dreigabl berfelben und der Gefäffuße eine entschiedene Beziehung zu bacchischer Initiation kundgibt, gefunden worden ift.4) Die Cifta gehort den weiblichen Naturgottheiten, und unter dieser Bezeichnung find sowohl die geflochtenen Körbe, welche mit der Schlange auf vielen Monumenten vorkommen, ale die cylinderformigen ehernen Behälter ber Graber, und die vieredigen, bald höhern, bald flachern

<sup>1)</sup> Celsus ap. Origenem 6, p. 890.

<sup>2)</sup> Amicus. Varro L. L. 4, 10 in fin. Polluces non ut nunc Pollux. Lanzi. p. 186.

<sup>3)</sup> Man sehe das oben schon erwähnte Bilb bei Causseus, Mus. rom. tab. 53. Lajard, culte de Vénus, pl. 1, nr. 1, 2, 8. und Recherches sur le culte de Vénus, second mémoire p. 52—55. Das Zeugniß des Euseb. Pr. Ev. 2, 3 in f. über die Bedeutung der xxels und ihre Berehrung in den Mysterien der Themis, sowie Augustin. C. D. 6, 9. Bergl. 711 ist diesem Gelehrten entgangen.

<sup>4)</sup> Gerhard, etrustifche Spiegel. S. 14. ff.

Raftchen, die wir auf Basen und Terracotten oft bargestellt feben, ju verfleben. Die Cifta wird besondere Demeter jugefchrieben;') Die erhaltenen Erzgefäße stammen zum aroßen Theil aus Bräneste und steben zweiselsobne mit dem Rult der dort vorzugsweise verehrten Fortuna bacchisch-cerealer Natur, einer Darftellung bes weiblich-stofflichen Raturprinzipe, im engsten Busammenhang. Auf einer Terracotta der Bogelberg'schen Sammlung zu München erscheint die Cifta auf dem Urm einer jener ernften Grabesmutter, die wir mit gleichem Recht Ceres. Aphrodite, Fortuna, Pherephatta nennen durfen. In Berbindung mit Initiation erscheint daffelbe Raftchen sehr oft auf Basenbildern ftete ale Bugabe weiblicher Befen. Die Bedeutung kann also nicht zweifelhaft sein. Die Cifta ift bie Darstellung des Mutterleibes, der Dertlichkeit, in welcher alles Leben empfangen und zur Geburt entwickelt wird, ber χώρα και δεξαμένη γεχέσεως, wie Plato die Beiblichkeit im Gegensatz zu der als senkrechte Linie gedachten Mannlichkeit nennt, des Barronischen locus genitalis, in quo vitæ primordia consistunt, des weiblichen Zimmere, bas der beutsche Ausdruck beibehalten, und mancher Dothus, wie ber oben ermähnte von ber Dioscuren Gindringen in das Jungfrauengemach in Phormio's Saus, jum Theil seiner Darftellung gemacht hat. Der mannlichen Rraft ift jede 3dee ber Dertlichkeit und Raumlichkeit fremd und entgegengefest; in der Stofflichkeit des Weibes dagegen ift fie nothwendig enthalten, Das Beib feiner Natur nach ywoa nat defauten, ein locus, ein Zimmer, eine Raumlichkeit,2) die nur der Stoff, nicht die Rraft julagt. Go entspricht bie Cifta vollkommen dem weiblichen Wesen. Sie ift das Attribut oder beffer die Darftellung der Mütterlichkeit in ihrer Naturbestimmung, der Befruchtung, der seminis immissio in monetam, ber Empfangung, Begung, Bergung bes Saamens und jedes jungen Lebens. Dunkel ift ihr Raum, wie der des finftern Mutterleibe. In ihm entwickelt, vom Lichte ausgeschloffen, der mannliche Phallus fein Wert. Er wird baber auch in ber mpftischen Gifta verschloffen, wie er unfichtbar ale Zeugungefraft ben mutterlichen Stoff ber Erbe und bee Mondes burchbringt. Wenn in so vielen Mythen bas neugeborene Rind in einem Raften verschloffen, und mit diesem dem Meere anvertraut wird, so wiederholt fich darin Die Idee des bergenden Mutterleibs, deffen Bild die Alten auch in den Muscheln, 3)

<sup>1)</sup> Euseb. Præp. Ev. 2, 3 in fine. Apuleius Met. 11, p. 262. cista secretorum capax. Paus. 8, 25, 4; 8, 37. Hier ist von Despoina-Ceres die Rede, deren Weihe-Ceremonien Paufanias auf einem Relief des Tempels dargestellt sah. Tidull Ecl. 1, 8, 21. Buonarotti, M. A. p. 448.

<sup>2)</sup> Plato, Timæus. p. 349. Bip. εδραν δε παρέχου δοα έχει γένεδου παδου; p. 350. χώραν και γένεδου είναι. Ovid. F. 1, 673. Officium commune Ceres et terra tuentur — Hæc præbet causam frugibus, illa locum.

<sup>3)</sup> Aus ber Stofch'ichen Sammlung ift eine Pafte ins Berliner Mufeum übergegangen, bie

ben Ruffen, ben Bulfenfruchten, wie Erbfen und Bobnen, Die eben biefer Gigen-Schaft ihre tellurische Bedeutung verdanten, wiedererkennen. Bon bem Raften bat Rypfelos feinen Namen erhalten, das beißt, er ift nach der Mutter genannt. Unechter Geburt, bat er teinen Bater, sondern nur eine Mutter. Er beift von dem weiblichen locus genitalis Rupfelos, wie spurius von dem weiblichen sporium der in demfelben von unbefanntem Samann Gefate. Bir ertennen alfo nun die innere Berwandtschaft des Gi's mit der Cifta und beider Beziehung zu Luna und dem aus dem Mond-Gi gebornen Dioscurenpagre, die wie Tod und Leben, einen Tag um ben andern bas Licht und bie Finfterniß am Simmel emporführen. Wir erkennen aber zugleich auch ben Rusammenbang ber verschiebenen Bedeutungen von Mundus. Der geöffnete Mundus, in welchen die Städtegrunder Erstlinge aller Früchte und aller Reichthumer hineinwerfen, ist der mutterliche locus genitalis, aus dem aller Seegen hervorgeht. Seine Deffnung steht mit dem cerealen Gi und der Funerar-Bedeutung der Circussviele in nachfter Beziehung. Die aber bas Gi zum Bilbe bes Weltalls, fo wird ber tellurifche Mundus die Darstellung beffen, was die Pythagoreer zuerst xoouos nannten. Bie endlich in ber Phychefabel Broferpina's Byris alle zu Aphroditens Schmud erforderlichen Schönheitsmittel birgt, fo verandert fich auch der Mundus gur Toilette und zum Behalter alles beffen, was aphroditischen Liebreig gu geben vermag. Durch biefelbe Begriffeverbindung wird die Cifta gum Schmudfaftchen der Frau, und völlig verständlich, warum die meiften der erhaltenen weibliche Toilettenstücke, auch wohl mit mannlichen gemischt, in sich bargen. Sie mögen Lebenden ju wirklichem Gebrauch gedient haben, und alfo den Ramen Der Schmudfastchen rechtfertigen. Ihre religiofe Bedeutung aber, die der Ratur der pranestinischen Mutter entspricht, ift von der Frage ber praftischen Bestimmung durchaus unabhängig.

Ich wende mich zu andern Monumenten, die über das Borkommen des Ei's noch einige Zweisel übrig lassen. Auf dem Kanthischen Grabe, das im brittischen Museum im Saale der Epcischen Alterthümer unter dem dustern Rebelhimmel Englands die lachende Herrlichkeit Asiens verkundet, ist das Ei, das der Harppen Mutterleib bildet, außer Zweisel; aber weniger sicher auf den Borstellungen, welche die West- und die Südseite desselben schmücken. Ich habe es leider verssäumt, bei meinem letzten Besuche Londons jenem Detailpunkte die gehörige Ausmerksamkeit zu schenken, und muß es daher Andern überlassen, das von mir

ben gestügelten Phallus in eine geöffnete Muschel einbringend barstellt. Tölken, Berzeichniß 1170. Bergl. Böttiger, Ibeen zur Kunstmythologie 1, 55. N. 1. Dazu vergleiche man die Beispiele ber weiblichen urels bei O. Jahn, Leipziger Berichte, Tas. 4. F. 7. 8. Bruckner, Augst. S. 2, 956. Plato, Tim. p. 344. b. Bip.

Berfäumte nachzuholen. Nach Rellow's Abbildungen unterliegt die Sache feinem 3weifel. Auf der Bestseite erscheint bas Gi gweimal, namlich in der linken Sand der weiblichen Sigfigur, in welcher eine approditische Erdmutter nicht zu verkennen ift, ebenso in jener ber letten Gestalt, Die die Brogession der Frquen fcbließt. Die Stellung, welche gerade auf diesem Bilbe bie das Ralb faugende Ruh einnimmt, scheint den Gedanken der Darbringung des Gis nicht nur zu erlautern, sondern felbst zu erfordern. Denn das Gi ift, wie jenes in der alten Welt so allgemein verbreitete Ruhsymbol, omniparentis terræ sæcundum simulacrum. und durch diefe Bedeutung ein, die gange Aphrodite-Natur nach ihrer doppelten Seite aussprechendes, Symbol. Auf der Darftellung der Südseite tritt bas Gi in eine ahnliche Berbindung mit ber Taube, deren Busammenhang mit ber Aphrodite-Ratur und mit Aphrodite's Gi fcon aus dem Obigen flar ift. Ein folches Borberrichen bes Gifpmbole tann auf einem Grabmonumente bes der Congifofratie ergebenen Lyciens nicht im mindesten überraschen. Das Borberrichen ber Mütterlichkeit tritt auch in den Kabeln von Bellerophone Achtung por bem Unblid ber weiblichen ureig, ber Bedeutung Leba's in ber Lycifchen Sprache, und in dem Mythus von Latona-Leda's, der großen Urmutter, lycischem Frofchfee, deutlich genug bervor. Alles dieß bat in dem Gi gewiffermaßen feinen Besammtausbrud gefunden. Auf bem Grabe jumal, an welchem die Mütterlichteit ftete allein berrichend hervortritt, ift bas Gifpmbol in feiner zwiefachen, Leben und Tod gleichmäßig umfassenden Bedeutung doppelt gerechtfertigt. 1)

11.

haben wir bisher das Ei vorzugsweise auf Grabmonumenten gefunden, so soll es jest auch auf Denkmälern anderer Bestimmung nachgewiesen werden. Ich beginne mit demjenigen, welches am meisten Zweisel und Schwierigkeit darbietet. Auf verschiedenen Münzen halt der Minotaur in der rechten hand einen runden Gegenstand, den man bald für einen Apfel, bald für eine Augel genommen hat. Die eine ist eine Silbermunze von Anosus, abgebildet bei Pellerin, recueil, T: 3. tab. 89, 24, und Böttiger, Ideen zur Aunstmythologie 1, Taf. 5, 1. Aus ihrer Alakseite ist das Labyrinth in viereckiger Gestalt dargestellt. Die andere

<sup>1)</sup> Ein etraskischer Spiegel, den Gerhard auf Tasel 189 mittheilt, zeigt das Ei in Merkurs Hand. Ich schreibe es der geringen Beachtung, welche die Ei-Darstellungen bisher gesunden haben zu, wenn der Erklärer hier an einen Apsel denkt, und sich so mit der Darstellung seines Bildes in einen ofsendaren Widerspruch setzt. Wir können auch hier den bachischen Bezug nicht verkennen, wie denn die Mysterienbedeutung des soonepov im Dienst des Dionysos nach Eused. Pr. Ev. 2, 3, nach Elemens im Protreptikon und Arnob feststeht.

Munge gehört Metapont in Lucanien, und ift nach Magnan, Lucania Numismatich tab. 34, 3 von Bottiger auf berfelben Taf. 5, 2 mitgetheilt worben. Durd Die Form, welche biefe Munge bem Gegenstande giebt, wird ber Bedante an einen Apfel ausgeschlossen, und es bleibt nur noch die Frage, ob wir einen Rreis ober ein Gi vor uns haben. Beide Annahmen wurden am Ende Diefelbe Bee ergeben, und mit ber Gesammtbebeutung bes Minotaurus übereinstimmen. Rur das Gi icheinen mir manche Grunde zu fprechen. Borerft bas befondere Bervortreten des weiblichen Raturpringips in der cretischen Religion. In Ariabne, Bafiphaeffa, Artemis, Dictynna, Britomartis erscheint bieg mit ber phyfichen Unterlage der tellurischen und der himmlischen Erde, die mannlich geugende Botens ihr gegenüber vorzugeweise noch ale Boseidonische Bafferfraft, in athonischer Beise aufgefaßt. Bie Arigdne's Labprinth Die unentwirrbaren Gange Des muts terlichen Erdschoofes barftellt, so zeigt auch ber Minotaurus die Rraft auf ber unterften Stufe der Dionpfos-Natur, als chthonische Bafferpotenz, mit bem Stierhaupte, dia ro vormor rov idaros, und defihalb mit besonderer hervorbebung ber finftern, vernichtenden Seite bes Lebens, in welcher Bedeutung er fich bem Bebrauch der Legionen ale fiegbringendes Reldzeichen befondere unpfahl. 1) Auf Diefer tellurifch-lunarischen Religionostufe hat die weibliche Stofflichteit bas Uebergewicht über die mannliche Potenz. Darum erscheint Ariadne ale herrscherin über Creta. Darum sagen die Creter noch später, wie Plato und Plutarch bezeugen, nicht Baterland, sondern "liebes Mutterland",2) und darum wurde fich auch das Ei gang vorzüglich jum Sinnbild Dieses approditisch-weiblichen. Erbe und Mond, Tod und Leben in sich schließenden, Religionsprinzips eignen: Bei der engen Bermandtschaft, welche Creta mit Lycien verbindet, tann auch die Gemeinsamkeit bes Symbols nicht überraschen, und wenn wir der innern Begiebung gebenten, welche den Minotaur mit dem ftierleibigen Bachus-Sebon verbinbet, fo führt fich am Ende das cretische Gi des Minotaurus auf das bacchische bet Dionpfifch-orphischen Mufterien gurud. Durch eben diefe Bermandtichaft mit Dionpfos erflart fich bes Minotaurus Bortommen in Groggriechenland, wo er au dem fliergeftalteten Bachus in die nachfte Beziehung tritt. Geine Beffequita burch Thefeus fteht mit ber Bernichtung der Amagonen auf einer Einie. Beibe Thaten bahnen den Uebergang aus einer tiefern, ftofflichern Religionoftufe in eine bobere, ber apollinischen Lichtnatur verwandtere, an; es ift ber Fortschritt von der Erd - und Mondftufe gu der folgrischen Region, die in Dionvfos immer noch mehr phallisch und auf Befruchtung gerichtet, in Thefeus bagegen, feitben

<sup>1)</sup> Veget. de re mil. 3, 6. Festus. Minotaurus.

<sup>2)</sup> Bachofen, Mutterrecht, S. 20.

er auf Athene's Rath Ariadne verlaffen, in hoherer apollinischer Reinheit zur Darftellung tommt.

36 wende mich zu einem zweiten zweifelbaften, aber wahrscheinlich unter Die Rabl ber Eimonumente zu rechnenden Bildwert. Bintelmann, monumenti inediti theilt uns am Schluß des trattato preliminare die Abbildung eines im Capitolinischen Museum zu Rom aufbewahrten Reliefe in rosso antico mit, 1) Deffen Inhalt feinen Ameifel julafit. Wir feben bier die Borftellung eines Opfere, Das eine Reuvermählte der Göttin Spaieia barbringt. Ift fo die Bedeutung bes Gangen unverkennbar, fo bietet boch gerade bie Bestimmung bes bargebrachten Opfergegenstandes Schwierigkeiten bar. In der linken Sand bes Mad. dens erscheint ein eiformiger Gegenstand, ber aber nach Winkelmanns Berficherung eine flache Oberfläche zeigt, wobei es unentschieden bleibt, welchen Untheil bie Beit an ber jest fichtbaren Bildung haben mag. Winkelmann rath auf die Oblation der Mumara, welche von Pausanias 7, p. 600, 10, p. 817 erwähnt, von Pollux 1, 29 und Hesych. Yviera folgendermaßen erfart werden: alorea one nat ελείφ πεφυραμένα, και πάν τὸ έκ θεοῦ φερόβενον, είτε μύρον, είτε θάλλος. Εδ bedarf faum ber Ermahnung, daß hier nicht von einer ber Göttin gemachten Oblation, fondern umgekehrt von Tempelgeschenken, welche die Besuchenden ale Beichen der gottlichen buld mit nach Saufe nahmen, und die darum den Ramen Yvieur trugen, die Rede ift. Wollen wir nun auch ben Gebrauch, gemiffen Gottern und namentlich Quellaöttern πέμματα έπιχώρια, welche die Athener πελάνους nennen, Darzubringen, nicht im mindeften läugnen und bie Möglichkeit eines folchen Dpfere an Spgieia felbft ohne ausbrudliche Zeugniffe jugeben: fo bliebe immerbin die entschiedene ovorde Form, welche der Opfergegenstand auf unferm Relicf tragt. burch Unnahme ber minuara noch unerflatt, und in felbifffanbiger Bebeutung fteben, und biefe hatte um fo größeres Gewicht, ba es an Denkmalern ticht fehlt, welche die Speisung der Spgieia-Schlange mit Giern darftellen.2)

<sup>1)</sup> Auch bei Foggini, Mus. Capitol. 4, 42. Armellini, sculture del Campidoglio tav. 408. Blatner, Beschreibung der Stadt Rom 3, 1. S. 210. Dem capitolinischen Relief entspricht die Darstellung eines dem Jahr 932 der Stadt Rom, 179 n. Ch. Geb., angehörendes Bronze-Wedaillon des Commodus, dessen Kopf auf der Borderseite dargestellt ist. Die Abbildung gibt Mongez, Iconogr. Rom. pl. 44, Nr. 3, darnach K. D. Müller und Wieseler Denkmäler der alten Kunst, Kaf. 61. Nr. 783. Die genauere Prüfung des Originals vermöchte allein zu entscheiden, ob das, was die weibliche Figur der Schlange hinhält, eine mit Wasser gefüllte Schaale oder ein zur Speisung bestimmter Gegenstand, etwa ein Ei, ist.

<sup>2)</sup> Erwähnung an erster Stelle verbient das berühmte Elsenbein-Diptychon, abgebildet bli Passen in dem Anhang zu Gori's thesaurus vet. Diptychorum t. 4, tab. 20, 21, dazu p. 62 U, smb bliers, zuleht in Müller und Wieseleier's Benkmäkern Tas. 61, Nr. 792 a, 792 b. Die under Angaden darüber Andet man dei Wieseler, B. 2. Heft 5. S. 5, 6. Hygieia lehnt sich mit dem linken Arme auf den Dreifuß, an welchem sich die Schlange emporwindet, so daß auch der Oberleib der Göttin davon umwunden wird. Zwisschen Daum und Zelgesinger (digitus sa-

Das Gi bat in ber That mit Spaieig's Gottheitsnatur eine tief begrundete innere Bermandticaft. Schon in ihrer Berbindung mit ber mutterlichen Atbene, ftellt fich Spaieia als eine Gedeih en verleihende stoffliche Naturmutter bar. 1) Daffelbe Pringip, welches Leben giebt, fchenft auch Gefundheit und ben Schmud torverlicher Schönheit. Alles diefes ift Spgieia's Gabe, und hierin zeigt fie die allgemeine Mutternatur bes Stoffes nach einer besondern Seite und in besonberer Richtung entwidelt. Den gleichen Uebergang von allgemeinerer ju fpeciellerer Bebeutung hat auch bas Gi durchgemacht. Seiner Grundlage nach ber Beginn alles Lebens, die dogy pertoems für bas Gange und jedes Einzelne, wird es nun ber Trager und das Cymbol jegliches Beile, befondere des forperlichen Boblfeins. Die Luftration mit bem Gi fcutt gegen ben fchablichen Ginfluß bes fieberreichen September, und gegen ben entnervenden Scirocco, ben Horat, 2. 6, 18. plumbeus nennt. Metuique jubet septembris et austri adventum, nisi se centum lustraverit ovis, verfündet bei Juvenal 6, 518 der verschnittene Bettelpriefter ber großen Mutter dem abergläubisch hordenden Bolte. Denselben 3med der Abwendung des Unbeils bat jene Gi-Luftration, von welcher Ovid. A. a. 2, 329 also sich außert: Et veniat, quæ purget anus lectumque locumque, Præserat et tremula sulfur et ova manu. Daburch wird Seegen ins haus, inebefondere ins Ebebett gebracht. Die der Luftration dienenden Gier werden Secate. Der großen stofflichen Mutter, ber herrin über Leben und Tod, auf den Kreuzwegen jum Opfer bargebracht. Diefes cor ex xabaooior ermahnt Lucian, Dialog. mort. 1, 1. ed Bipont. 8. p. 129, wozu man hemfterhund mehr sammelnbe ale erflarende Ausführung, ebendafelbst p. 397-401, nachlesen muß. Plutarch, Symp. 7, 6 ftellt Becate mit ben Unglud abwendenden Göttern jufammen, und fieht in ben ibr auf den Kreuzwegen ausgestellten beieren, die nadapuara und Engrada beifien.

lutaris, Sueton August. 80.) rubt bas Ei, welchem die Schlange sich nähert. Ueber dieses summis digitis Deos colere, welches auf so vielen Monumenten sakraler Bestimmung hervortritt, sprechen Lactant. 1, 20; 5, 19; Ovid. F. 2, 573. Die Berbindung mit dem Preisus und andern apellinischen Attributen kann für Hogica so wenig als sür Aeskulap aussallen; und Eros, der als steiner Knade der Göttin zur Rechten steht. tritt mit ihr wie mit Fortuna und andern Mutterzettbeiten in Berbindung, wie er denn von Preclus zu Platon, Timwus 3, 158. ihr Bater genannt wird. Aus dem vorliegenden Denkmal mag er übrigens noch eine speziellere Beziehung zu Liebe, Ebe und Fruchtbarkeit baken, und so der Zbee des Eis sich nabe anschließen. — Auf einem Pompeianischen Wandzemälde bei Zahn, zweite Folge, Tas. 52, Müller, Tas. 61, 782 steht Hogica mit Lorbeer bekränzt, und einen Lorbeerzweig in ihrer Linken baltend. Die Schlange um schlingt in großen Windungen die ganze Gestalt, und nähert ihren Kops einer Patella, die die Göttin auf der Rechten ihr hindalt. Daraus liegen zur Fütterung bestimmt Früchte und Eier Ueber die bei Wieseler 791 abzebildete Bronzemünze von Hierapolis in Phrozien will ich nicht ent. schen. Dennoch denke ich auch dier zunächn an Eisütterung, welche Phrozien besonders entsprechen dürfte.

<sup>1)</sup> Pausan. 1, 23, 5; 2, 11, 7.

ein Mittel, Unbeil und Schaden von feinem Saufe abzuwenden. Das Gi ericheint also auch bier ale Beil und Gedeihen verleihendes Mittel, ale mabres fundamentum salutis. Der Aberglaube der Beit faßte ben Borgang gang außerlich. Man glaubte, bas dem Menschen brobende Unbeil werde nun in bas Gi abgeleitet, wie Juvenal 6, 520 den 3wed einer andern Reinigungs-Ceremonie in die Worte fast, ut quicquid subiti et magni discriminis instet, in tunicas eat. An diese Auffassung schließt sich Clemens Alexandrinus Strom. 7, p. 844 Potter an, um ben Unfinn der Gi-Luftration recht and Licht zu gieben. Dan habe ben Blauben, das Gi nehme alle Ucbel des damit Bereinigten auf fich; Diefer werde aber ichon badurch widerlegt, daß man ja seben fonne, wie jene angeblich mit Unbeil behafteten Luftratione-Gier, wenn geheat, lebendige Ruchlein gur Belt bringen. 1) hier fieht man recht deutlich, wie die reinigende Rraft des Gi's felbst nur eine Aeuferung seiner Leben und Seil in fich tragenden Ratur ist, mitbin fich an die Grundbedeutung ber ap zi geredems anschließt. Derfelbe Busammenbang gilt auch für die übrigen naraouada, Radel und Schwefel, welche das zeugende Element bes Feuers, und bas Baffer, welches die zeugende Rraft ber tellurischen Feuchtigkeit in fich tragt, bervorheben. Wie fie das Leben geben, fo vermogen fie auch, es zu verjungen, und alle Madel und Rrantheit von ihm zu nehmen. Daber ift es vorzugeweise bas Weib, welches die Reinigungsceremonien vornimmt. Wie Dvid von einer Alten fpricht, Die mit gitternder Sand Schwefel und Eier voranträgt, so betraut auch Clemens a. a. D. ganz allgemein die Frauen mit der Luftration, und nach demfelben Gedanken treten zu Athen die engroegelas auf, von welchen Plato, Minos p. 315 D fpricht. Weiblich ift bas Naturpringip, bas über Leben und Tod berricht; ein Weib muß mithin die Ceremonien verrichten, welche bem Berderben fteuern, die Bohlfahrt befordern sollen. Rur die Urmutter Erde ift im Stande bas Unheil zu bannen, weil von ihr aller Seegen und alle Best ausgeht.2) So muß also bas Luftrations-Gi in bes Weibes Sand erscheinen. Wenn daher vorzugeweise eine gitternde Alte auserseben wird, so entsvicht dieft derfelben Auffaffung des mutterlichen Erdpringips, bie in der Darstellung der freundlichen mildthätigen Nymphe des Numicius, der bas hungernde Bolf auch mabrend ber fargften Monate des Jahres mit warmen Broten nährenden, Anna Perenna, als emfiger zitternder anus, canens sæclis innumerabilibus, wieder hervortritt.3) Ungegablte Jahrhunderte haben ihre Saare

<sup>1)</sup> Όρᾶν γοῦν είτι τὰ ἀὰ ἀπὸ τῶν περικαθαρθέντων, εί θαλφθείη, ζωογονούμενα οὐκ ἀν δε τοῦτο εγίνετο, εί ἀνελάμβανεν τὰ τοῦ περικαθαρθέντος κακά.

<sup>2)</sup> Varro. R. R. 1, 2. Ego tui memini, medere meis pedibus. Terra pestem teneto Satus hic maneto (in meis pedibus). Hoc ter novies cantare jubet, terram tangere, despuere, jejunum cantare.

<sup>3)</sup> Ovid. F. 3, 647 ff.

gebleicht, seitbem sie in der Erde Tiefen den nahrenden Fruchtseim entwickelt, und aus dem Ur-Ei immer neues Leben emporwachsen läßt. In zitternder hand hat das wood der madagolov doppelte Bedeutung. In Berbindung mit der anne erscheint es recht eigentlich als eine Zurucksung des Lebens auf jenen Urgrund, aus welchem vor Aeonen die Entwicklung des wozwoz und jedes Einzellebens seinen Ausgang genommen hat. 1)

Bie in ber Luftratione-Bedeutung des Gi's die Idee ber in ibm liegenben salus bervortritt, fo führt auch die Unwendung beffelben als Mittel der Divis nation au berfelben gurud. Ueber poduonia fchrieb hermagoras von Amphipolis in seinem Buche neol dogutrelas noos rois Axabquuois nach Suidas Bericht. Ru Persius S. 5, 180: Tunc nigri lemures, ovoque pericula rupto geben bie Scholien folgende Erflärung: Sacerdotes, qui explorandis periculis sacra faciebant, observare solebant, ovum igni impositum utrum in capite an in latere insudaret. Si autem ruptum effluxerat, periculum ei portendebat, pro grao factum fuerat, vel rei familiari eius. hier erscheint bas Ei gle mabres augurium salutis, und zwar in feiner doppelten Richtung auf leibliches Gebeiben und auf die Erweiterung der Berfonlichkeit in dem Bermogen. Poriculum bat alfo bier, wie bas Gi felbft, eine gang ftoffliche Bebeutung. Es bezeichnet Minberung oder ganglichen Untergang ber Substang, wie salus nicht sowohl Gesundbeit als die Erifteng des Lebens und der Guter überhaupt. In diefer Bedeutung findet sich periculum öfter, j. B. Macrob. Sat. 1, 7, p. 242 Zeune, gang alle gemein in dem Gebrauch ber alten Juriften. Die forperliche Substang ber irdifchen Dinge ift es aber, die ihren Ursprung in dem Gi bat, so bag bie Der Brundbedeutung des, Gedeibn und Berderben gleich umichließenden. Gi's völlig treu bleibt.

Ein weiterer Beleg des nahen Bezugs der Eier zu der Joee der ftofflichen salus sindet sich in einer merkwürdigen Erzählung des Plinius 29, 3, 12. Daß das ovum anguinum, welchem die Gallier so hohe Kräfte zuschreiben, keine phhische Existenz hatte, sondern einer mythologischen Berbindung von Ei und Schlange, wie wir sie auch bei Griechen und Römern sinden, seine Entstehung verdankt, brauche ich nicht zu bemerken. Bas aber immer zu der Annahme eines solchen aus dem zusammengerollten Schlangenleibe gebildeten, mit einer pilze

<sup>9</sup> Die Lustration des Isisschisses geschieht dagegen durch einen männlichen Briester. Apul. M. 11, p. 266. Ibidem, simulacris rite dispositis, navem faberrime factam, pioturis miris Aegyptiorum circumcircum variegatam, summus sacerdos, twela lucida et ovo et sulphure, solemnissimas preces de casto præsatus ore, quam purissime purisicatam, Dem nuncupavit dedicavitque.

axtigen bulle überzogenen Schlangen-Gi's Beranlaffung gewesen sein mag: immer aeiat fich in dem Glauben, daß daffelbe die Rraft befige, dem, der es bei fich tragt, in Rechtsftreiten Gieg, bei Bittgesuchen an Ronige und Fürften guten Erfolg zu fichern, ein Ausfluß der Idee, daß das Gi den Agathodamon, und mit ibm die Sicherheit bes Gedeibens, die unbeilabwendende Rraft, in fich trage. Ad victorias litium ac regum aditus mire laudatur, tantæ vanitatis, ut habentem id in lite in sinu equitem Romanum e Vocontiis a divo Claudio principe interemptum non ob aliud sciam. Die Uebereinstimmung Diefer gallischen Auffallung mit iener ber flasificen Bolfer wird badurch vervollständigt, daß bier wie bort die mit dem Ei verbundene salus einen gang ftofflichen Inhalt bat. und ale Erhaltung bee perfonlichen und fachlichen Wohlergebene aufgefaßt wird. 1) Salten wir nun diefe Bedeutung bes Gi's mit berjenigen Spgieg's jusammen, fo ergiebt fich für beide eine fo volltommene innere Uebereinstimmung, daß fich Die Berbindung des Symbols mit der Göttin von felbst berftellt. Belche Opfergabe tonnte Spaicen angenehmer fein ale bas Gi? welche ihrer Berbindung mit Dionpfos und Telesphoros mehr entsprechen, als bas Gi ber bachischen Beibe? welche auch den Gedanten des opfernden Madchens felbit deutlicher offenbaren? Daß fie um Fruchtbarteit ihres Mutterschoofes, um Gedeihen fur Saus und Chebett, um Erbaltung des Lebens und der Befundheit fur fich, fur ihren Beliebten, mohl auch fur des Gies Rüchlein bittet, ift flar genug. Sollte fie etwa in ibren Gebanten noch weiter geben, und einen mannlichen Sprößling von ber Gottin erfleben? Plinius 10, 55 ergablt, welchen Gebrauch Julia Augusta, Des Drufus Livius Tochter, in ihrer Schwangerschaft von bem Gi machte. Julia Augusta prima sua iuventa Tiberio Cæsare ex Nerone gravida, cum parere virilem sexum admodum cuperet, hoc usa est puellari augurio ovum in sinu fovendo atque cum deponendum habèret nutrici per sinum tradendo, ne intermitteretur tepor; nec falso augurata proditur. Denn, so fügt Sueton in Tiberio 14 erflarend bingu: pullus insigniter cristatus exclusus est. Scribonius weiffagte, etiam regnaturum quandoque, sed sine regio insigni. Hier ist das Gi nicht nur bas Bild bes fruchtbaren Mutterschoofes: eine Bedeutung, in welcher auch die henne selbst vorkommt, wie das der Livia Augusta gewordene

<sup>1)</sup> Ein Monument gallischen Ursprungs, welches das Ei und die Schlange zeigt, ist jene bei Pignorius, magnæ Deum matris Idææ et Attidis initia, p. 4. abgebildete Erzhand, welche zwischen Daum und Zeigefinger ein Ei hält, während die um den Borderarm sich windende Schlange mit geöffnetem Munde sich ihm nähert. Pignorius giebt solgende Notiz: Octavius Rossius monuit in operoso illo et erudito volumine, quod appellavit antiqua Brixis monumenta, in summa hasta simulacri Tillini, indigenæ numinis, stetisse manum sepeam. Neber diesen Tillinus und die stagliche Hand habe ich keine nähere Ausktunft beizuhringen vermocht.

augurium barthut: ) fondern in Berbindung mit dem hahne, der aus ihm hetvorgeht, eine vollsommene Wiederholung jenes orphisch-bacchischen Ur-Ei's, aus welchem der phallische Gott als Offenbarung der bisher in dem mutterlichen Stoff verborgenen mannlichen Kraft, in Gestalt des Enorches, Phanes, Metis; Ericapaus ans Licht hervortritt.

Dieg führt und gur Entdedung einer noch weitern Begiehung bes Gi's gu Spigica. Wir miffen, welche nabe Bermandtschaft Spigica mit Aesculap verbindet. Sie wird bald beffen Tochter,2) bald deffen Gemablin3) genannt. Sie ftebt dem mannlichen Gott ale Darftellung der weiblichen Naturpotenz zur Seite, und beißt darum auch gang allgemein uares und avassa.4) Diefer generellen Bedeutung gegenüber, ift die Art ber Berbindung unerheblich, von bem Dothus in einer Zeit fixirt, als die allgemeinen Naturideen von einer doppeltgestalteten stofflichen Kraft in die Kormen menschlicher Erscheinung und menschlicher Kamilien- und Berwandtschaftsgliederung eingefleidet wurden, und daher in diesem, wie in vielen andern Fallen, auf die icheinbar unvereinbarfte Beife dargeftellt. Go ift auch bas Urweib bald aus dem Gi geboren, bald feinerfeits bas Gi gebarend, bald bas Gi felbft, aus dem fie in 3weiheit ober Dreiheit doppeltgeschlechtia wieber hervortritt. So selbst Aesculap bald Coronis Tochter, bald ihr Gemahl. 5) Also Mutter, Tochter, Gemablin und Schwester find nur vier Benennungen berfelben Beiblichfeit, untergeordnet der allgemeinen Bedeutung des mutterlich empfangenden Naturpringips, dem in gleicher Allgemeinheit das mannlich-aktive bald als Bater, bald ale Gemahl erganzend zur Seite tritt. Daß Spaiea und Aesculab in diesem Berhältniß, also wie bas tenedische Doppelhaupt, neben einander ju benten find, und von den Alten wirklich gedacht wurden, beweist ihre mebrfache Bereinigung ju Ginem Rulte, wobei es an jeder Bestimmung des verwandtschaftlichen Bandes fehlt. In foldem Busammenhang finden wir fie ju Corinthe) und zu Argoe"), und dieselbe fehrt auf Bildwerken wieder, fo in der fconen, aus Balestrina stammenden Gruppe des Bio-Clementino, abgebildet bei Visconti 2, 3, Clarac, musée de sculptures 4, 546, n. 1141 B., so aud auf avei Reliefe im Louvre, beren Abbildung und Beschreibung man bei Clarac Atlas 2, pl. 177;

<sup>1)</sup> Sueton, Galba 1, womit man die Erzählung von Rhodopis-Nitocris Schuh bei Aelian. V. H. 13, 33 vergleiche.

<sup>2)</sup> Paus. 1, 23, 5.

<sup>3)</sup> Orpheus h. 67. 7. ovllentoov. Clarac, musée de sculptures 2, p. 314. 1.

<sup>4)</sup> Likymnius bei Sextus-Empiricus Pyrrhi hyp. 11, 49. Orph. h. 40, 20.

<sup>5)</sup> Hygin. f. 97.

<sup>6)</sup> Paus. 2, 11, 6. 7.

<sup>7)</sup> Paus. 2, 33, 4.

Tegt 2, p. 312 - 315 findet.') Aus biefer Berbindung Spgiea's mit Aesculab ergiebt fic. baf bie Gi-Geburt bes lettern auch ber Natur Spaicens entspricht. Dafi aber Aedculap, ber lebenspendende, und von dem Tod jum Dafein jurudrufende Gott, nicht andere ale Dionpfod-Enorches, auch ale Sohn des ftofflich mutterlichen Ur-Gi's, gedacht wurde, zeigt Lucian's Erzählung im Pseudomant. 12-16 von den Betrügereien bes Gauflers Alexander. Denn diefer mar genothigt, um feinen Runften Erfolg zu fichern, von bekannten, inebesondere mit dem Mofterienfult verwandten Religioneideen seinen Ausgang zu nehmen. Wie genau er fich aber hieran anschloß, zeigt der Umftand, daß er das Gi, aus dem der neue Aesculay als gewaltiger Drache hervorgeben follte, mit der Phiale aus den ichlammigen Gemaffern der Erde hervorholte: eine Berbindung des Baffers mit dem Ei, wie sie in der Erzählung von dem Gi des Guphrates, von den eigebarenden Mondfrauen, die zu den Sumpfgemaffern in fo naber Beziehung fteben, daß Beleng-Aphrodite felbst von Blog genannt ift, und in den allgemeinen Borftellungen von der Urzeugungefraft der tellurifchen Feuchtigkeit wiederkehrt. In dem eigeborenen Aeclepiusdrachen Glycon2) erscheint die weibliche Stofflichfeit wiederum als Naturprinzip an der Spipe der Dinge, die mannliche Kraft im Sobneverhaltnig ale bas geoffenbarte Mpfterium, jenes ale Gi, Diefer ale ber eigeborne Drache. Darnach konnte es der alten Unschauungsweise nicht widerftreiten, auch Sygica in derfelben Weife aufzufaffen. Der Drache gehört ihr nicht weniger ale Mesculap. Er ift auf den gablreichen Bildwerken bes Alterthums, von welchen man bei Clarac n. 1145 — 1182 B. eine reiche Auswahl findet, ihr fteter Begleiter, und meift, wie auf dem capitolinischen Relief in Berbindung mit der Wafferschaale, noch deren ihm verwandten Inhalt er lechzend fich febnt, dargestellt. Er ift also Spgiea felbst, und erft mit dem Fortschritt anthropomorphischer Götterbildung aus dem felbstftandig verehrten Retisch jum bloßen Attribut herabgefunken. Spaiea und Aesculap find demnach ursprünglich als Schlangenpaar zu denken, das Ei als ap zi pereceus, aus welchem jenes, in feiner Zweiheit die Zweiheit der Geschlechtspotenzen darstellend, hervorgegangen ift. Darum würde es dem Geiste der alten Naturreligion vollkommen entsprechen, wollten wir das genannte Götterpaar felbst durch das Bild zweier Drachen in Berbindung mit einem in ihrer Mitte aufgerichteten Gi darstellen. Diefe Gruppe Findet fich nun in der That. Auf einem Cameo des Museum Florentinum, ab-

<sup>1)</sup> Welfer, alte Denkmäler, 2, 271 f.

<sup>2)</sup> Spanheim, de usu et præstant. num. giebt in bem Kapitel de draconibus alatis Darbatis aliisve (vol. 1, p. 211—224, Londoni 1717), bie auf bie Lucian'sche Erzählung Schlasichen Münztepen.

gehilbet bei Gori 2, 23. 4 und nochmals von Passori, thesaurus gemmarum astriferarum vol. 3, tab. 123, vol. 2, p. 158—150 erscheint zwischen zwei aufgerichteten Drachen ein Ei, das beide mit ihrem geöffneten Rachen zu halten scheinen. Ueber demselben das Zeichen des Halbmondes, zu beiden Seiten, den zwei Schlangen entsprechend, zwei Sterne. Unter dem Ei zwischen den Drachen-leibern aufgerichtet, der Flügelstab, den eine dritte Schlange in drei Windungen umfreist. Rechts und links im Felde gleich vertheilt vier Buchstaben, die das Mort VIIA bilden. Dieselbe Borstellung wiederholt sich auf Gemmen der Berliner Sammlung. Tölsen Berzeichniß der antiken, vertieft geschnittenen Steine, Berlin 1835, S. 217 giebt folgende Beschreibungen:

1210. Rarneol. Zwei aufgerichtete Schlangen, zwischen ihnen ein Gi.

1211. Braune antife Pafte. Zwei ähnliche aufgerichtete Schlangen, welche ein Gi zwischen sich halten, über ihnen der Mond und zwei Sterne, unter bem Gi der von der Schlange umwundene Stab Aesculaps; umher die Inschrift FFI4.

1214. Karneol. Ein mystisches Monogramm aus zwei in einander gefügten F gusammengesett, welche die Buchstaben VIIA bilden, statt VIBIA oder VIIBIA.

Diese brei Stude stammen aus ber Stofcb'ichen Sammlung, und werben auch von Winkelmann in der Description des pierres gravées du feu Baron de Stosch, Florence 1760 beschrieben, wobei jedoch statt des Wortes VIIA duxch. unrichtige Busammenftellung der Buchstaben VIIA gegeben wird (Cl. 3 n. 1427). Dagegen bemerkt Bafferi: Vox YIIA vel nihili est, vel nihil cum typo commune habet. Puto ex initialibus conflatam esse, vel potius, ut monet Gorius. in ea scriptum YIIA, Hygia, hoc est Salus. Es scheint unglaublich, daß man über das Wort YFIA je im Zweifel sein konnte. Es ift vollkommen ficher, Mogen wir dieß nun ale Bezeichnung ber Göttin, oder unbestimmter ale Muse brud bes Boblergebne überhaupt auffaffen, immer bleibt es vollemmen une bestreithar, daß die symbolische Darstellung des Cameo mit dem Inhalt ber Umschrift in Uebereinstimmung fteben muß. Der Begriff YFIA und bas Gi beden fich. Diefes brudt ipmbolisch aus mas jenes Bort fprachlich wiedergiebt. und bie beiden Drachen ale Gi-Suter fchließen fich ber Gotterverbindung Abelepius-Spaieg volltommen entsprechend an. Die Umschrift bes Bilbes auf dem Florentiner Cameo und den geschnittenen Steinen der Stofch'schen Samme lung wirft Licht auf die Darftellung eines Grabmonumentes, welches Fabrott. Inscriptiones domesticæ p. 28, n. 17 mittheilt. Ale Grunder beffelben wird A. Serennuleius Germes genannt. Die bildliche Borstellung beschreibt Kabretti in folgenden Worten: vir libamen ex patera offundens et gemini ad utrumque latus serpentes cristati et erecti, ovum ore apprehendentes. Ucher ben Sinn des Bildes außert fich berfelbe Gelehrte folgendermaßen. Suspicor.

postgram sibi et uxori adhuc in humanis agenti Hermes hanc memoriam constituit, vel long@vitatem hac expressione in votis habitam: serpens quippe, ut ait Sanchuniathon apud Eusebium de Præpar. Evapgel. 1, 7 longævum animal est, nec solum senectam cum pelle deponens reinvenescit; sed crescit etiem in adolescentiam redactum; vel ut ex concordia illa quasi maritali serpentum, conjuges improles adhuc sobolem sibi augurarentur ex ovo prodeuntem, tamquam principio et originario fonte generationis, ut illud vocat Plutarchus Quæstion. Conviv. 7, 3. — Passeri, gemmæ astriferæ ad tabulam 123, Genii symbola, t. 2, p. 159 fügt bei: In Aegyptiorum hieroglyphicis, immo fere in omnium obeliscorum apice, observari ovum hoc, unde serpens exsiliit. Kabretti's Doppelerflarung bat wenig Babricheinlichkeit; auf bem Grabmonumente ben Bunfch eines langen Lebens auszudruden, oder ben Rinberfeegen für einen bieber unfruchtbaren Mutterschoof zu erfleben, entspricht ber Bestimmung eines Runerarfteines und bem Brauche ber Alten ju wenig, als baf wir einen folden Gedanken vorausfegen burften. Die salus, an welche bier allein gedacht werden kann, ist jene bobere, welche jenseits der Grenzen der leiblichen Existeng und best tellurischen Dafeins liegt. Es find bie nova salutis curricula, welche Apuleius als ben höbern Inhalt der Mpfterien barftellt. Das Ei. in feiner phyfifchen Bedeutung bes tellurifchen Lebens unerschöpflicher Urquell, wird auf jener bobern Stufe Sombol ber durch ben stofflichen Tod zu verjungtem boberm Dafein burchdringenden Existeng, in welcher Pfoche, von der groben Gulle ber Materie befreit, gleich bem aus dem dunfeln Gi bervorbrechenden Ruchlein, eines reinern Dafeins in den Raumen des himmlischen Lichts fich erfreut. Bu berselben Bedeutung find die Schlangen erhoben. Auch fie bezeichnen hier nicht bie ftofflich gedachte Raturfraft bes zeugenden Phallus, fondern vielmehr die Biebergeburt, die das Leben verjungend erneuert. Richt ber Drache der finftern Liefe, fondern das Schlangenbaar des Lichts, der spiritus qui per universum orbam permeat,1) ift es, der bas Gi der bobern Biedergeburt halt und behütet. Bu dieser Idee steht die Berbindung des Ei's mit dem Munde der Schlangen in besonderer Beziehung. Das ägpptische Belt-Gi geht aus des Demiurgen Aneph Munde hervor,2) ein Gebilde bes gottlichen Odems, nicht Zeugung ber bhallischen Rraft bes Stoffe. Go feben wir auf bem Fabretti'ichen Grabftein das eibutende Schlangenpaar ale Ausbrud einer bobern Idee, wie fie dem Grabfteine am besten steht, ale Symbol einer bobern salus, die den Tod felbit als Ausgangspunkt eines verjungten Dafeins auffaßt. Auch bier ift Spgiea ber

2) Euseb. Pr. Ev. 1, 10, p. 26.

<sup>1)</sup> Horapollo, Hierogl. 1, 64. Schlange agyptisch Mesci 1, 59.

leitende Grundgedanke, aber diese Spylea ift nicht mehr die stoffliche, welche des Leibes Wohlergehn sichert und dem Mutterschooß Fruchtbarkeit verleiht, sondern eine den Stoff selbst zu höherer Seeligkeit hindurchführende vergeistigte Potenz, in welcher jene physisch-sinnliche sich fortsest und vollendet. 1)

Durch die Darftellung des Florentiner Cameo Scheint mir das Gi-Opfer bes eavitolinischen Reliefe aller Anfechtung entrogen, und auch für einige andere Monumente eine fichere Grundlage der Erflärung gegeben. Gorleus theilt auf Pl. 233, fig. 492 seiner pierres antiques gravées ein Gemmenbild mit, bas Schlange und Gi wiederum in Berbindung zeigt. Gine mannliche Figur Iniet por dem Altar, und nabert das Gi der lodernden Flamme, in einer Stellung, welche an die Godnoria ju benten erlaubt. Gine stehende weibliche Figur richtet ihre Aufmerksamkeit auf das Ergebniß der vorgenommenen Divination, beren Beziehung auf das augurium salutis durch das Attribut der in des Madchens linker Sand fich windenden Schlange hervorgehoben wird. Auf einem andern Gemmenbilde ebendaselbst Pl. 256, fig. 579 reicht eine junge weibliche Geftalt dem an seinem Schlangenstab kenntlichen Aesculap einen Gegenstand dar, in welchem junachft ein Gi ju erkennen sein durfte. Auf andern Monumenten fceint eher eine Drachenfütterung dargestellt. Dahin gehört Gorleus pl. 43 n. 86, und das schon früher ermähnte Relief aus der Sammlung des Louvre bei Clarac. Pl. 177, Rr. 268. Hygie ne tient ici, fagt der frangofische Erklaren 2, 315, ni sa patère, ni son serpent; c'est à celui de son père, qu'elle présente, à ce qu'il pârait, un gâteau, et elle est en aussi bonne intelligence avec cet animal favori, qu'avec celui, qui l'accompagne ordinairement. Die Borsebung von Ruchen an heilige Schlangen wird öfters erwähnt, wofür die Erzählung Herodots 8, 41, Propert. 4, 8, 3-16 und Museo Capitol. t. 4, t. 42 entscheidende Beispiele liefern.2)

Den EisDenkmälern schließt sich ein Basenbild bei Caylus, recuoil d'antiquités vol. 4, t. 40, 1 an. Auf einem Altare liegen drei Eier; ein Bogel, beffen Benamung schwierig ist, ergreift mit dem Schnabel eine Schlange, die jene zu vertheidigen scheint. Die ganze Darstellung erinnert an den Mythus von dem Raben, der Schlange und dem Crater, wie ihn Hygin, Poetic. astr. 2, 40; 3, 39 und Ovid Fast. 2, 243—266 mittheilen. Die Berbindung der Schlange mit dem Ei sindet sich auch in dem ovum anguinum der Gallier, über welches wir

<sup>1)</sup> Sine ähnliche Ibee erkenne ich in dem Ei eines römischen Grabmonuments im Museum zu Lepben. Die auf dem Bette ruhende männliche Gestalt halt es in ihrer Hand. Oben geöffnet bient es ihr als Trinkbecher, wie dem Perserkönig in goldenem Ei Wasser dargereicht wird.

<sup>2)</sup> Im Plutos bes Aristophanes werben im Tempel bes Asclepius Kuchen und Feigen auf ben heiligen Tisch und bie Altare bes Gottes gelegt. V. 677 f., 710 f.

oben icon Blinius Stelle mitgetheilt haben. Sie fehrt wieder in einer Ergablung Lucians, Dipsades 5. Bei ber großen Sprtie fteht am Deeresufer, von Den Wogen bespult, ein Grabmal, auf breiter Bafie cine Gaule. Auf Diefer findet fich folgendes Bild: im Sumpfe fieht, Tantalus vergleichbar, ein Dann, Baffer ichopfend, ale wollte er trinfen. Um feinen Rug windet fich eine Schlange, Die giftige Dipfas. Beiber tragen in Gefäßen Baffer berbei, und übergießen Damit ben Durftenden. In der Rabe liegen einige Straugen-Gier. Gin Cpis gramm, bas wir und auf ber Bafis eingegraben ju benten haben, vergleicht bie Leiden des Mannes mit Tantalus nie gestilltem Durfte, die Baffertragerinnen mit der Dangiden ewig vergeblicher Arbeit. Bier andere Berfe, Die Lucian nicht mittheilt, ermahnten ber Gier, und ergablten, wie ber Urme, ale er mit ihrer Einsammlung beschäftigt mar, von der gefährlichen Schlange gebiffen murbe. 1)-Die Berbindung von Gi und Schlange begegnet ferner in der zweiten orphischen Theogonie, die Damascius, principia p. 581, Kopp, auf Hieronymus und Sellanicus zurudführt. Dreifach gestaltet ift ber Drache. Zwischen dem Saupte bes Löwen und bem bes Rindes in ber Mitte erscheint bas gottliche Untlig bes Beracles, ber Xooros arioaros genannt, und mit Unante-Udrafteia, die fich durch Das All verbreitet, verbunden wird. Aus ber Rraft bes brachengeftalteten Beracles geht ein Gi bervor, aus Diefem Protogonos Beus, ber Flügel auf den Schultern, in den Beichen Rindefopfe, auf feinem Saupte eine Schlange zeigt, und vielfache Thiergestalt annimmt. Aus der orphischen Borftellung werden gewiffeficilifche und cilicifche Müngtypen verftandlich. Das bartige Doppelhaupt auf einer Munge von Camarina weist auf jenen Beracles-Chronos ber orphischen

<sup>1)</sup> Dabalus von ber Schlange gebiffen bei Strabo 14, 664. Fragm. hist. gr. 3, 235. ed. Mull. hier verdient ein etrustisches Runftwert Erwähnung, bas aus ber Lucian'ichen Darftellung feine Erffarung zu erhalten icheint. Micali antichi monumenti zu ber Storia degli antich. popoli, Taf. 40, 3. p. 53 theilt das Bild eines in den Grabern von Bulei gefundenen Bronge-Canbelabers aus ber Sammlung bes Pringen von Canino mit. Alls Tuggeftell bient ein an feiner Obrenbilbung tenntlicher nadter Catyr, ber mit feinem Ctabe eine gewaltige heraufftrebenbe Stange niederbrückt, während die erhobene Rechte einen Stein zu schleudern bereit scheint. Ausbrud und Haltung ber Geftalt zeigen Furcht und Entseben, bie nur in bem Erscheinen jenes gefahrbrohenden Bewohners ber Sumpje ihre Erklärung finden. Diefer Gebanke findet seine Be-Migung in einem kleinen, unscheinbaren Attribut, bas ber aufgeschreckte Bachusgefährte in feiner Einten balt. Es ift ein gepflückter Erbichwannn, mit vollkommener Deutlichkeit bargeftellt. Ronn= ten wir nicht hieran eine ber Lucian'schen sehr ahnliche Erzählung anknüpfen? Beim Ginsammeln von Pilzen zeigt fich bie Schlange, erschreckt sucht ber Satyr fich ihrer zu erwehren. Mit bem Stab balt er fie nieber, mit ber Rechten will er ben Stein gegen fie werfen. Wir erkennen hier den gleichen Grundgebanken wie in dem Syrtenstein. Zur Bergleichung diene ferner die Erzählung Mutarche de Is. et Os., wonach Dictys, ber Zögling ber Jis, nach einer Zwiebel griff, und dabei in dem Fluß sein Leben einbußte. Die Zwiebel, die Thranen hervorbringt, wird von den Bieftern verabscheut. — Als Bilb jedes schnellen, unerwarteten Todes erscheint der Schlangenbig bei Plin. 7, 7.

Theologie jurud. ) An Schultern und Weichen tragt er flügel, auf ben handen ruht, unmittelbar unter dem Doppelhaupte, das gewaltige Gi, bem der Gott als naroud divaue die Entftehung gegeben. Auf dem Boden liegt Dionpfos. Sebon, ber Stier mit bartigem Mannesantlig. Die Rudfeite zeigt einen bie Rlügel hebenden Schwan, darüber die Aufschrift MAPA.2) Auf cilicischen Mungen ift ber geflügelte Chronos wieder in anderer Beise bargestellt. In schnellem Laufe begriffen tragt er bas Gi, bas in ber halben Sohe ber gangen Figut von beiben Sanden gehalten wird. 2) In Diefen Darftellungen fteht bas Ei nicht an ber Spite ber Dinge. Es wird vielmehr auf einen vaterlichen Urfbrund gurudgeführt. Das Berhaltniß ift alfo bas umgefehrte. Der Drache, ber erft aus bem Gi hervorgieng, erfceint jest als bes Gies Bater. Darin liegt ein Rort fcritt von dem Rofflichemutterlichen Ursprung, der finnlichewahrnehmbaten dezh, au einem bobern, dem vaterlich-ichopferischen Bringip, ju einer erften deze, ber gegenüber ber Stoff in ein untergeordnetes Berhaltnig tritt. Ueber ber Materie ericheint die mannliche Kraft; nicht mehr blog ale tellurische Wafferpoteng gedacht, wie in dem Schwan der Sumpfe von Camarina, sondern ju der hochsten Stufe, ber himmlischen Lichtmacht, erhoben. Rind und Lowe, Die Zeichen ber in bet

3) Nach einer Munge ber Berliner Sammlung. Man febe übrigens Musoum Hunderindun.

<sup>1)</sup> Befters abgebildet, so bei Kreuger, Symbolit. B. 3, heft 1. Taf. 1, 1. Inghirum, monum. Beruschi sor. 6, t, 5, 3.

<sup>2)</sup> Campring geht also auf Mara jurud, bien auf ben Stantin Ar. bet auch Mart-laight. mas-αρόην, und mare, ben zeugenden κύματα (von κύω), zu Grunde liegt. Ebendarauf tuht Muton, der Hug Marina, Marinas, Mares, ber affatifche und cretifche aus Münzen befannte Mar nas. Ueber Mares Aolian, V. H. 9, 16. Seine Bferbegestalt bezeichnet ihn als Baffertraft, ber Dethus, daß er breimal gestorben, breimal wieber aufgelebt sei, als Träger ber männlich zeugenben Naturfrast. Ueber Magyas Salmasius Exerce. Plinians p. 121. a. Marna bezeichnet alle bie zeugende Rraft, junachft bie im Gumpfe rubende, fo bag Palus Mareotis und bas frangofice la mare und le marais seine richtige Etymologic erhält. Der Camarinische Sumpf und bas barauf bezügliche Orafel werben von Silius Ital. 14, 198, Virg. Aen. 3, 700 mit Geroius et wähnt. In dem Spruche: Mi nivel Kamagivar aniverog yag ameirar ift das anivera mi nevolv erfennbar. Diefes aber bezieht fich auf bas ben unterirbifchen Gottern gebeiligte Sanctunt, Der Schwan verbindet sich gang naturlich mit der Sumpfnatur, bessen zeugende Rraft er in fo vielen Mithen barftellt. Ueber Marca und Trimarcifia fpater. — Die Camarinifchen Marget Bezeugen ben Kult eines Deus Lunus, ber auf farischen Mungen ber Stadt Rosa felbe KAMAPEITH2 heißt. Eckhel. D. N. 2, p. 587. Nummi veteres p. 16. Ueber bie Chekbaifche Camarina Euseb. Pr. Ev. 9, p. 418. R. Rochette, mem. sur Hercule. p. 36, n. 2. Die fehr bie Lunus-Natur mit ber entwidelten Bebeutung übereinstimmt, brauche ich nicht nochmals zu erklaren. - Auf gleichem Stamm ruht Marica, die mit Aphrobite fo nahe verwandte Sumpfmutter von Anxur, Serv. Aen. 7, 47. Endlich bente man an die etrustifche Camars, Clusium. Liv. 10, 25 und an maon, latonifch Sand, die große Bilbnerin.

Sonne tubenben Beugungspoteng, umgeben bes Lichthelben Beracles gottliches Antlig. Unflerblichkeit ift fein Attribut, bas Brinzip der Berganglichkeit und bed Cobes liegt gang auf Seite ber ibm beigegebenen Beiblichfeit Angnte-Abrafteig. bie allen Stoff burchbringt. Als Sonnenmacht trägt heracles bas Bringip ber Beit in fich. Aber in ihm altert fie niemale, er ift nicht Chronos, welcher ftets und nothwendig ber werbenden Welt, ale beren zeitliche form, jugehort; er ift Bielinehr Chronos arioaros, das nie alternde Brinzip der Zeit selbst. Aus diefer Sonnennatur erflart fich die Berbindung bes eizeugenden Bergeles mit Dionpfoss Bebon, wie fit auf ber Camarinischen Münze erscheint. Als höchste, wenn auch and frofflich gedachte, Lichtmacht wird Bacchus felbst zu heracles-Chronos, ber Sohn bes mutterlichen Gi's jum Sonnenvater beffelben. Diefelbe Bedeutung bat das von dem Drachen breimal umschlungene Gi auf einer Munge des Antoufinud hestiogabalus, beren Abbildung Kelix Lajard, in den recherches sur le bufte de Venus Pl. 14. H. n. 11 mittheilt. Das Drigingl aus Brome liegt in ber Sammlung der Bibliotheque nationale ju Paris. Neben dem Gi fteht eine Fruchtpalme. Die Umschrift zeigt bie phonizische Tprus ale Bragftatte. ') Die Beziehung auf den Sonnentult tann bier nicht zweifelhaft fein. Das Ei wird ber hochsten mannlichen Lichtfraft untergeordnet, und felbit als Schöpfung berfelben bargeftellt. Go erschien une oben bas belphische Omphalos-Gi, fo bas felbit als Lichtzeugung bargestellte Mprrben-Gi bes agpptischen Bhonix, fo bas große Ei, welches auf einer Base von Ponticapaum die Bacchantin dem auf bem Sonnengreifen reitenden Initiirten barbietet. 2) Un biefe Auffaffung ichlieft fic des Porphyrius Bericht bei Eusedius Præp. Evang. 3, 11 an. Nach ägyptifther Lebre lagt Rneph aus feinem Munde ein Gi hervorgeben. Es ift bas Belt-Ei, der Bater der Demiurg, der jenes aus seinem Munde vollendet, wie bas Wort, als höchster doros bervortreten läßt. Die schaffende That wird bier als vonen aoxi, als jene erfte unsagbare Urfachlichkeit aufgefaßt, welche bie ot-Bifchen Rosmogenien als accoror übergiengen. Bafferi gibt in feinem Atlas Farnesianus etc. p. 180 die Abbildung einer Bronzeschlange, welche fich zu feiner Beit im museo Gori befand. In dem geöffneten Munde ruht ein Gi. Biet ericheint ber Drache, wie bei ben Aegyptern Rneph, ale Demiurg. Und buf bie Aegypter Aneph., den Eivater, als Schlangengott dachten und darftellten, wird von Euseb. Pr. Ev. 1, 10 bestimmt bezeugt. In diefer Erhebung erscheint bie Schlange auf ber bochften Stufe ber Bergeistigung. In ihrer unterflen Stofflichkeit Darstellung bes tellurischen Gewässers, und seiner in den finftern

<sup>9</sup> Ueber ben Phonizischen Rult bes Gol-Glaiagabalus Herodian 5, 3 f.

<sup>2)</sup> Addiquités du Bosphore Cimmérien pl. 58, Nr. 3. 4.

Erdgründen wirkenden Zeugungökraft, wie wir dieß in dem Psphe-Mythus, und wieder in dem Kult des Lanuvinischen Söhlendrachen sinden, ') stellt sich die Schlange nunmehr als das Thier des Lichts dar, daher mit dem Hahnenkamm, oft auch, wie der Phönix, mit lichtstrahlendem Haupte versehen, 2) und wird endlich in letter Bergeistigung zum Symbol des ursächlichen vors aller Dinge, ungeschaffen, ewig, nie alternd. Durch diese Beziehung wird er ein Ausdruck der höchsten Mysterien-Ideen, und als die udlavor dockner Zeichen der Theilnahme an den besten Hossnungen der Initiation. 3) Jest gewinnt er eine neue Bezziehung zu dem Ei. Er wird, wie dieses, sprechendes Zeichen der empfangenen Weihe, und jener Zuversicht der Unsterblichkeit und des Uebergangs zu einer höhern göttlichern Stufe des Daseins, welche die Alten als den trostreichen Inhalt der Mysteriensehre hervorheben. Dieser Initiationsgedanke ist in der Schlederung jenes an den Syrten errichteten Grabsteines nicht zu verkennen. Schlange, Eier und die Reinigung durch das Wasser verbinden sich zu einer Gesammtheit

<sup>1)</sup> Aelian. H. A. 11, 16. Propert 4, 8, 3—16. Plutarch, Parallel. 24. Böttiger Boem. 1, 54—59. Bergl. Philostrat. lm. 2, 17, p. 487. ed Jak. Welk. Paus. 9, 39. 2. (Trophonius.)

<sup>2)</sup> Bon serpentes cristati in Aethiopien schried Juba nach Plinius 8, 13. Aelian. H. A. 11, 26. \*\*\*Syst your µêr ở δράχων ὁ ἄρόην τὸν λόφον, καὶ τὴν ὑαήνην δασείαν: ὁ δὲ ἀλεκτρυών καὶ οἰνος τὸν λόφον καὶ τὰ κάλλεα. Dieß ruht nicht auf Naturwahrheit, sondern auf mythoslogischer Combination. In ihrer Erhebung zur Sonnenmacht nimmt die Schlange den Hahnentamm an. Denn der weiße Hahn, dessen Opfer Sofrates verordnet, ist der auß der Nacht geborne junge Tag, den der Hahn als erster Bote verkündet. Darum siehen nun Hahn und Schlange im Dienste des Asclepius und Athenens so nache bei einander. Auch zu des Mondes Lichtnatur wird der Hahn in Beziehung gesett. Das Gestirn der Nacht erfüllt ihn mit bacchischer Buth. Aelian, H. A. 4, 29. Dagegen ist die Eule, das Thier der Nacht, dem Lichthelden Dionysos verhaßt. Der Genuß der Eulen-Eier ist dem des Weines hinderlich. Die Feinbschaft des Lichts und der Finsternstüberträgt sich auf das, was aus beiden entspringt. Das Ei des nächtlichen Bogels wird hier wiesder, wie in den alten Cosmogonien, Bild der Urnacht selbst. Philostrat. vita Apoll. 3, 40; Imagin. 2, 17. p. 81. ed Jakobs und Welker, p. 485 s.

<sup>3)</sup> Euseb. Pr. Ev. 1, 10. Nach Sanchuniathon schreibt Philo: "Taautus legte ber Natur ber Schlangen und Trachen eine gewisse Göttlichkeit bei. Seine Meinung nehmen die Phöniker und Negyptier an. Bor allen andern Thieren, sagt er, ist die Schlange das geistigste; ihre Natur die des Feuers, ihre Schnelligkeit gewaltig, und ohne Bedarf der Beihülse irgend eines besondern Gliedes. Biele Gestalten kann sie annehmen, und zusammengerollt sich plöhlichen Schwing verleihen. Sie hat langes Leben, kehrt aus dem Alter zur Jugend zurück, und gewinnt neue größere Kräste, dis sie nach Bollendung eines gesetzten Zeitraums wieder in sich selbst ausgelöst wird. Darum wird sie in den Religionskult und in die Mysterien ausgenommen. Denn unsterblich ist sie und kehrt in sich selbst zurück" u. s. w. — Clemens, Protr. p. 14. Pott. die die daron koaken. Arnob. 2, 21. Auctorem aliquis desiderabit rei, tum illum citadimus Tarentinum notumque senarium, quem antiquitas canit dicens: Taurus draconem genuit et taurum draco. Ipsa novissime sacra, et ritus initiationis ipsius, quidus Sedadiis nomen est, testimonio esse poterunt veritati: in quidus vareus coluder in sinum demittitur consecratis, et eximitur rursus ad inserioridus partidus atque imis. Destets in Euripides Bacches.

von Motiven, die alle in der Initiationsidee ihre Erklärung und Auflösung finden. Die von Lucian damit verbundene Erzählung erscheint nur als ein Berfuch, der symbolischen Darflellung ein historisches Ereigniß zu Grunde zu legen. und den mystischen Inhalt zur Todesaeschichte des Beerdigten umzugestalten. Aber auch in Diefer Ginfleibung liegt ber Religionegedanke noch beutlich genug por. Ei und Schlange führen nur burch den Tod jum Leben bindurch. Nur aus dem Untergang erblüht ein boberes Dasein. Das Bergebn als Borbedingung bes neuen Berbens, die Finsterniß als Durchgang jum Licht, die Schreden der Unterwelt als Grund eines fraftigern Wiederauflebens, burch Leiden und Trubfal gur Freude, das ift ber Mpfteriengedanke, ber die Bipchefabel beberricht, das auch ber innerfte Rern ber Lucian'ichen Ergählung und , bes Bulcenter Grableuchters. Das Suchen nach dem Gi, bas Pflüden bes Erdschwamms, wird Anlag des Todes, die Schlange bringt ben Untergang. Aber Beibes bereitet die Erfüllung der höhern Mpfterienhoffnungen. Das ichabliche Thier der Sumpfe ift nicht nur der Berberber, sondern auch der Erloser des Gingeweihten, Das Ei nicht nur der Trager bes Tobes, fondern burch den Tod der Geber bes Beils, der renatio ad nova salutis curricula. 1) Auf dem Grableuchter ist dieß durch die aus dem geöffneten Blumenkelche am obern Ende der Leuchterfaule hervorgebende weibliche Geftalt angedeutet. Ein Schlangenpaar Dient ihr ftatt der Ruße. Sier tritt die lebengebende wie an dem untern Leuchtertheil die lebengerftorende Seite des bacchischen Thieres hervor. 2) Wir sehen von Reuem die Bereinigung der Licht = und der Schattenseite in derfelben Rraft. Was verlett, beilt zugleich; mas den Tod bringt, trägt auch die Rraft des Lebens in fich. Bon dem Schlangenbiß heilt die Schlange. So stellt es die mosaische Erzählung von der auf Jehovah's Befehl aufgerichteten Schlange dar. 3) Der Drache soll

<sup>1)</sup> Apuleius M. 11, p. 270: Deæ providentia quodammodo renatos ad novæ reponere rursus salutis curricula.

<sup>2)</sup> Ich habe in Annahme eines Steins in der Rechten des Satyrs Micali's Angade Folge geleistet. Dennoch scheint mir diese Annahme keineswegs sicher. An diesen Gradgeräthen hat Alles dis ins Kleinste symbolische Bedeutung und bacchischen Mysterien-Bezug. Welchen kann nun der Stein in sich bergen? Entsprechender ist die Annahme eines Sis, das die Micali'sche Zeichnung deutlich genug hervorhebt. Es erscheint hier als rettendes bacchisches Attribut. Dadurch gewinnt Alles einen viel befriedigendern Sinn. Dem drohenden Schlangendiß steht das Heilsymbol der bacchischen Mysterien entgegen. Dieses rettet von dem Untergang, den das Pflücken des Erdsichwamms bereitet. Die Annahme des Sis schließt übrigens den Gedanken der Bertheibigung mit demselben nicht aus. So erscheint auch das Rad auf sehr bekannten Gradmonumenten Etruriens als Wasse der Bertheibigung und zugleich in symbolischeitratischer Bedeutung. Die geheisigte Kraft besselben verbindet sich mit dem Gedrauch, den der Bedrohte davon macht. R. Rochette, mon. inech. t. 39. Die gleiche Darstellung auch auf einer Aschenstifte des Leydener Museum.

bon dem Drachenbif beilen. o rodoag xai idoerau. Unter den manniafaltigen Untwendungen, die icon das Alterthum von diesem Raturfage macht, verdient Die beilende Achillestanze besondere Gervorbebung. Sie verwundet nicht nur. fie bringt auch Seilung. Die gleiche Rraft umschlieft nothwendig beide Bos tengen. Die Schlange ift ju gleicher Zeit anadodaluwr und xaxodaluwr, wie bas Waffer, bem fie in ihrer tiefsten Stufe angehört, zu gleicher Zeit Ursprung bes Lebens und Sit des Todes. Auf einer Munge ber altern Faufting bei Spanheim de usu et præstant. numism. 1, p. 415 tragt fie neben einander Aehre und Mohn, die Sombole der Leben- und der Todbringenden Gewalt, wie denn auch zwei Drachen Demeter beigegeben, und die beiben Schlangen, die bas Spaia=Ei halten, durch die nber ihren Sauptern angebrachten Sterne in ber Ratur der Leben und Tod, Tag und Nacht heraufführenden Dioscuren bargestellt werden. 1) Die aapptische Mythologie fleidet nicht nur das aute, sondern ebenfo bas bofe Brincip in Schlangengestalt. So ericeinen Seravis, fo Butbon. so die große Schlange Arihman, die das Reich des Lichts umgurtet und bekampft. Diefe Identität beider Rrafte, fraft beren Marfpas zuerft mit einem Sauche bie Doppelflote blast, gilt junachft für bas Gebiet bes phyfischen Lebens; burch bie Mpsterien wird fie aber auf ein boberes Gebiet übertragen; bier erscheint bie Schlange, wie das Ei, hicht allein als Erbalterin des Lebens in der ftofflicben Schöpfung, sondern als Bild der aus dem Tod hervorgehenden höhern Eriftens bes Individuums. Es ift die Ibee ber Palingenefie bes Gingellebens, welche fich an das Gi und die Schlange gleichmäßig anschließt. Diese vergeistigte Bebeutung ift es, welche wir auf so vielen Grabmonumenten, in ber Schlange bes Sarfophages von Bomarzo, jest im brittischen Museum, in einer Grabstele bes Louvre, die nichts als einen aufgerichteten Drachen zeigt, in den ebernen Schlangen, beren einige im Museum bes Collegio romano ju Rom aufbewahrt werden, in dem merkwürdigen Ambra-Fragment aus einem Ruveser Grab in ber Sammlung Pourtales-Gorgier . 2) in ber Schlange bes Relfenfartophages von Thera, 3) und auf fo manchen abnlichen Grabbentmalern vorzugeweise zu erkennen haben. Richt die physische Bedeutung der ftofflichen Zeugung, sondern die auf jener ruhende, mystische, der durch den Tod vermittelten höhern Existen; ift ed. welche durch das Schlangensymbol auf den Grabern der Eingeweihten bilblic ausgesprochen werden sollte, und auch in Lucian's Erzählung über die Grabstele an den Sprten ihre Darstellung gefunden bat. 4)

<sup>1)</sup> Euripid. Jon. 1430-1434.

<sup>2)</sup> Panofka, tab. 20.

<sup>3)</sup> Roß, Reisen auf ben griechischen Inseln, 1, 70. Welker, alte Denkmäler 2, 266 ff.

<sup>4)</sup> Womit ich durchaus nicht sagen will, daß nicht noch viele andere Beziehungen ebenfalls

12.

Un die bieber betrachteten Gi-Monumente fchließt fich eine Dreigahl Bomveianischer Bandgemalde an, die alle auf benselben Topus gurudgeben. sehen die Schlange wiederum in der nächsten Berbindung mit dem Gi. Auf dem erften der hieher gehörenden Denkmäler, deffen Abbildung man auch in Garqiulo's Raccolta findet, nabern fich von Rechts und Links, in entgegengefenter Richtung, zwei gewaltige Drachen in machtigen Windungen einem Altar, auf beffen bobe, umgeben von fleinern Früchten, zwei Gier liegen. Saupt fcmudt ber Sahnentamm. Aus bem geöffneten Rachen fpringt, als feine Linie geftaltet, die Bunge hervor, beren zwiefache Ringelspipen die beiden Gier berühren. Die hoch aufschießenden Pflangen bezeichnen ben üppig fruchtbaren Biefengrund, welchen die Schlangen durchmessen, bevor fie vor dem Ei-Altar ihrer aewaltigen Bewegung mit einem Male Salt gebieten. Diese ganze Darftellung bildet den untern Theil eines Bildes, deffen obere Sälfte, von jener durch einen dunkeln Strich geschieden, die Borbereitung zu einem, an landlichem Altar zu vollbringenden Schweinopfer vor Augen ftellt. Die gleiche Gintheilung zeigt fich auf zwei andern Pompeianischen Bandgemalben, von welchen bas eine in ber sogenannten casa di Castore e Poluce, das andere in der casa del Labirinto fich vorfand. Das erstere ist abgebildet in dem Museo Borbonico vol. 8. t. 24, bas zweite ebendaselbst vol. 11. t. 38, beide vereinigt in ben monumenti dell' Instituto. 1839. vol. 3, t. 6. Auf diefen beiden Gemalben ift an ber tiefften Stelle ein Streif abgesondert, auf welchem derfelbe Altgr mit zwei Giern und bem Drachen dargestellt ift. Der einzige Unterschied ber beiben letten Bilber von dem erftern besteht darin, daß wir hier nur je eine Schlange, welche auf bem einen Bilbe von der rechten, auf dem andern von der linken Seite ber fich dem Altar nabert, dargestellt finden. Ich schlage diese Abweichung nicht boch an, und erblide in der Einzahl der Schlange nicht sowohl eine bewußte Abficht, ale vielmehr nur eine jener Abfürzungen, welche die alte Runft namentlich in der Ausführung folder Beiwerke fich häufig erlaubte. Die Zweizahl der Gier zeigt, daß wir une zu bem einen Drachen einen zweiten, von der entgegengefesten Seite dem Altare fich nabernden hingu zu denken haben: eine Ergangung, bie fich dem Auge best beutigen, befonders aber bem bes alten Befchauers aus ber Anlage bes Gangen und aus ber Familiarität mit andern ausgeführtern

anerkannt werden müssen, da wohl keines der alten Thierspmbole von dem rohen Fetischbienst bis zur höchsten Bergeistigung so viele Stufen der Entwicklung durchlaufen, und so mannigfaltige Deustamgen, physsische und mystische Bezüge sich angeeignet hat, als die Schlange.

Darftellungen von felbit ergab. Wir haben es bier alfo mit einer gang tobis ichen Borftellung zu thun, und find zu der Unnahme berechtigt, daß außer ben drei erhaltenen Bildern noch manches ähnliche die Wohnungen tampanischer Städte geschmudt haben mag. ) Der Inhalt der beiden Borftellungen, welche als Hauptbarstellung über der Schlange angebracht find, bildet den Gegenstand einer fehr lehrreichen Ausführung, mit welcher ber verftorbene S. 2B. Schulg die Annalen des Jahres 1839 (v. 11. p. 101-127) unter dem Titel "rapprosentazione della Fortuna sopra tre dipinti Pompeiani ed una carniola intagliata" bereichert hat. Daß nun zwischen dem Hauptbilde und der Schlangenvorstellung ein genques Berhältniß obwalten muß, ift schon aus der außern Berbindung beiber Szenen zu Ginem Gangen flar genug. Die Ibee, welche ber Unblid der obern Salfte hervorruft, findet in der untern nothwendig ihren Bieberhall. Dieje Berbindung tritt in der That flar genug hervor. Wir find mit der Bedeutung des Gis nun binlänglich vertraut, um in der Darstellung der weiblichen, verhüllten, durch bobe Majeftat und ben Ausbrud gebieterischer Macht ausgezeichneten Rigur eine jener großen Naturmutter zu erkennen, welche die alte Religion an die Spipe der stofflichen Welt stellt, mit dem befruchtenden Monde identificirt, und mit einem Damon der mannlichen Rraft, den fie als Primigenia aus fich ans Licht geboren, wie die Nacht den werdenden Tag, in Die engste Berbindung fest. Auf beiden Borftellungen, so verschieden fie im Uebrigen find, wiederholen fich alle charafteriftischen Buge, welche einer folden Muttergottheit ihr unverkennbares Gepräge verleihen. Wir feben die Gottin in Berbindung mit jenem Paredros, welcher als Sosipolis der Tyche von Elis,2) als Jachus der Demeter, als Cupido der Erycinischen Benus, als Plutos der Pallas Ergane und Eirene,3) ale Telesphoros-Eugmerion-Eros ber Spaica, als Jupiter Arcanus) und Kriows, ober als Genius Joviglis der praneftischen Kortuna, als daiuwr ayaddo der Tuche von Lebadea 5) beigegeben wird, auf Bild= werken ale fleine, oft geflügelte Rigur, in ben verschiedenften Stellungen, balb ale herbeifliegender Eros, bald auf ber Erde oder auf einer Saule ftebend, bald auch auf den Anieen oder auf den Schultern der Urmutter figend erscheint. ) Auf

<sup>1)</sup> Man sehe bas ebenfalls Pompeianische Bilb, welches auf ber obern Hilfte bie zwölf Götter, anf ber untern bie Schlangen mit bem Atar (hier jedoch sehlen bie Eier, sosern bie Abbilbung genau ist) zeigt in ben Annali T. 22. tav. d'agg. K. — Ueber Hagelas ögels, ber Bandbrache, Ross, Italiker. S. 63.

<sup>2)</sup> Paus. 6, 25, 4.

<sup>8)</sup> Schulz, p. 125.

<sup>4)</sup> Gruter. 72, 5. Fortunæ simulacra colens et Apollinis aras, arcanumque Jovem.

<sup>5)</sup> Paus. 9, 39.

<sup>6)</sup> Besondere Hervorhebung verdient die von Bekker Augusteum 2, 66 mitgetheilte Gruppe

unfern Gemalben ftebt bie Gottin neben bem fleinen Eros, in ein Gewand gehüllt, bas auf dem einen der Bilder mit Sternen bedeckt ift. Auf bemfelben tragt fie in der erhobenen Rechten einen Delaweig,4) mabrend die Linke fich auf ein Ruder ftunt, und einen Szepterftab balt. Wenn auf dem zweiten Bilbe Sternengewand und Szepter fehlen, fo wird dagegen durch die Ginzelnheiten, mit welchen die Opferdarbringung begleitet ift, die cerealische Beziehung ber Göttin außer 3weifel gesett. Schwieriger ift es, Die unverkennbare Mutterngtur noch naber zu bestimmen. Denn Approdite, Ledg-Remefie, Demeter, Spaieg. Fortuna würden nicht nur der allaemeinen Grundidee nach mit beiden Darstellungen übereinstimmen, sondern auch in den Ginzelnheiten keinen bedeutenden Schwierigkeiten begegnen. Dem einheimisch italischen Kulte mag Fortuna Brimigenia, die in gang cerealischer Auffaffung ju Branefte Mittelpunkt ber Religion bildete, aber auch in gang Latium, ju Rom, ju Antium, und unter verschiedenen Ramen in Etrurien als Darftellung des großen weiblichen Raturpringipe, ale Geberin alles Erdseegene, alles Reichthume, ale herrin über Die Licht- und Schattenseite des Lebens,2) Tragerin und Berkunderin alles guten und bofen Gefchicke Berehrung fand, am meiften entsprechen. Bie bie Branestinische, so erscheint auch die Bompeignische Toche als stofflicher Urgrund alles Lebens, aller tellurischen Schöpfung überhaupt, zugleich als chthonische und bimmlische Erde, durch Olive und das nächtliche Sterngewand mit der Natur Aphrodite=Aftartens, oder der Mondfrau Athene ausgestattet, in dem Ruder der Rhamnufischen Leda=Nemesis verwandt, in dem Szepter als Herrscherin über alle ftoffliche Schöpfung, wie ben physischen Grund von Leben und Tod, so auch

ber Dresdner Gallerie, welche uns Aphrodite, auf eine kleine Figur des Priapos gestützt, zeigt. Die Zbee der Bestuchtung kann hier nicht verkannt werden. Gewissermaßen den Gegensat dazu bildet die Statue des Louvre bei Clarac musée de sculptures pl. 341, n. 1293. Aphrodite, an eine Säule gelehnt, auf welcher der seiner Flügel beraubte Eros sitt, tritt mit dem rechten Fuß einen in seiner Hülle liegenden Embryo: also die Idee der Bestuchtung, verbunden mit jener der Feindschaft gegen Erzeugung von Nachkommenschaft.

<sup>1)</sup> Die Beziehung bes Delbaums zu der Mutternatur des Stoffs haben wir oben schon herzvorgehoben. hier erst kann Cic. de divin. 2, 41. in seiner ganzen Bedeutung gewürdigt werzben: von dem geheiligten Raume, in welchem die sortes Prænestinæ aus dem gehaltenen Fels hervorsprangen, heißt es: Is est hodie locus septus religiose propter Jovis pueri, qui lactens cum Junone Fortunæ in gremio sedens, mammam appetens, castissime colitur a matribus. Eodemque tempore, in eo loco, udi Fortunæ nunc sita est ædes, mel ex olea sluxisse dicunt, haruspicesque dixisse, summa nobilitate illas sortes suturas, eorumque iussu ex illa olea arcam esse sactam, eoque conditas sortes, quæ hodie Fortunæ monitu tolluntur. Man dense an die früher gegebene Erklärung der arca.

<sup>2)</sup> Aus Grabern stammen ohne Zweifel jene Köpfe gebrannter Erbe mit ber Mauerfrone, welche ursprünglich ber Sammlung Borgia zu Belletri angehörten. Schulz, p. 123.

bie Macht über beibes in ihrer Sand vereinigend. Sie zeigt uns also in menfchlicher Geffalt, mas bas Gi auf dem untern Bilbe fombolisch barftellt. Gin polliges Entsprechen beberricht Beide. Wir haben fruber bas Gi mit Leda-Remefis, mit Spaiea, mit Demeter, mit Ifis, mit Aphrodite-Spria in Berbinbung gefunden. Bir feben es hier in gleicher Beife mit Fortung-Tyche vereinigt. Es erscheint in allen diesen Combinationen stete in ber gleichen Eigenfchatt: als dord vereiseng rov navror, als der Inhalt alles ftofflichen Lebens, überhaupt als Darftellung des großen weiblichen Naturpringips, das in allen ienen Urmuttern feine menfchliche Gestaltung erhalten bat. Es ift aber alter als alle Anthropomorphisirung, und hat keinen Theil an den individuellen Entmidlungen, welche die gemeinsame Idee des ftofflichen Urmutterthums unter ben perbundenen Ginfluffen der Bolfdanlage, der Beschäftigung, politischer Gefwicke und der Landesbeschaffenheit bei den einzelnen Bölkern des Alterthums genommen bat, und deren Resultat in der verschiedenen individuellen Karbung jener Muttergottheiten niedergelegt erscheint. Mag Demeter, mag Aphrodite, mag Leda-Remefie, und Spgiea mit allen jenen Mondfrauen, welchen die Gigeburt beigelegt wird, jede nach verschiedener Seite bin fich ausgebildet baben. und so zulett die gemeinsame Grundidee in einer Mehrzahl verschiedener localer Rugneirungen erscheinen: die physische Grundlage, auf welcher fie ruben, ift bei allen diefelbe, und nur diefe Grundlage fommt in dem Mutter-Ei gur Darftellung.') Defwegen kann bas Gi auch für fich allein erscheinen, und obne bie Begleitung einer perfonlich gestalteten Muttergottheit auftreten. Go finden wir es in der orphisch-bacchischen Lebre. So wird es auf dem Bamfilischen Grabbilde, so auf dem Fabrettischen Steine dargestellt. Ift somit für die Bompeianiichen Wandgemalbe die Berbindung der obern und untern Salfte in Begiebung

<sup>1)</sup> Bei Apul. Met. 11, p. 257. sagt His: caius numen unicum, multiformi specie, ritu vario, nomine multijugo totus veneratur orbis. Me primigenii Phryges Pessinunticam nominant Deum matrem. hinc Autochthones Attici Cecropiam Minervam; illinc fluctuantes Cyprii Paphiam Venerem, Cretes sagittiseri Dictynnam Dianam, Siculi trilingues Stygiam Proserpinam, Eleusinii vetustam Deam Cererem. Junonem alii, alii Bellonam, alii Hecaten, Rhamnusiam alii, et, qui nascentis Dei Solis inchoantibus radiis illustrantur Aethiopes, Ariique, priscaque doctrina pollentes Aegyptii, cærimoniis me propriis percolentes, appellant vero nomine Reginam Isidem. Damit verbinde man den dei Buonarotti medagl. p. 225 abgebildeten Scarabäus, aus welchem die verschiedensten Attribute, die Schlange und Schale der Highe Lotus Einer meidelichen Gottheit beigelegt sind. Fortuna und Hispia-Salus stehen mit einander in der engsten Berbindung. Tacit. ann. 15, 53; Liv. 9, 43; 10, 1; Gruter. 71: Fortunæ salutares; Paus. 9, 26. Bergs. Paus. 2, 11; 2, 2. Alse diese Combinationen enthalten eine bestimmte Anertennung der ursprünglichen und innern Idendität jener Muttergottheiten, deren Berschmelzung nur dadurch ermöglicht wurde.

auf Fortung und das Gi bergeftellt, fo fest fich gleiches Entsprechen für Eros-Sosipolis und die Schlange fort. Wenn ich den Genius, ber auf beiben Bilbern in Rnabengestalt auf ber Gaule fteht, ale Eroe-Cofipolis bezeichne, fo nehme ich für diese Individualisirung keinen anderen ale nur den Berth einer Die allgemeine Idee richtig wiedergebenden Bezeichnung in Anspruch. Gine weiter- . gebende Bestimmung wird taum möglich fein, und jedem Berfuche, ben alten Ramen, unter welchem Bompei den Zwergdamon oder Benius jener Bilder verehrt baben mag, festzustellen, treten fofort Zweifel und Bedenken entgegen. Dagegen ift die allgemeine Idee gang flar. Der Mutter tritt ein Sohn gur Seite, der Cretenfischen Adrastea Zeus, der Proferpina no wrozenis Dionpsos, ber Demeter Jachus, der Ballas Erichthonius ober Blutos. 1) Aus dem finftern Schoof des Stoffes geht ein Protogonos hervor, in welchem das Mysterium ber mannlichen Rraft gur forverlichen Darftellung gelangt. Bas bisher unfichtbar in dem weiblichen Stoffe verborgen wirkte, das tritt jest ans Licht hervor. Ursprunglich gegeben ift nur das weibliche gebarende Pringip. Das mannlichaftive kömmt mit der ersten Sohnesgeburt zur sichtbaren Dar ftellung.2) In dem Rinde erkennt nun die Mutter felbit ben befruchtenden Bhallus, dem ihre Stofflichkeit die Erweckung best barin rubenden Lebens zu danken bat. Mit Boblgefallen rubt ihr Blid auf dem geoffenbarten Mpfterium. Mit gartlicher Liebe umfangt fie ihres Schoofes Frucht. Der Sohn wird nun ihr eigener Befruchter, ihr Geliebter, nach beffen Umarmung fie, gleich Benia, ewig fich febnt. Er ift ber iconfte aller Gotter, er wird nun felbft ber große Bater aller gezeugten, binfälligen Schöpfung. Ale Abonis heißt er Papas. Er wird auch Eros, ber geugungefraftige Gott, bas Bringip ber geschlechtlichen Berbindung, genannt. Ebenfo Jachus, ben die Apmphen pflegen, ben der Faun auf feinen Armen wiegt, und wohlgefällig forschendes Blides betrachtet, als habe er nun zuerft bas Beil ber Belt, das Mufterium der Generation, in Fleischesgestalt angeschaut. Er ift ben Orphifern Phanes, Ericapaus, Metis, neben Spgieg Telesphoros, Afefice, Eugmerion-Gros, den Etrustern Tages, der aus der Furche des tellurischen Mutterleibes hervorgegetert wird, Rind jugleich und kahlhäuptiger Greis, jenes nach seiner Erscheinung im Licht, dieses nach den Aeonen, die er im dunkeln Mutter= leibe, ben Sterblichen unangeschaut, jugebracht hat. Er ift Telephus und Ascus, ben bie Sirschfuh, der Erde Bild, faugt; er ift Blutus, ber durch seine Befruchtung alles tellurifden Reichthums Begrunder wird; er ift ber mannesfraftige Sippolytod-Birbius; er ift Endymion, den Ope-Diana liebt; er fehrt wieder in

<sup>1)</sup> Schulz. S. 109. Man bente an bic Darftellung bes Guripibes im Jon.

<sup>2)</sup> Bergl. Euripibes Fragment Danaë.

bem verhüllten Zwerggotte, der in Fortuna's Tempel neben Aphrodite-Tanaquil finend bargeftellt ift; er tann mit einem allgemeinen Ramen Saiuw von da, pa, Eros, Arfaphes-Ombrimos, Jupiter-Arcanus,') genannt werden, wie benn auch Jachus bei Bausanias & rov Ahuproos daiuwr genannt wird. Richt weniger bakt auf ihn die Bezeichnung Genius, denn gleich Eros, Birbius. Balamon, Arfabbes enthält diefer Rame von Saufe aus nichts anderes als die Bedeutung ber mannlich zeugenden Rraft, der auf dem bekannten etruskischen Spiegel2) als Phallus gebildeten Juventas, die in Gestalt eines Eros-Protogonos ans Licht tritt, ben Tubiter Arcanus offenbart, und in bochster Erbebung als Tovialgenius, als die von ber höchsten Gottheitsfraft emanirte ftoffliche Zeugunge-Boteng, aufgefaßt wird.3) In anderer Gestalt kehrt biefer geoffenbarte mannliche Gott wieder in dem Sahndrachen, der in dem mutterlichen Gi feinen eigenen Ursprung erkennt. Er schließt fich dem Gi an wie Eros-Protogonos, der phallische Anabe, der Muttergöttin, wie Jacchus der Demeter, Adonis-Bapas Aphroditen, Eugmerion ber Spaiea; mas bas Gi in fich verschließt, bas ift in bem Drachen ans Licht getreten. Die Uebereinstimmung ift fo volltommen, daß auch die Damonen felbft Schlangengestalt annehmen. Ale Schlange erscheint der Elische Sofipolie, ale Schlange haben wir den orphischen Chronos = Beracles, ale Drachen Glucon = Adclepiod, ben allen Sterblichen gewogenen Bonus Deus, gefunden. In ber Schlange erscheint Bacchus, jener dia ublerov Beog, den die Eingeweihten burch ihren Bufen gleiten laffen, ben die Frauen an den nachtlichen Orgien fich um ben Leib winden. Als Genius wird endlich jebe Schlange gedacht, fo baf bie Begriffe bes zeugenden Genius und ber zeugenden Schlange fich volltommen beden. - Mit bem Erscheinen ber mannlichen Rraft beginnt die Bewegung bes Lebens. Mit der Einwirkung des Phallus auf den mutterlichen Stoff nimmt ber Strom der Schöpfung feinen Unfang. Bar fruber Alles in Rube, fo bebt jest jener Rreislauf an, in dem jeder Fortschritt eine Rudfehr jum Ausganas. puntte wird. Aus den geöffneten carceres fturmt das Zweigesvann bervor, um mit unerreichbarer Schnelligfeit bie ihm angewiesene Bahn immer von Reuem ju durchlaufen. Diefe Bewegung bringt des geoffenbarten Phallus erfte Reu-

h Ariston Chius und Hermæus bei Plutarch Is. et Os. 37. δηλοῦντος τὸ ἀνδρεῖον τοῦ ονόματος.

<sup>2)</sup> Gerhard, Tafel 147.

<sup>3)</sup> Festus v. Genium appellabant Deum, qui vim obtineret rerum omnium gerendarum. (gignendarum?) Aufustius: Genius, inquit, est Deorum filius et parens hominum, ex quo homines gignuntur. Et propterea Genius meus nominatur, quia me genuit. August. C. D. 7, 13. Nigidius bei Arnob. 3, 34. Festus. v. Tages, Genii filius, nepos Iovis. Plin. 36 in fine.

aungethat bervor. Stille und Rube berricht in bem Gi; aber wenn, burch Berbeluft getrieben, ber mannliche Gott die Schaale durchbricht, und als Enorches fein Bert beginnt, fo wird alles Bewegung, alles rubelofe Gile, alles Triebfraft, alles ein nie endender Rreislauf. Das mannlich zeugende Prinzip erscheint alfo felbst als der Bertreter und Trager der Bewegung in der sichtbaren Erdichopfung. Bie es durch die erste That dazu den Unstoß giebt, so erneuert es sie ohn Unterlaß burch ftete Wiederholung berfelben. Das thatfraftige Naturpringip erscheint zugleich als bas bewegende. Es ift nothwendig mit dem Gefet ber Schnelligfeit verbunden, daher geflügelt, wie Eros, wie ber Phallus felbft,1) wie Begasus, das Pferd der tellurischen Gemäffer, wie Beracles-Chronos, wie Mercur, durch Bebendigkeit des Laufs ausgezeichnet, wie das Baffer.2) wie Uchileus Soowor. 2) wie Scuthius-Scuphius, bas erfte Bferd, bas die Erde aus threm Schoofe geboren.4) Sturmend bricht es aus dem Mutterleibe hervor, Den erften Augenblick feines Dafeins burch Unruhe und haftige Gile bezeichnend, wie die Quelle, die mit eingeborner Beweglichkeit hervorquillt, und die Rubelofigfeit felbst als ihr bochftes Gefet anerkennt. Stare loco nequit, micat auribus et tremit artus Ingentemque vomens volvit sub naribus ignem. So tritt bie mannliche Poteng ju der weiblichen, die Schlange ju dem Gi in einen neuen Gegensat. Geflügelt ift ber Phallus, rubend bas Beib, Pringip ber Bewegung ber Mann, Bringip ber Rube das Weib; des ewigen Bechfels Urfache die Rraft, ewiger Rube Bild das Beib, weßhalb die Erdmutter meift figend dargestellt werden. Darum ift des Beibes Befen ber Rube des Todes fo nabe verwandt. während die Leichenspiele sich stets an den Rult eines mannlichen Beros anschließen. Denn die Bewegung, welche durch den Tod befordert wird, geht von der Thatigfeit des Mannes aus, mahrend die Ruhe des Grabes dem weiblichen Bringip verwandt ist. Wir können jest die Berbindung der Schlange mit dem Ei auch als Bereiniauna der beiden, des rubenden und des bewegenden Brinzips ber Dinge, auffaffen. Auf dem Altar ruht unbeweglich bas Gi. Der Sahn-

<sup>9</sup> Abbilbungen bei D. Jahn in ben Leipziger Berichten, G. 77. 78. Bieseler, Denkmaler, Taf. 73. Nr. 936.

<sup>2)</sup> Die schöne Schilberung bei Ovid. Met. 15, 179-185.

<sup>4)</sup> Herod. 4, 55. 76. mit Bahrs weitern Nachweisungen.

<sup>4)</sup> Serv. Georg. 1, 12; 3, 122. Die Joentität von equus und aqua habe ich schon bemerkt. Ich vermuthe, daß ein ähnlicher Zusammenhang Mara, Marca (palus bei Aelian H. A. 6, 32) mit dem Worte marca, wovon Trimacrisia bei Pausan. 10, 19, 6 und Mähre, verbindet. Marca heißt gallisch Pserd. Ueber Mara haben wir oben aus Anlaß der Camarina palus gesprochen. — Wie Epus, so ist auch Epirus, Apirus (mala Apirotica) von Equus herzuseiten. Es heißt Festland.

brache bagegen geigt burch bie Windungen feines Rorbers, baf Bewegung ibn durchdringt. Jener ist das edog admales asi, das autoprov oder sanctum, das Riemand von der Stelle bewegen darf, das die Erde felbft fefthalt, wie den unverrudbaren terminus, die ihm gleichgestellte Grabfaule, die meta und die Mauern, die gleich dem Baume im Mutterschoofe ber Erde wurzeln, gleich ihnen aus dem Schlummer, in dem fie lagen, ine fichtbare Dasein berborgetreten find. Der Drache dagegen ift die zur Entwicklung des Lebens gelangte fichtbare Schöpfung. Er tann felbst als bas in Bewegung gesette Gi betrachtet werden. In diefer Bedeutung aber muß er ftete in der Zweizahl gedacht werben, wie ihn das erste der Pompeianischen Bilder darstellt, wie er in der Zweizahl der Fortung und Nemesis zu Antium und Smyrng sich wiederholt, und in der 3weizahl ber Genien hervortritt. ) Denn die Bewegung ift bas Resultat zweier mit gleicher Gewalt gegen einander fich malgenden Strome. Damit fie ftets mit gleicher Schnelligkeit fortdaure, muß die zerftorende Rraft fo gut ibr Bert verrichten, ale die lebenzeugende. 3mei Pferde alfo reigen mit vereinter Gewalt den Wagen fort: Zwei Brüder lenken das Gespann, wie Actors Sohne, Die eientsprungenen Molioniden:

"Beid' jest fuhren gepaart: der hielt und lenkte die Bugel, "Lenkte die Bugel mit Macht, und der andere trieb mit der Geißel." 2)

Soll das, was das Ei in sich birgt, zu vollsommener äußerer Darstellung gelangen, so muffen zwei Schlangen in entgegengesetter Richtung der Bewegung es umgeben. Wie die beiden Molioniden, die gewaltigen Sieger im Wettsahren, wie die beiden Dioscuren, deren Schnelligkeit Niemand übertrifft, so treten auch zwei Drachen schnell gleitend dem Ei entgegen, dem sie selbst entsprungen sind, und in welchem sie den ruhenden Urgrund jener Schöpfung erkennen, die sie durch ihren vereinten, aber entgegengesesten Anlauf in steter Bewegung und Frische erhalten. Deo gelangt in dem Drachenpaar das Ei selbst zu seiner äußern Entsaltung. Beide gehören ganz der Region des stofflichen, ewig verfallenden Lebens. Aber das Ei zeigt uns diese in dem unerschlossenen Fötalzustand, das Drachenpaar in der Bewegung des ans Licht getretenen Lebens. Jenes ist der

3) Man vergleiche bagu bie von zwei Schlangen umwundene 3fis bei Passori Isis Coriena, in ben gemme astrifere 3, 90 f., womit die zwei ber Ceres übereinstimmen.

<sup>1)</sup> Micali, storia 2, p. 115—118. Die zwei Drachen ber Erechthiben bei Eurip. Jon. 1430 f.
2) Daher die Geißel Insigne ber Herrschaft, wie sie auf so vielen asiatischen Denkmälern erscheint, und wie sie auch am Triumphalwagen des römischen Dictator besestigt war. In dieser Bedeutung geht sie auf die Muttergottheiten über, wie sie benn Jis auf unzähligen Monumenten führt. Her wird die Göttin selbst als Mutter der in stetem schnellen Lauf begriffenen Schöpfung, also in die Bewegung des Werdens und Vergehns eingetreten, dargestellt.

rubende Urgrund, Diefes die fortgefeste Entwidlung aller tellurifden Schobfuna: jenes der Stoff, dieses die bewegende Rraft in ihrem doppelten Bole. Drachen bringen jur außern Darftellung, mas bas Gi in fich verschließt. entwideln aus ibm immer neues Leben, rufen aus ihm immer frifden Seegen berbor. Sie find eben dadurch die Geber alles Reichthums, aller nabrenden Frucht, alles leiblichen Wohlergebens. Seine ftoffliche Grundlage bat bas Bebeibn in dem Gi, hervorgerufen und ju ftete neuer Entwidlung gebracht wird es durch die Schlangen. Wir seben jest gang beutlich, wie fich die cerealische Beziehung ber obern Galfte unferer beiden Bompeignischen Bilder in dem untern Streifen, seinen Eiern und Schlangen fortsett. Wird oben bas Opfer bargebracht, das von Fortung ben Seegen ber Erde, bes Chebettes, und jegliches Gebeihn bes Saufes an Gut und Rorper erfleben foll: fo feben wir unten in bem Gi und bem Drachen die Naturpotengen, durch beren Rraft alles Lebens Reim gelegt, und ftete erneuert wirb, dargeftellt. Aus der Berbindung beider Bilber geht die Idee des häuslichen Wohlergehns und der über alle Theile des Familienlebens verbreiteten salus mit doppelter Starfe bervor. Darum ift es auch begeichnend, bag wenigstens bas eine jener Bilber, nämlich bas ber casa del Labirinto, über dem Sausaltare angebracht mar. hier am hauslichen Beerde, im Mittelpunkt der Wohnung, hat Fortung ihren Gip. hier erscheint fie ale interna'), ale ichugende Mutter bes gangen Saufes, das ihrem Wohlwollen Alles au danken bat, die vollen Scheunen, den Rinderseegen, bas leibliche Gedeibn, Schut gegen Keinde, turz Alles, mas wir als irdifche Wohlfahrt zu bezeichnen pflegen. hat fie hierin die Bedeutung einer Schirmherrin im umfassendsten Sinn, so gewinnt auch der Drache die Ratur eines schützenden Genius, beffen Bachsamkeit das Wohl der Stätte, in welcher er seine Wohnung genommen bat. anvertraut ift. Er theilt mit ber großen Mutter die Bedeutung eines numen tutelare, beffen Bachsamkeit das Gi als Symbol ber Rulle und des Reichthums. übergeben ift. Er erscheint auch hier als Bertreter des aktiven, thatkräftigen Pringipe, dem die Beiblichkeit, sei es in Gestalt Fortung's, sei es in Gestalt des Ei's, ale das rubende, der Begung, der Bflege und des Schukes bedürftige. Pringip entgegentritt. Durch feine Beweglichkeit felbst eignet fich der Drache jur Bertheidigung des ihm geweihten Ortes. Den Ginbeimischen freundlich gefinnt, zeigt er fich nach Aristoteles den Fremdlingen furchtbar. Er tragt, wohin jene ihm folgen, Furcht und Entfeten, und bringt ale Reldzeichen vorangetragen, Berderben unter die Feinde.2) Er begrundet alfo auch außere Dacht,

<sup>1)</sup> Stobseus, Ecl. Phys. 1, 10. p. 15.

<sup>2)</sup> Siehe bie reichen Sammlungen über Schlangenkult bei Spanheim, de usu 1, 211 f. Vossius, theolog. gent. 9, 29.

wie er ben beimischen Gerd schützend umtreist. Aber alle Fruchte feiner Thatigkeit bringt er jum Sausaltar, wie Mercur den Beutel bes errungenen Goldes Fortunen in den Schoof legt. 1) Das Berhältniß der beiden Botenzen ist stets daffelbe. Aus dem Urstoffe ruft des Mannes Kraft allen Seegen hervor; ihm legt er das Eingesammelte wieder zu Füßen. Sat Fortuna am Beerde ihren unverruckbaren Sig, fo ift bes Mannes Aufgabe Thatigkeit und Bewegung ohne Rube und Raft, heute Bertheidigung, morgen Angriff. Durch diese Eigenschaft wird der Drache sum Inhaber ber Macht. Die Quelle bes Ronigthums und aller herrschaft liegt in der stofflichen Ur-Mutter, aber die Krone trägt der Mann. Wir finden die Schlange ale Symbol der Berrichaft. So führt fie der ägpptische König,2) und dieser Bedeutung verdankt der Sahndrache seinen Ramen Basilisus,3) Man könnte fragen, warum denn die Krone nicht auf der Ur-Mutter Saubt ruhe, da doch fie an der Spipe aller ftofflichen Schöpfung, das mannliche Pringip zu ihr in dem untergeordneten Sohnsverhaltniß fteht? Die Antwort fann nach dem Dbigen nicht zweifelhaft sein. Die sichtbare Schöpfung, auf welche fich alle irdifche Berrichaft allein erstrecken fann, ift das Werk ber and Licht getretenen mannlichen Rraft, vor deren Erscheinen noch gar tein Geschöpf, sondern nur erst das die Samen aller Dinge in fich bergende stoffliche Ur-Ei vorhanden ift. Wie also mit ber Thätigkeit des Mannes das Leben auf Erden anhebt, burch fie zuerst bas zu Beherrschende in die Existenz gerufen wird, fo tann auch er allein die herrschaft führen. Diefe gehort dem Sohne, nicht der Mutter, dem Schlangenpaare, nicht dem Gi. Also reißt horus mit Recht bas Diadem ber Mutter Sfie vom Saupte, um es fich, dem ruftigen herrn ber gezeugten Schöpfung, aufzuseten.4) Alfo giebt auch Aphrodite die herrschaft an den Mann. So seben wir fie auf einem von Tegier veröffentlichten Basrelief von Bafili-Raia den Ronig mit den Infignien der Macht inveftirend; fo erhebt Tydo ihren Liebling Gyges auf den Thron; als Fortuna brevis ift fie in einer Racht zweier Könige Gemahlin gewesen. Go wird Rrosus in iogry 'Appoblens geboren, Fortuna-Tanaquil erhebt in gang Lydischer Borftellungeweise nacheinander Tarquin und Servius auf den Thron. Die Aphroditischen Tauben wurden aus gleichem

<sup>1)</sup> Wiefeler, Denkmäler, Taf. 3. F. 329, 330.

<sup>2)</sup> Aelian, H. A. 6, 38. Diodor 1, 62. Besonders Inscriptio Rosettana linea 43. und bazu Drumann, Untersuchungen über die Inscripti von Rosette, Königsberg 1823, p. 231—235.

<sup>3)</sup> Aelian 2, 7. 5; 3, 31.

<sup>4)</sup> Plut. Is. et Os. c. 19. Welche Folge biese Stellung bes männlichen und weiblichen Prinzips auf das Erbrecht in den Königsfamilien Aegyptens ausübte, habe ich im Mutterrecht besprochen.

Grunde als regium augurium von den Alten betrachtet. 1) Quelle der Macht ift die weibliche Urmutter, wie aus ihrer Stofflichkeit auch alle tellurische Beugung hervorgeht. Aber die Berrichaft führt nicht fie felbit, sondern der Mann. beffen Kraft in dem Stoff bas Leben erwedt, und der durch feine That bas zu Beberrichende ine Dasein ruft. Bir finden Diesen Gedanken wieder in bem Mpthus von Tarutius und Larentia.2) Tarutius ist reich, ein mahrer Plutos, Larentia arm, die ftoffliche Benia, in der erft ber Mann ber Schöpfung Reim erwedt. Aber Tarutius legt Alles in Larentia's Schoof, wie hermes ben gefüllten Beutel in ben Fortung's. Gie binwieder fest das romifche Bolt gum Erben ein. Die gleiche Idee liegt in dem Guterrecht der Gongifofratischen Bolker. Der Mann erwirbt. Aber Alles wird dem Beibe gegeben und aus-Schließlich auf die Töchter vererbt, so daß auch die Alimentationspflicht bei ben Megpptern ausschließlich auf diesen, nicht auf den Göhnen ruht. Dennoch, ja fraft beffelben Bringipe, berricht der Mann mit dem Scepter der Macht, nicht die Frau. Ihm fieht das Recht zu über Leben und Tod, wie er durch seine Wirkung auf den Stoff, und nicht die empfangende Krau, die Bewegung von Leben und Tod in die Welt eingeführt hat. Darum haben wir auch keine Undeutung, daß das Gi je Symbol der herrschaft geworden mare. Zeichen der Gewalt ift die Schlange, Zeichen der ftofflichen Fulle das Gi. Go wird auch in jenem Traume bei Chrysipp aus dem Gi Reichthum und verborgener Schat geweiffagt, nicht Macht und herrschaft, und biefe verspricht Scribonius ber Julia Augusta erst, als ein pullus insigniter cristatus ans Licht trat. So trinkt ber Berfertonig aus vergoldetem Gibecher bas zeugende, heilbringende Baffer, aber als Symbol ber Berrichaft führt es tein Ronig, tein Machthaber auf Erben. Das Berbaltnig von Gi und Schlange ift immer baffelbe: bort bas Beib, bier der Mann; dort der ftoffliche Urgrund, bier das entwidelte Leben; dort der Begriff materieller Rulle, bier ber Der Thatfraft und herrschaft; dort jener ber Rube und bes Bewahrens, hier bes Erwerbens, Ringens, Bermehrens, bes Rampfene in Angriff und Bertheidigung; dort Fortung am Beerde, hier ber Schlangengenius, gang bem Leben hingegeben, es zeugend, erhaltend, beherrschend. Darauf grundet fich die Duplicitat des Ronigthums, wie fie ju Rom in Romulus und Remus, 3) bann wieder im Confulate und im Duumvirate fo mancher Magistraturen fich offenbart, und wie fie ju Sparta hervortritt. Bare das weibliche Naturpringip Borbild ber Berrschaft, so konnte Diefe nur auf Ginem

<sup>1)</sup> Serv. Aen. 1, 397; 6, 190. Damit hängt wohl bie Nachricht bei Horapollo Hierogl. 1, 57 ausammen.

<sup>2)</sup> Plut. Qu. Rom. 32. Macrob. Sat. 1, 10.

<sup>3)</sup> Serv. Aen. 6, 780 zu ben Worten: Viden' ut geminæ stant vertice cristæ.

Saupte ruhen. Denn der Urftoff ift an fich nothwendig einheitlich, zwiefach ift erft bas aus ihm bervorgegangene Leben, bas eine zwiefache mannliche Rraft, die des Werdens und die des Bergebens, in Bewegung erhalt und ewig wieder verjungt. 1) In Romulus und Remus tritt diese Ratur der Duplicität besonbers beutlich hervor. Denn daß Remus die finftere Seite bes Lebens, Romulus die Lichthalfte der Rraft barftellt, ergibt fich aus allen Bugen ihres Dythus. Rbea's Zwillingspaar ift bem ber Molioniden und Dioscuren vergleichbar, und ber betärische Sumpf ale Mutter konnte, ohne ber Idee der alten Auffaffung im mindeften ju nabe ju treten, gang füglich ale Gi gedacht werden. Ge läßt fich aber auch mit den beiden Laren und Mania der Larenmutter, ebenso mit ben Genial-Drachen und bem Mutter-Gi gusammenftellen. Die Grundibee aller diefer mythologischen Gestaltungen ift diefelbe: ale stoffliches Urpringip und einbeitlich ftebt bas Beib ba, bas entwickelte Leben bagegen ift bas Resultat einer doppelten Mannestraft, die zeugend und erhaltend, und darum auch beberrichend auftritt. Nur in der Berbindung zweier Machthaber liegt die Garantie bes Beile. Darum ift bas Begfterben bes Ginen ein besonderes Unheil, und fur die Cenforen Auflösung der herrschaft Beider. Darum find fie iisdem auspiciis gu ermablen, und burch ein Collegenverhaltnig verbunden, in welchem Jeder bas gange Recht in fich trägt, und wie bei ben partes pro indiviso die Beschräntung jedes Einzelnen nur concursu eintritt. 2) Die Duplicität der mannlichen Rraft neht ebenso auf das insigne imperii über. Es ift das Doppelbeil, die Albanse secures,3) affatischen Ursprungs, wie wir es in den handen des Labrandischen Beus, in benen ber Lydischen Herrscher, 4) und namentlich, von fehr bezeichnenden Muthen umgeben, auf Tenedos finden. 5) Auch die bipennis zeigt bie Duplicitat der Kraft, die Macht über leben und Tod. Gie entspricht dem Doppelbrachen, ber alles sterbliche Leben beherrscht, und wie bei diesem die Berrschafts. bedeutung auf der phyfischen Zeugungebedeutung rubt, so auch bei jener. Be-

<sup>1)</sup> Sehr bezeichnend ist die persische Lehre bei Plut. de Is. et Os. 47, wonach von den in das Ei verschloßnen 24 guten und 24 bösen Böttern, die lehtern zuerst die Schaale durchbohren. Das heißt: mit dem Durchbohren des Eis beginnt der Kreislauf des Lebens, in welchem der Tod herrscht. Der Beginn der Zeugung ist also eine That des bösen Prinzips. Aehnlich ist der Gedanke jenes Mythus, in welchem Kronos der Hera zwei Eier giebt, die er mit seinem Saamen bestrichen, und aus welchen nun in dem Cilicischen Arimaia, wo sie in die Erde gelegt worden. Typhon hervorgeht. Eustath. zu II. 2, 782. Ed. Lips. 1, p. 280.

<sup>2)</sup> Bachofen, Grundlagen bes romischen Staatsrechts, in ber romischen Geschichte 1, 2, G. 209 entbalt bieruber Genaueres.

<sup>3)</sup> Horat. Carm. secul. 53.

<sup>4)</sup> Plut. Qu. gr. 45.

<sup>5)</sup> Suidas, τετέδως ανθεωπος παο ξυνήγορος.

weis die Reiserbundel, die es umgeben, wie Hera's farisches Bild, ebenso zuweilen Isis ') mit Weidenzweigen, dem Ausdruck des gezeugten Lebens, umwunden wird. 2) Daran schließen sich so viele andere Insignia imperii, die, wie der Szepter der Atriden und der thebanische Speer, 3) die physische und die politische Bedeutung vereinigen, und die erstere als Grundlage der letztern darstellen.

13.

Der Gegensat bes Eis und der Schlangen, des weiblich-stofflichen Urpringips und der mannlichen Kraft der Bewegung, kehrt wieder in zwei Bezeichnungen, die in dem alten Sacralrechte eine große Rolle spielen, in dem Begriff des Sanctum und Sacrum. Jenes hat seine Burzel in einer Eigenschaft des tellurischen Stoffes, dieses entspricht dem Lichtreiche. Das Sanctum steht unter bem Schuse der chthonischen Mächte, das Sacrum ist den obern Göttern geweiht: 4) ein Unterschied, der sich in iegow und dosen wiederholt. 5) Unter den res sanctwe werden besonders die Mauern hervorgehoben. 6) Un diesem Beispiel

2) Fr. hist. græc. 3, 103, 1. ed Müller.

<sup>1)</sup> Bilb bei Passeri, Isis Goriana, gemmæ astriferæ 3, 111.

<sup>5)</sup> Plut. de genio Socrat. vers. fin. Pausan. 9, 40, 6 verglichen mit Plut. im Theseus 22, wo berichtet wird, an den Ofchophorien werde nicht ber Herold, sondern sein Szepter bekrängt.

<sup>4)</sup> Gaius 2, 4. Sacræ (res) sunt, que Diis superis consecrate sunt. Festus. Sacer mons appellatur, — quod eum plebes — discedentes Jovi consecraverunt. In allegemeinetm Sinn heißt sacrum Alles ben Göttern zum Eigenthum hingegebene, wobei es bann auf die Natur der Gottheit nicht weiter ankömmt. So sagt Trebatius libro 1 de religionibus bei Macrod. Sat. 3, 3: Sacrum est, quicquid est quod Deorum habetur. Die Idee des Eigenthums ist dem Sanctum vollommen fremd. Was die Sanctitas begründet, ist die Berbindung einer Sache mit dem Mutterschoof der Erde. Die Sacral-Eigenschaft ruht auf einer Rechtschandlung der Menschen, die Sanctität auf einer der Sache von Hause aus zukommenden Eigenschaft.

<sup>5)</sup> Plut. Is. et Os. 61 ift barüber volltommen bestimmt.

<sup>5)</sup> Gaius 2, 8: Sanctæ quoque res, velut muri et portæ, quodammodo divini juris sunt. Plut. qu. rom. 27. Διὰ τὶ πᾶν τείχος ἀβέβηλον καὶ ἰερὸν ναμίζονοι, τὰς δὶ πύλας οὐ νομίζονοι; hier werden die Thore von den Mauern unterschieden. Die Ausssührung der Blutarch'schen Frage zeigt, daß ein solcher Unterschied allerdings vorhanden ist, daß er aber die Qualität der Sanctitas selbst nicht beschlägt. Uebrigens geben die Alten den wahren Inhalt des Sanctum und die Natur desselbst niegends bestimmt an. Das quodammodo divini juris des Gaius ist sehr undestimmt. Nicht besser solgende Desinition des Tredatius libro religionum dei Macroh. 3, 3: Sanctum est interdum idem quod secrum idemque quod religiosum; interdum aliud, hoc est, nec sacrum nec religiosum. — Gallus Aelius dei Festus, p. 278 Müll. Inter sacrum autem, et sanctum, et religiosum differentias bellissime refert: sacrum tediscium, consocratum Deo; sanctum murum, qui sit circum oppidum: religiosum sepul-

läßt fich die Grundidee der Sanctitas am flarften erkennen. Blatos Gefete gebrauchen von Sparta den Ausdruck, der Gesetzgeber, der die Stadt mit Mauern ju umgieben verbot, habe wohl daran gethan, dieselben in der Erde schlafen gu laffen. 1) Longin tadelt diese Bergleichung als allzu kühn und geschmacklos, die Mauern schliefen ja nicht, und wachten auch nicht. Aber der lateinische Ausdruck excitare muros ruht auf derselben Grundanschauung, und beweist, daß Blato's Darstellung, und follte er fie auch einem Dichter entlehnt haben, einer bergebrachten Auffassung fich anschloft. Diese erblickte offenbar in ben aus ber Erbe Tiefen emporsteigenden Mauern eine aus dem Mutterleibe bervorgebende Geburt, die in den finstern Grunden so lange schlief, bis fie die Einwirkung der mannlichen Kraft aus dem Schlummer aufwedte, und ans Licht hervorzog. Denn auch die geschlechtliche That des Mannes heißt eyelgew, welches dem excitare völlig entspricht. Also sind die Mauern wie die Baume eine Geburt der Mutter Erbe, und durch die Rundamente, wie die Baume durch die Burgeln, mit dem Mutterleibe auch nach der Geburt in fortdauernder fester Berbindung. In der Mauer wie in dem Baume tritt die mannliche Botenz ans Tageslicht. Der Phallus, der bisher unsichtbar in der Erde Tiefen den Stoff begattete, tommt jest zuerst in dem erscheinenden Produkte zur sichtbaren Darstellung. Darum wird der Baum jum Baume bes Lebens, wie icon in der molaischen Darftellung und wie man, von demfelben Gedanken ausgehend, nach Philostrats Bericht, in Lydien den Glauben batte, die Baume feien alter ale die Erde, die fie tragt; barum die Mauer zum mannlichen murus, den die Alten gar oft mit dem Bilbe bes Phallus bekleideten, nicht nur, woran man fpater allerdings hauptfachlich benten mochte, um ihn durch den fascinus vor feindlichen Angriffen und Ginfluffen ju ichugen, fondern weil er der Mauer felbst feine Entstehung gegeben, wie der phallische Poseidon Genesios mit Apollo vereint tief in der Erde ju Troia's Mauern den Grund legte. 2) Dieselbe Anschauung liegt noch in einer

crum, ubi mortuus sepultus aut humatus sit, satis constare ait. Bergl. Fr. 1. pr. D. de div. rer. (1, 8.) §. 10. J. de div. rer. (2, 1.) Ideo autem muros sanctos dicimus, quia pœna capitis constituta est in eos, qui aliquid in muros deliquerint. Bei so verschiebenen und so ganz äußerlichen Angaben über bie Bebeutung von sanctum ist es nöthig, ben barin liegenden Religionsbegriff selbstständig zu erforschen, was im Text versucht worden.

<sup>1)</sup> Plato. legg. 6, p. 778 Περί δε τειχῶν, ὁ Μέγιλλε, έγωγ' ἀν τῆ Σπάρτη ξυμφεροίμην τὸ καθεύδειν έᾶν έν τῖ γῆ κατακείμενα τὰ τείχη και μὴ ἐπανιστάναι. Dazu Aristot. Pol. 7, 11, 5. — Der Außspruch Longins findet sich in der Schrift vom Erhabenen c. 4.

<sup>2)</sup> Ucber ben Phallus an Stabtmauern ichreibt Orioli, dei sepolerali edifizi dell' Etruria media, Tipografia Fiesolana 1826. p. 19. n. 2. L'uso del fallo sulle mura s'incontra presso molti popoli. L'hanno le mura di Todi. L'ho trovato sopra un avanzo di grandissimo muro presso Cesi nell' Umbria, ed uno se ne vede accennato da solchi poco.

andern Darstellung der Alten. Zum Schalle der Erztrompete werden die Mauern eroberter Städte zerstört. Was von Jericho gemeldet wird, kehrt bei den Römern wieder. Denn unter dem Schmettern der tuda wurden Alba's Mauern zusammengerissen, und unter Beobachtung desselben Sacralgebrauches rieß Mummins der eroberten Corinihos Mauern ein. 1) Nun läßt diese Zerstörungsweise mit Sicherheit auf die Anschauungen zurücschließen, welche über den Mauerbau herrschend sein mußten. Daß Entstehen und Bergehn in vollkommener Uebereinstimmung stehen müssen, ist ein Sat, den die alte Jurisprudenz in vielen Anwendungen durchführt, und auch in ganz allgemeiner Fassung ausspricht. 2) Ein wenig bekanntes Beispiel gibt Josephus bell. Jud. 4, 10. Dem Schuldigen werden die Ketten nach erstandener Strase abgenommen, dem Unschuldigen nach ers

profondi nella muraglia Fiesolana sotto la notissima apertura che serviva di chiavica, il quale io credo antico, perchè precisamente è disegnato come il fallo eretto che negli altri luoghi si osserva. Il più curioso è quello che resta sopra il muro di Spello. Nell'infima età gl'Ispellani vi scrisser sotto questo disticho ch'io copiai per cagione delle singolarità.

Orlandi hic Caroli Magni metire nepotis Ingentes artus, cætera facta docent.

Beitere Angaben, Bachofen, die ältesten Bölferbewegungen, in der Röm. Geschichte 1, 1, 144. Ferner: Bulletino dell' Inst. Arch. 1834, p. 35. 1835, p. 127. Annali 1838, p. 158. — Ann. 1841, p. 19; 1835, p. 16. Ueber den am Amphitheater von Nimes, Annal. 1838, p. 96. In Gräbern: Ann. 1838, p. 200. Zu Chiusi Bull. 1843, p. 58. — Tera: Ann. 1841, p. 24. — Correse: Ann. 1834, p. 106. So mag es auf einer alten Maurertradition der tuben, wenn an dem Schlußsteine des St. Alban Schwibbogens zu Basel dieselbe Darstellung in mehrsacher Wiederholung zu sehen ist. — Ueber Poseidons Mauerdau: Serv. Aen. 2, 318. 610; Neptuno sundamenta sunt consecrata, cujus et moventur arbitrio. Apollod. 2, 5, 9. Heyne, p. 130. Phallisch gebildet erscheint Poseidon auf einer Bronze des Mannheimer Antiquariums mit der Inschrift APKH T2N IIANT2N, welches Bild ich in den Beilagen zu dem Mutterrecht mittheile. Apollo als urbium conditor Serv. zu Aen. 2, 319: arcis Phæbique sacerdos.

<sup>1)</sup> Serv. Aen. 2, 313: Clamorque virum clangorque tubarum: Illud sane sciendum est, quia morem tetigit expugnationis: plerumque enim ad tubam evertuntur civitates: sicut Albam Tullus Hostilius jussit everti. — Aen. 9, 503: At tuba terribilem sonitum procul ære canoro increpuit. Hemistychium Ennii: At tuba terribilem sonitum Taratantara dixit. Florus 1, 32. Orelli p. 51: tum ab incolis deserta civitas (Corinthos) direpta primum, deinde tuba præcinente deleta est. Derfelbe Gebrauch bei der elatio mortuorum. Serv. Aen. 11, 192. Clangorque tubarum: Ante enim mortui ad tubam deduccbantur.

<sup>2)</sup> Fr. 35. De div. reg. iur. ant. (50, 17.) Nihil tam naturale est, quam eo genere quidque dissolvere, quo colligatum est; ideo verborum obligatio verbis tollitur, nudi consensus obligatio contrario consensu dissolvitur. Fr. 8 de acceptil. (46, 4.) Dațer Servius Aen. 11, 93: antiqui nostri omnia contraria in funere faciebant. — nam lugentium mos est prioris habitus immutatio.

kannter Unschuld mit der Feile durchgesagt. 1) Was die Gewalt geknüpft, idst entgegengesette Gewalt. Bas die tuba gerftort, bat auch die tuba gebaut. Bie dieß aufzufaffen , lehrt der Mythus von Thebens Mauern , welche, durch Umphione Leiertone angeregt, selbstthatig fich aufbauen. 2) Die Ergtrompete aber fteht ju ber phallischen Zeugung in nächster Beziehung. Sie ruft ben Stier Dionpfos aus den zeugenden Meereswogen hervor,3) fie bringt auch Achilles aus dem Schrischen Beiberversted, wo feine Mannlichkeit unter weiblichem Rleide verborgen und unbefannt ruhte, bie fie, wie ber Sohn aus dem Mutterleibe, and Licht hervortrat. 4) Der platonische und ber romische Ausbruck erhalten nur bann ihre volle Bedeutung, wenn wir uns die excitatio burch Trompetenschall berbeigeführt denken. Durch Geräusch wird der Schlafende geweckt, burch bas gewaltige taratantara der tuba die Mauer aus ihrem unterirdischen Schlummer jum Aufstehn gebracht. Es zeigt fich also auch hier wieder die Borstellung von einer zeugenden Mannesthat, welcher ber murus gleich bem Baume feine Entftehung verdankt. Er ift die Schöpfung des tellurifchen Phallus, der in ihm, wie in einer mannlichen Geburt zur fichtbaren Eriftenz gelangt. Seinen ftofflichen Urgrund hat er aus der Erde, weghalb die Mauerfrone der großen Naturmutter Saupt giert, seine Entstebung aus ber mannlichen Rraft. Er ftebt baber auch zu diesen beiden Botengen in einem geheiligten Berhaltniß: zu dem weiblich-ftofflichen Prinzip in dem des Sanctum, zu dem mannlichen der Rraft in

<sup>1)</sup> Josephus erzählt seine eigene Geschichte: "Litus, ber neben seinem Bater stand, sagte: "Bater, es ist billig, daß Josephus nicht nur von Ketten, sondern auch von Schmach befreit werde; es wird sein, als wäre er nie gesessellet gewesen, wenn wir seine Bande nicht bloß lösen, sondern zerhauen." Dieses geschieht bei Solchen, die mit Unrecht in Ketten gelegt wurden. Der Kaiser gab seinen Beisall. Es trat nun Einer hinzu, und zerhieb die Fesselln mit dem Beile. So wurde Josesphus sür seine Weislagung belohnt, und durste hossen, daß er auch in Zukunst Glauben sinden würde." — Diese Symbolik ruft mir die Erzählung Strado's 6, 273 von Selurus, dem Sohne des Aetna, in Erinnerung. Denn da dieser Ansührer einer sicilischen Känderschaar gesangen nach Kom gesührt wurde, errichtete man ein dem Aetna ähnliches Gerüfte, stellte den Berurtheilten darauf, ließ es dann plöhlich sich össen, und so den Berbrecher den wilden Thieren anheimfallen, welche im Innern des Baues verborgen waren.

<sup>2)</sup> Paus. 9, 5. 4: Τείχος έξειργάζετο πρὸς τὴν λύραν. Pherecydes in Schol. ad Hom. II. 5, 302: λύρα, δὶ ἦς κατέθελγε καὶ τοὺς λίθους, ἀστε καὶ πρὸς τὴν τεκχοδομίαν αὐτομάτως ἐπέρχεσθαι. Bergi. R. Rochette, mémoire sur Hercule p. 69. 70.

<sup>3)</sup> Plut. Is et Os. 35: άνακαλοῦνται δ'αὐτὸν ὑπὸ σαλπίγγων ἐξ ὑδατος. —— τὰς δλ σάλπιγγας ἐν θύρσοις ἀποκρύπτουσιν, ὡς Σωκράτης ἐν τοῖς περί Όσίων εἴρηκεν.

<sup>4)</sup> Apollod. 3, 13, 8: Οδύσσεος δε μηννθέντα παρά Ανκομήδοις όγτων Αχιλία σάλπιγγι χρησάμενος, εὐρε. Stat. Achill. 2, 201. Cum grande tuba Agyrtes, sic jussus insonuit. Dieß wird auf den zahlreichen, dießen Gegenstand darstellenden Sarkophagen hervorgehoden. R. Rochette, mon inéd. p. 70. 71. Aus dem bacchischen Lydien stammt die Tyrrhenische tude, Müller, Etruscer 2, 206—210.

dem bes Sacrum. Mit bem Mutterleibe der Erbe in fester Berbinbung, ift er unverrudbar, und diefes axlvgrov bildet die eigentliche Grundbebeutung von sanctum. 1) Ueber ber Erbe hervorragend ift er die and Licht getretene Phallusgeburt, und nun den Göttern des Lichts geweiht, in Diesem Berhaltniß sacer. Sacrum beißt alles den obern Göttern Geweihte. Es bezieht fich alfo ebenfo auf die Lichtnatur ber Mannlichkeit, wie bas Sanctum auf bas Berhaltnif ju ber Erbe. Ale sancta res ift bie Mauer unlösbar von dem Stoffe, mit bem fte fest verbunden baftebt, ale sacra dem Schut ber hohern Lichtfraft, in beren Reich fie bineingeboren wurde, anheimgegeben. Ruht in jener Eigenschaft bas duloprov, so tragt biese bie Sicherheit gottlichen Schupes in sich. In jener hat die Maner die Gigenschaft ber Erde felbit, die unbewegliche Rube und die eine geborene Göttlichkeit, in diefer wird fie wie durch den Phallus, so durch die Schlangen gegen jeden feindseligen Angriff gefcutt und vertheidigt. Sat. 1, 112 giebt ein Beispiel. Hic, inquis, veto quisquam faxit oletum? Pinge duos angues; pueri, sacer est locus, extra meiite! discedo, Reiner foll an bet Maner seine Rothdurft verrichten. Dagegen schütt bas Schlangenbilb. Durch Diefes macht man ben Ort jum sacer; er ift jest ben Lichtgottern geweiht und unter ihrem Schute; ihnen bingegeben, wird er von ihnen vertheidigt. Go fteht auf bem Thore von Mycene die von den Sonnenlowen gehaltene Sonnenfaule, bas Reichen bes bochsten Schirms burch die bochfte Botenz ber göttlichen Rraft. Die himmlischen bewachen, was ber Mensch ihnen jum Gigenthum überträgt. Die Sanctitas brudt nur eine Eigenschaft, wenn auch eine in den Religiondanschauungen bes Tellurismus begrundete aus; ben Begriff bes Schutes und der Bertheidigung tragt fie nicht in fich. Diefer liegt in der Confecration und der dataus für die Gottheit entstehenden Pflicht des Schupes. Als sancta res nehmen die Mauern Theil an der Beiligkeit des Erdstoffes, in beffen Reich fie ruben: fie find nicht fowohl divini iuris, ale felbst Trager einer tiefe. Stufe ber göttlichen Kraft; als sacræ bagegen treten sie gegenständlich in bas Recht der Lichtmachte, die nun ihre Bertheidigung übernehmen, ein. Go fieht das sacrum zu dem sanctum wie der hutende Drache zu dem Gi. Jener bezeichnet das sacrum und den Schup, beffen es genießt; diefes den Gegenstand, der als res sancta die Göttlichkeit des tellurischen Stoffe selbst in fich tragt, aber eines

<sup>1)</sup> Cic. de legg. 2, 9: Deorum Manium jura sancta sunto. Phil. 9, 6: sanctitas sepulcri in ipso solo est, quod nulla vi moveri neque deleri potest, atque ut cetera extinguuntur, sic sepulcra flunt sanctiora vetustate. Bergl. Elvers, Romanorum de reb. religios. doctrina. p. 23. Der Hymnus in Isim 4 neunt στάλαν ἀσάλευτον, σᾶμα τεᾶς μοναρχίας.

bobern Schukes bedarf. Der mabre Begriff bes sanctum als aulvycov un urver tritt in der Wichtigkeit der pomærii prolatio, 1) in der Beiligkeit des terminus, in dem Mythus von dem unentwegbaren Terminus des Capitols,2) in der Unverrudbarfeit ber Grabfaulen und Meten, ebenso in der sanctio legis, ber in bem letten Capitel bes Gesehes enthaltenen Straffagung, Die ben Gedanken ber Restigkeit und ungbanderlichen Geltung mit fich führt, sowie in vielen Anwenbungen, benen ftete ber Sinn unentwegbarer Standhaftigkeit, unerschütterlicher Refligkeit zu Grunde liegt, beutlich bervor. 3) Wiederum findet ber Begriff bes sanctum auf die Seiligkeit des in der Erde verborgenen Schapes feine Anwendung. Plato spricht von dem Glauben der Alten, die Sebung eines entdecten Schapes bringe Unseegen ins Ghebett. Wer also einen folden Bort bebt, wird durch Unfruchtbarkeit der Frau gestraft. Wir sehen hier wieder das autopeor in feiner Berbindung mit dem weiblich-ftofflichen Raturpringip. Ber fich an Diefem vergreift, ruft die Rache der Mutter Erde wider fich auf. 3hm versagt das Beib feine Fruchtbarkeit; ibm wird aus dem Gi kein Segen mehr erbluben Nach seiner Beise hat Plato den alten Glauben zu einem Sape wahrhaft chriftlicher Erhabenheit vergeistigt. "Wenn du den Schatz liegen läffest, so wirst du an beiner Seele mehr gewinnen, ale an beinem Gute, wenn bu ibn bebft." Ganz materieller Ratur ift die alte Boltsauffaffung, ganz ideal-geistig Blato's

<sup>1)</sup> Liv. 1, 44. Gell. 13, 14. Varr. L. L. 4, 32. Tacit. Ann. 12, 23. 24.

<sup>2)</sup> Ovid. F. 2, 639. Fest v. Terminus. Lactant. 1, 20. Liv. 1, 55. Serv. Acn. 9, 448: Capitoli immobile saxum. Liv. 5, 54.

<sup>3)</sup> Isidor. Or. 15, 4, 2. Sanctum, quod constat esse sancitum. Sancire autem est confirmare et irrogatione pœnæ ab injuria defendere, sic et leges sanctæ, et muri sancti esse dicuntur. — Macrob. Sat. 3, 3. Sancta ad vos anima atque istius inscia culpæ descendam. Non enim sacro aut religioso ejus anima tenebatur, quam sanctam, hoc est incorruptam, voluit ostendere, ut in illo quoque: Tuque o sanctissima conjux, felix morte tua. In quo castitatis honorem incorruptæ uxoris amplexus est, unde et sanctæ leges, que non deheant pænæ sanctione corrumpi. Sanctæ leges find also bie, welche keine clausula de sanctione, b. h. keine Straffahung enthalten, beren Unverbrüchlichkeit in ihnen felbft ruht, wozu man ben Anfang von Ulvians Fragmenten mit ben Auslegern vergleichen muß. -Macrob. fährt über bas sanctum also fort: Wenn Birail bas Keuer auf Julus Scheitel sancti ignes nenne, so sei das ungenau; denn das Feuer sei sacer, quia divinitus contigit. Hier sehen wir ben Unterschied des Tellurischen und Himmlischen bestätigt. Festus p. 278 sett bas sanctum in bas, ut violari sine poena non possit, wobei die Ibee der Unverbruchlichkeit, Unverletbarkeit wieder als der hauptgebanke hervortritt. Darum erscheint Remus That bei Plut. Qu. rom. 37 als eine Beeintrachtigung bes afarov. Durch biefe Entwicklung bes Begriffs wird sanctum bem augustum febr nabe gebracht, welches ebenfalls bie Unverletlichkeit bes burch bas augustum augurium Geweihten in fich schließt. Darüber Bachofen, Rom. Gefch. 1, 2, **S. 220 f.** 

Auslegung. ) Das Beispiel wird um so belehrender, da wir aus Chrysipps Traumdeutung wissen, welche innere Berwandtschaft den Schap mit dem Ei verbindet. Wir sind eben dadurch berechtigt, das sanctum zu dem stofflichen Urei, wie das sacrum zu den dem Licht verwandten Hahnendrachen in nähere Beziehung zu sepen, und in jenen Pompeianischen Bildern eine hinweisung auf den durch das sanctum und sacrum doppelt geheiligten Charakter des den haussaltar umgebenden Raumes zu erkennen.

## 14.

Diese Aussührung mag ben Uebergang bilben zu einer andern, in welcher Busammenhang des stofflichen Ur-Cis mit den materiellen Gutern des Mensichen in einer neuen sehr beachtenswerthen Gestalt hervortritt. Wie aus dem

<sup>1)</sup> Plato, Legg. 11 von Anfang an. 3ch tann nicht wiberfteben, biefe Stelle hier gang mitzutheilen. "Führen wir zuerft einen Schat an, ben Jemanb für fich und feine Nachkommen, unter bie ich nicht gehöre, forgfältig anfgehoben hat. Fern fei es von mir, jemals bie Götter ju bitten, daß fie mich einen solchen finden lassen, und fände ich ihn von ungefähr, ihn aufzuheben, ober auch mich an sogenannte Wahrsager zu wenden, die mir auf die ober jene Weise zu rathen wüften, wie ich bas ber Erbe anvertraute But erheben konnte. Denn bie Bermehrung meines Reichthums, wenn ich einen solchen Schat hübe, wurde für mich bei weitem nicht so wichtig sein, als ber Zuwachs an ber Tugend meiner Seele, wenn ich ihn liegen laffe. Ich werbe eine beffere Befigung für mein ebleres Theil erlangen, wenn ich bie Gerechtigkeit in meiner Geele für einen höhern Befit achte als ben Reichthum. Jenes vielfach gultige Wort findet nämlich auch hier seine Anwendung, man folle nicht bas Unentwegbare entwegen. Auch die Sage verdient allen Glauben, bergleichen Gut bringe Unseegen ins Ehebett. (Noi Jos Jan 66 20% role nool rouro deponerous μύθοις, ώς els παίδων γενεάν ού ξύμφορα τὰ τοιαύτα.) Falls nun einer unbekümmert um Rinbersegen und ohne Achtung vor dem Gesetgeber Etwas, das weber er selbst noch auch Einer seiner Boreltern in Berwahrung legte, ohne Erlaubnig bessen, ber es hingelegt, wegnähme, und also bas einsachste und schönfte aller Gesete verlette, und zugleich die Berordnung eines gewiß ausgezeichneten Mannes, ber uns die Regel gegeben: was du nicht gelegt haft, das sollst du nicht heben — ein solcher Berächter biefer beiben Gesetzgeber, ber nicht eine Kleinigkeit nur, die er nicht selbst bei Seite gelegt hat, sondern vielleicht einen gewaltig großen Schat entfremdete, wie soll ber geftraft werben ? Wie die Götter ihn ftrafen werben, bas ift bem Gotte bekannt. - - Gin anderes Gefet, bas kleine sowohl als große Sachen betrifft, mag junächst in ber Folge auf biefes kommen, also lautenb: Benn Jemand Etwas von bem Seinigen mit ober ohne Billen irgendwo jurudgelaffen hat, fo foll, wer bazu kommt, es liegen laffen, und ben Grunbfat befolgen, bag bergleichen Sachen von ber Göttin ber Straffen bewacht werben und ihr burch bas Befct geweiht feien. (pulareur ένοδίαν δαίμονα τὰ τοιαύτα ὑπὸ τοῦ νόμου τῆ θεῷ καθιερωμένα.) — Ueber jenes Golonische Geset à μη κατέθου, μη ἀνέλη siehe 8, p. 845. Diogen. Laërt. 1, 57. Bei Philostr. V. Apoll. 6, 39 wird der Erde geopfert, daß fie einen Schatz schenke. Sie erhörte die Bitte, und ichenkte außer bem Golb auch noch reiche Delernte. Ein Beispiel zu dem von Plato angeführten Bolksglauben findet sich bei Herod. 7, 190.

weiblichen Naturprinzip alles stoffliche Leben und aller stoffliche Reichthum seinem materiellen Grunde nach bervorgeht, also knupft fich an dasselbe auch die Idee und der Ursprung des Rechts. Das Recht ordnet die Berhaltniffe des Guterlebens auf Erden. Es gehört ganz der Materie, bezieht fich ausschließlich auf den Stoff. Es ist also selbst gang stofflicher Ratur, und darum seinem innerften Befen nach weiblich. In dieser Eigenschaft tritt es uns in der alten Mythenwelt entgegen. Grunderinnen und Trägerinnen des Rechts find Dieselben Naturmutter, welche auch die Guter, auf welche es fich bezieht, aus ihrem Schoofe hervorgeben laffen. Die Idee der Mütterlichkeit erhalt badurch einen neuen Busat. Die den Sterblichen wohlgewogene Gesinnung liegt jest nicht mehr bloß barin, daß fie den Menfchen alle gute Gabe fendet, und wie die Urmutter Unna Perenna das hungernde Bolt felbst in ben armften Monaten des Jahres mit warmen Broten speist: sondern namentlich auch darin, daß fie mit mahrhaft mutterlicher Liebe allen ihren Rindern gleich zutheilt und jedem bas Seine giebt. Aphrodite wird eben dadurch jur Remefie, der gerecht Bertheilenden. Denn hierin liegt wie in 'Ioodatens die Idee des gerechten veuer, die Idee des Gebens verbunden mit der bes gleichen Bertheilens, mithin die Idee einer mahren Justitig. Als folche ist sie die Richterin über jeden Streit, causarum ot arbitra regum, wie fie Ammianus Marcellin. 14, 11 nennt. 1) Gleiche Ratur zeigt Aphrobite Spria, die virgo coelestis. Besonders bemerkenswerth ift eine in England gefundene Inschrift bei Orelli-Henzen vol. 3, n. 5863. Imminet. Leoni. virgo. cœlesti. situ | spicifera, iusti inventrix, urbium. conditrix | ex quis muneribus. nosse contigit deos | ergo eadem mater divum pax virtus. Ceres | dea Syria lance vitam et iura et pensitans | in cœlo visum syria sidus edidit | Lybiæ etc. 2) Wir feben bier die beiden Richtungen der Mutterlichkeit, Die den Reichthum schenkende und die das Recht erfindende, handhabende, zutheilende verbunden und aus berfelben Grundidee abgeleitet. Cafar fcbloß fich also an eine in der aphroditischen Religion, sowie in der Ratur des Rechts gleich tief wurzelnde, Anschauung an, wenn er fein jur Rechtspflege bestimmtes Forum um den Aphrodite-Tempel herum erbaute.3) Die Göttin, die dem julischen Geschlecht Entstehung gegeben, deren Name Iovla' wie der coisch-aphroditischen Stadt Ioulis, so auch dem Troischen Anchised-Geschlechte den mutterlichen Ramen Julia

<sup>1)</sup> Marmora Oxoniens. p. 73. Nr. 38. Eckhel Doctr. 2, p. 553.

<sup>2)</sup> Plinius 7, 7: Is demum profecto vitam æqua lance pensitabit, qui semper fragilitatis humanæ memor fuerit. — Pervigilium Veneris v. 7. Cras Dione jura dicit fulta sublimi throno. v. 50: Præses ipsa jura dicet, adsidebunt Gratiæ.

<sup>3)</sup> Dio Cass. 43, 21.

yons, ') welcher mit der aphroditischen Bovillä in so naher Beziehung steht, ') verliehen, deren Stern auch die spätesten Nachkommen nicht verließ: 3) sie erscheint in Casars Anlage als causarum arbitra, als die höchste Quelle des Rechts, vitam et jura ponsitans, das in coolo visum sidus, und gerade in der Berwaltung des Rechts ihre Natur als regina coeli, als Lenkerin der himmlischen Harmonie, rechtsertigend.

Bieder tehrt Dieselbe Idee in bem fo wenig beachteten Grun bungempthus ber Sprifchen Berptos, bes Sipes ber berühmten Rechtsschule, welcher Dorotheus und Anatolius entstammten. 4) Der in den alten, zumal affatischen, Religionen so sehr heimische Nonnus, Dionysiaca 41, 85 ff. theilt zwei Sagen mit, von welchen er die eine als die jungere bezeichnet, die uns aber beide Beroë als eine gang aphroditisch gedachte Urmutter alles stofflichen Lebens, zugleich als bie Quelle bes Rechts darstellen. Nach bem ursprünglichen Mythus ist Beros bas stoffliche Urweib, mit ber Erbe gleichaltrig, mit Aion eines Ursprungs, Mutter bee Eros, ber in ungebandigter Werdeluft vor ber Zeit aus bem Dunkel bes Mutterleibs hervorbricht. 5) Diefe Beros nimmt Aphroditen, Die Meergeborene, bei fich auf. Sie ift, gleich Aphrodite, Die Urmutter alles ftofflichen Lebens, augleich aber Alung nebor, aber Seuldrwr (B. 145.) In der ondorege paris kehren Dieselben Grundgebanten wieder. Diese zeigt und Beroe ale Approbite's Tochter, von Abonis gezeugt; wie die Spartanerinnen über Schilden, so gebiert Cupris ihre Tochter über den folonischen Geseptaseln. Themis dient als Eileithpia. Neben ihr erscheint hermes. Maig's rechtstundiger Sohn, ding ema bideor delewe (B. 160.) Der Reugeborenen Spruche tragen die vier Winde nach allen Gegenden, ber Okeanos, Howrayyelog Beguw, bis ans außerste Ende ber Welt. In Dite's Gewand hullt Alon das Rind. Er felbst, der uralte Gott, findet

<sup>1)</sup> Ueber den Aphroditekult zu Julis und bessen Berbindung mit dem der Krisoulla (von reaspua) Antonin. Liber. 1. Beiteres über denselben sindet sich in meinem Mutterrecht.

<sup>2)</sup> Siehe die Beweise in dem Abschnitt der römischen Geschichte: die troische Ansiedelung, Lavinium, Alda, Rom. 1, 1, S. 171. Bos als Zeichen Aphrodite's und omniparentis Dew socundum simulacrum dei Apulei. Met. 11, p. 262. Bergl. Pindar, Pyth. 4, 142. Ueber Boville sommt noch in Betracht Tacit. Ann. 15, 23. Ludicrum circense Juliw genti apud Bovillas.

<sup>3)</sup> Serv. Aen. 2, 801; 1, 386. 291; 6, 791; 8, 681; Ecl. 9, 47. Horat. Carm. Sec.

<sup>4)</sup> L. 2, S. 9. C. de vetere jure enucleando (1, 17): Ulpian. libro 1 de censib. in Fr. 1. pr. De censib. (50, 15) Sciendum est, esse quasdam colonias juris Italici, ut est in Syria Phœnice spledidissima Tyriorum colonia, unde mihi origo est, nobilis regionibus, serie sæculorum antiquissima, armipotens, fæderis, quod cum Romanis percussit, tenacissima. — Sed et Berytensis colonia est in eadem provincia Augusti beneficiis gratiosa, et, ut divus Hadrianus in quadam oratione ait, Augustana colonia, quæ jus Italicum habet. Agathias 2, 15.

<sup>5)</sup> Nonn. 41, 129 f.

in der Erneuerung der Gesetzgebung ftete wieder Berjungung, wie bie Schlange ihre fortan nuglose Sulle ablegt, und aus bem Alter gur Jugend gurucklehrt. Bei der Geburt ift die gange Ratur in freudiger Bewegung. Friede berricht in der Schöpfung, und verbindet mit ben gabmen die wilben Thiere zu einmuthigem Bereine. Aftraa, bie Umme ber rechtstundigen Manner (B. 334), nabrt bas Rind mit attifchem Sonig, Recht und Beredtsamkeit find beffen erfte Tone. Go gedeiht Beroë zu Aphroditens Schönheit, Die selbst bes Olympiers Begierde erregt. Die Mutter, von ihrer Tochter herrlichkeit entgudt, will gu beren Gebachtniß eine Stadt grunden, die Athen felbft an Ruhm der Gefete übertrafe. Denn Zeus hatte einst, ale Aphrodite ihn mit Bera verbunden, ber Gottin bie Berheißung gegeben, es follten einer ihrer Stähte bie Sanungen ber Gerechtigkeit (Secua dings) verliehen werden. Um zu erkunden, welcher folder Ruhm beichieben fei, eilt fie bin ju Barmonia, die fie am Webftuhl trifft, beschäftigt, bas Gewand mit ben funftreichen Bilbern ber Erbe, bes gestirnten Simmels. bes Oceans, und bes Flufftiers mit menschlichem Antlig, ju fcmuden. Sest beim Erscheinen der befümmerten Mutter legt die Berrin, ber Sterblichen und Unsterblichen Nährerin, das Webgerathe bei Seite, und weist auf ben fieben Schicksalstafeln, die ber fieben Blaneten Ramen tragen, Aphrobiten Beroë's Ramen ale ben erften, bem bie Berheißung gilt. Socherfreut eilt bie gluctliche Cypris zu ihrem Sohne Eros, und überredet ihn, Dionpfos, ber gerade im Libanon weilt, und Bofeidon mit Liebe jur ichonen Beroë ju erfullen. Bufall führt die beiden Götter zusammen. Sie entbrennen in gemeinsamer Liebe. Rampf foll über den Befit der Braut entscheiden. In fürchterlichem Streite ringen miteinander die Machte des Waffers und des Feuers. In funf Schaaren ift Dionyfos heeresmacht aufgestellt. Alle Götter bliden dem Rampfe gu. Aber auf Pfamathe's Bitten entscheidet Zeus für Poseidon. Diesem wird der meergebornen Aphrodite Kind in feierlicher Hochzeit angetraut, Dionpfos durch die Berheißung Ariabne's, Aura's, Ballene's getroftet. Dem Berfprechen gemäß, bas er vor ber Schlacht gegeben, ift auch er ber neugegrundeten Stadt wohlgefinnt. Das find die Sauptzuge best jungern Mpthus, beffen Ausführung bis zum Schluffe bes 43. Buches reicht. Go viel wir nun hievon auch als Nonnus eigene Erfindung betrachten mogen, fo ift boch ber Mpthus bas, wofür ihn ber Dichter felbst gibt, eine einheimisch Berntische Sage. Auf Mungen erscheint bie Stadt bald mit Poseidon, bald mit Dionysos verbunden, und auch Sanchuniathon ergahlt, Rronos habe dem (ihm fo nahe verwandten) Boseidon die Berrichaft über Berntus übergeben. 1) Das Lob der Rechtsichule, welches mit bem Rampfe ber

<sup>1)</sup> Movers, Phænizier 2, 1, 111 ff.

beiben Götter nur wenig Zusammenhang bat, ift augenscheinlich Ronnus-Wert, und vielleicht in perfonlichen Berhaltniffen bes Dichtere begrundet. Ja in einem einzelnen Buge tritt eine fehr beutliche Unspielung auf Augusts Chegesete, und ben 3mang jur Berbeirathung, ber Aphrobiten nicht gefallen will, bervor. 1) Aber eine andere Frage ift es, ob die Idee, das Lob der Schule von Berptos mit dem Mythus von Beroë's Geburt in folche Berbindung ju bringen, ebenfalls auf freier dichterischer Erfindung rubt, ober nicht eber in Approbite=Beroe's Gottheitenatur ihren tiefern Grund bat. Das Lettere gilt mir fur fo unwiderleglich, daß ich auch die Grundzuge bes Mythus felbst als in ber einheimisch Berptifchen Tempellegende gegeben, und von Nonnus feiner, allerdings febr forgfam ausgeschmudten Ausführung ju Grunde gelegt, betrachte. Aphrodite murde alfo au Bervtus felbst als Juftitia gedacht und verehrt. Sie ift nicht nur bie Mutter ber feuchten Tiefe, nicht nur ale Beroö die Abmobe der naben befruchtenden Quelle, nicht nur ale Uftraa-Aftarte die Ronigin des feuchten Nachthimmele, nicht nur ale harmonia mit ben fieben Schidfalstafeln bie bie harmonie bes Rosmos erhaltende Urmutter: fie ift auch der Inhalt alles Rechts, badurch bie Begrunderin des Friedens unter ben Erdgeschöpfen, und die Tragerin einer, alle Theile der stofflichen, verganglichen und unvergänglichen, Schöpfung umfaffenden, höchsten Weltordnung. Sie ist zugleich der Stoff und bes Stoffes Gefet, Diefes einerfeits als tosmifche Ordnung, andrerfeits als Recht ber ftofflichen Schöpfung gedacht, mithin ber große Friede bes Alle, ber ben Simmel und seine Rörver, ber bie Erde und bas Meer, ber bie Menschen und die Thiere au einem barmonischen Gangen verbindet. Darum ift nicht au aweifeln, baf die erfte Pflege und Bermaltung des Rechts an Aphrodite-Beroe's-Rult gefnupft, und mit dem Priefterthum ihres Tempels verbunden war. Ulpian, beffen Eltern Bürger von Tyrus in Cilicien waren,2) nennt die mit dem jus respondendi betrauten Rechtsgelehrten Justitiæ sacerdotes, 3) ein Ausbruck, ber mehr als bloges Bild ift, und in richtigem Anschluß an urglte Berbindung der Religion mit dem Rechte die Rechtspflege selbst als priesterliche Funktion darstellt. Wenn Merillius Observationes 1, 11 hierin die stoische Auffassung erkennt, so erscheint der Stoicismus in diesem Punkte, wie in manchen andern, nur als Wiederbelebung uralter Anschauungen. Ulpianus Ausdruck tehrt wieder bei Symmachus, der in Epist. Ambros. 30 die Raiser justitiæ sacerdotes nennt. Entsprechend

ŀ

<sup>1) 41, 335-337.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fr. 1, pr. D. de censib. (50, 14.)

<sup>3)</sup> S. 1. J. de justitia et jure.

finden wir dualogivys ispeis in den Declamat. Liban. T. 1, 459, lique ispeis bei Dionys. de compos. verb. 5)

Der Ausdruck ra σεμνά Θέμιδος μυστήρια deutet darauf hin, daß die Rechtslehre selbst als priesterliche Geheimlehre behandelt wurde, wie es von der ebensalls an Tempelpflege geknüpften Medizin, — man denke an Trikka und Epidauros — ohnehin nicht bezweiselt werden kann. Dann haben wir auch einen Anknüpfungspunkt für jenen patrizischen Grundsat, der Kenntniß wie Psiege des
Rechts überhaupt als eine Funktion priesterlichen Charakters auffaßt, und mit
demselben Geheimniß umgibt, das auch die Mysterien vor jeder Prosanation
durch Mittheilung an Uneingeweihte schützt.

Den Charafter einer Justitia trägt die approditische Sprig auch in Spain's Darftellung, fab. 197. Denn bas burch Tauben ausgebrütete Gi bes Gupbrat läßt eine Göttin aus fich hervorgeben, von welcher es heißt: et justitia et probitate ceteros exsuperat. Damit vergleiche man Ovid. Fast. 4, 86 f., wo et von der Allmutter Benus beißt: Juraque dat coelo, terræ, natalibus undis. Daber beift auch die Urstute 2) Alxana, wie ich nach Aristoteles in bem Mutterrecht nachgewiesen habe. Die gleiche Auffassung kehrt mit besonderer Bestimmtbeit für die agyptische Mutter Ifis wieder. Bon ihr bebt Diodor. 1, 14 Folgendes hervor: Betrai de padi nat vouous the Idu, nadous alliflois didova rous andes πους τὸ δίχαιον καὶ τῆς ἀθέσμου βίας καὶ ὕβρεως πάνσαςθαι διὰ τὸν ἀπὸ τῆς τιμαρίας φόβον. διο καλ τους παλαιούς Ελληνας την Δημητραν θεσμοφόρον ένομάζειν, ός των νόμον πρώτον υπ'auτης τεθειμένων. Nach 1, 27 stand auf der Jsiefaule: Έγω Idis είμι ή βασίλισσα πάσης χώρας, ή παιδευθείσα ύπο Έρμοῦ, και όσα έγω ένομοθέτησα, ούδεις αυτά Suvarau Loda. Da von Demeter noch unten die Rede fein wird, so genügt es bier auf ben orphischen Symnus 40 aufmertfam ju machen. In diesem wird Deo,3) die göttliche Mutter des Alls, die Jugendernährerin, die Gludespenderin, die an Spröfilingen und Früchten der Ernte gleich reiche, kinderbegludte Gottin angerufen:

> Friede bringe zurud, und des Rechtes gefällige Satzung, ... Ueberströmende Kull' und königliche Gesundheit.

In dem 1841 auf der Insel Andros von Roß gefundenen, von Sauppe, Burich 1842, herausgegebenen hymnus auf Isis, der seinem hauptinhalte nach mit der Inschrift der von Diodor erwähnten Isissaule übereinstimmt, wird der

<sup>1)</sup> Lobeck, Aglaopham 1, 130.

<sup>2)</sup> Paus. 8, 42, 4.

<sup>3)</sup>  $\Delta \gamma \omega$  schließt sich ebenfalls dem Stamm  $\Delta \gamma$ ,  $\gamma \gamma$  an, wie  $\Delta \gamma \mu \dot{\gamma} \tau \gamma \rho$ ,  $\delta a t \mu \omega \nu$ , **Damium**,  $\delta \tilde{\gamma} \mu \omega s$ , dama, Jodama und andere. Pausan, 8, 42, 4. Die Eumäische Sidule hieß  $\Delta \gamma \mu \dot{\omega}$  nach Pausan. 10, 12, 4. Bergl. 5, 7, 4.

Böttin Bezug zu Recht und Gefengebung ebenfalls hervorgehoben: B. 19: alavrop βασιλήτ δόσον μένος έν φρεσί ν έγνω δεσμοθέτις μερόπων . . . οὐδάπαμαυρώσε . . . d. h. "was des hochgesinnten Königs Sinn im Geiste erkennt, das stammt von mir, der Gefetgeberin der Sterblichen, und das wird feine Zeitlange ju verdunkeln vermögen." B. 34: άδε δαλάσσας πρατον εν ανδρώποισι περάσιμον ήνεσα μόχθον, αδό δικαςπολιά φώμαν πόφον, άδό — γενέθλας άφχάν, — άνδρί γυναίκα συνάγαγον εύ τε σελάνας ες δεκάταν αψίδα τεθαλότος άρτιον έργου φέγγος έπ' άρτίγονον βρέφος αγαγον, άδε γονήων άξομένως τιμάν έτι νηπιάχως ύπο μαζφ δωρησμοίς εδίδαξα μελίφροσι. u. f. w. Das heißt: den Menschen habe ich zuerst das Wagniß über das Meer au fegeln empfohlen, und ber Rechtspflege Rraft verlieben, und ale Beginn ber Beugung bem Mann bas Weib zugegeben, in zehnmaligem Umlauf des Mondes Das Bert ber Bolltommenheit entgegengeführt, Die junge Zeugung dem Lichte geschenkt und durch die süßen Gaben dem Säuglinge Ehrfurcht vor den Eltern eingeprägt. B. 53: υπάταν βασιλήτο άτε[ιοη] πτήσσουθ' άμετεραν, δεσμών δ'άξκουσαν สังสานาา สมมัด. Das beifit: Bor unferer bochften koniglichen Macht gittern fie, aber ber Reffeln mir nicht genehmen 3wang lofe ich. B. 69: Idig byw noliuw **κουερον νέφος ξοκεσε μόχθων αμφέ**βαλον, κλήζοισα πολυκτέανον βασιλείαν θεσμοφόρου. Das heißt: des Krieges Leiden und Noth habe ich gebannt, und die königliche Gewalt, die bereichernde, rechtgrundende zu Ruhm erhoben.

Aus dieser Auffassung erhält nun ein Kultgebrauch im Dienste der großen ägyptischen Urmutter seine Erklärung und seinen tiesern Sinn. Nach Apulejus Metam. 11, T. 1. p. 262 ed. Bipont. trägt der vierte Priester an der Jsteprozession die Absormung einer linken Hand, welche man Aequitatis manus nannte. Quartus Aequitatis ostendedat indicium, desormatam manum sinistram, porrecta palmula: quæ genuina pigritia, nulla calliditate, nulla sollertia prædita videbatur æquitati magis aptior quam dextera. Idem geredat et aureum vasculum in modum pupillæ rotundatum, de quo lacte lidadat. 1) Die Erklärung, durch welche hier Apuleius die Wahl der linken Hand zu rechtsertigen sucht, mag die Anschauung seiner Zeit richtig wieder geben. Auch ist der Auffassung, welche in der linken Hand das Bild einer von aller Klugheit und Kunst entsernten Billigkeit, in der rechten dagegen den Sit thätiger, unternehmender, eigennütziger List erblickt, Richtigkeit und innere Berechtigung nicht abzusprechen. Dennoch glaube ich, daß diese Bedeutung selbst nur eine abgeleitete ist. Die linke Hand diest uns das passie, erhaltende, die rechte das aktive, erwerbende Prinzip. 2)

<sup>1)</sup> Dazu Clemens Alexandr. Strom. 6, 633. Έπειτα ὁ ότολιστής τολς προειρημένοις ίπεται, έχων τὸν τε τῆς δικαιοσύνης πῆχυν καὶ τὸ σπονδείον. Uebet πῆχυς als aquie mensura beim Nilmachsen. Ruffin. H. E. 2, 30. Sozomen. H. E. 1, 8; 5, 3.

<sup>2)</sup> Macrob. Sat. 7, 13. theilt aus Ateius Capito Schriften über bas Jus pontificium eine

Die linke ist also die weibliche, die rechte die mannliche Naturseite. Das mutterliche Raturpringip ftebt bemnach mit der linken Seite des Menichen in einer natürlichen Berbindung. Diese tritt in jenem von Thefeus auf Delos errichteten Reraton, das aus lauter linken Sornern aufgebaut ift, bervor. Um den Sornaltar tangen die Junglinge ben nach Dicaarch fogenannten Rranichtang, ber im Rreise herum, und immer wieder zuruckgetanzt wird. 1) Tritt bierin wie in bem Umbreben ber Romer auf bem Grabe ihrer Eltern, Die Idee ber Rreisbemegung und bes in fich Burudtehrens alles Lebens bervor, fo zeigt bie Berbindung mit Ariadne's Benusfaule, daß die weiblich-stoffliche Naturauffassung ju der Babl ber linken Borner führte. In ber Bertaufdung ber linken mit rechten Bornern, welche derfelbe Plutarch an einer andern Stelle, nämlich in der Schrift über die Land- und Waffertbiere melbet, tritt ber Uebergang aus ber weiblichen gur mannlichen Naturauffassung, aus dem approditischen zum apollinischen Bringip bervor. Gine weitere Anerkennung der Berbindung der linken Seite mit dem weiblichen Naturpringip liegt in folgender Nachricht des Plinius 7, 7: Supra Nasamonas confinisque illis Machlyas Androgynos esse utriusque naturæ inter se vicibus coeuntis, Calliphanes tradit. Aristoteles adiicit dextram mammam iis virilem, lævam muliebrem esse. Plut. Symp. 8, 8. besondere 5, 7. (Die Rnaben aus dem rechten, die Madchen aus dem linken Soden). Also wurde die Beiblichkeit auf die linke Seite verlegt. Sehr merkwürdig ift ferner bie von bem Scholiaften zu Pindar Ol. 1,37 Beckh. p. 30 angeführte Sage. Die Beloviden sollen auf der rechten Schulter ben neptunischen Dreizack, auf bem linken Oberarm das Gorgonenhaupt gezeigt haben. In jenem wird ihre mannliche Abstammung von Poseidon genesios, mit dessen hilfe Belops die hippodamia gewann, in diefem die weibliche hervorgehoben. Aus der 3dee der Beiblichteit leitet die linke Seite die ihr in der Augurienlehre beigelegte Bedeutung ab.

Stelle über die religiöse Bebeutung des Ringtragens mit; in dieser heißt es: Hinc sactum est, ut usus anulorum exemtus dexteræ, quæ multum negotiorum gerit, in lævam relegaretur, quæ otiosior est: ne crebro motu et ossicio manus dextræ pretiosi lapides frangerentur. — Den Thyrsus tragen die Bacchantinnen in der Linken, Pentheus in der Rechten, Euripid. in Bacchis 937. Dazu Marmora Taurinensia 1, p. 58. Nach Philostrat. Her. 19, p. 322 hat Aesteropaios zwei rechte Hände: deskos aups and redze, eine nachbrückliche Hervorhebung seiner männelich-aktiven Natur. — Ueber Rechts und Links vergleiche auch Grimm, Geschichte der deutschen Sprache. 981. Ueber die Berbindung Hekate's und der Seele mit der linken Seite des Menschen Selden, de Diis Syriis Synt. 2, 2. Endlich erinnere ich daran, daß der heiße Delkropsen der Psyche-Lampe aus Eros rechte Schulter fällt, (oben S. 95), daß Jason den Schuh, der allein ihm verblieb, am rechten Fuße trägt (Pindar, Pyth. 4, 133. 165. mit den Scholien), daß dagegen Chariksa das schwarze Mal, das Zeichen ihrer Geburt von der Aethiopenkönigin Persina am Unken Arme hat. Heliodor, Aethiop. 10, 15.

<sup>1)</sup> Plutarch Thes. 22.

Denn hier ift die linke Seite die gluchringende, sowohl in Beziehung auf die Erscheinung ber Bogel als auf die des Blipes. 1) In evaruus und aproresois brudt fich die Anschauung ber Alten auch sprachlich aus. Das Weib ift der Grund alles Seegens, baber die linke ober weibliche Seite die gute. Wenn bei ben Griechen Lines Unbeil verfündet, wie bei Homer. Od. 20, 242 f., fo rubt Dieß auf einer andern Gigenschaft der Beiblichkeit. Das Beib verzehrt alles Leben, fo bag Gorgo ale Quelle bes Todes aufgefaßt, Denus Geil von einer Solesa ovos benagt, und bem Monde die orbandi potestas und die Eigenschaft ber Sterilität beigelegt wird. So find die beiden einander widerstreitenden Auslegungen boch nur zwei Seiten beffelben Grundbegriffe, von benen bald die eine. bald die andere in den Borbergrund tritt. Ich halte die gludbringende für die ältere, die unbeilbringende für die neuere Bedeutung, und führe die lettere auf den Sieg des vaterlichen über bas mutterliche Naturpringip gurud. 2) - Die Romer fagen sinister avis, und der von den Alten behauptete Busammenhang Diefes Wortes mit sinere icheint mir unzweifelhaft. Darin zeigt Die linke Seite wieder ihre Passivität, wie die Rechte das aktive Princip ausdruckt. Das Rulaffen ift ein passives, bas Sindern ein aktives Berhalten. Jenes wird baber mit der linken oder weiblichen Seite, welche auch Plutarch die von Natur fchmachere nennt, verbunden. Diefelbe 3dee tehrt wieder in der Identificirung der sinistræ partes mit den septentrionales, welche ale ein feststehender Sat der Augurallehre aufgeführt wird. Denn da in ihnen die Trägheit der Ralte herrscht, fo find fie die ichmachern weiblichen, wie die zeugungefraftigen Sudgegenden die ftarteren mannlichen Theile ber Erde.

Erscheint auf diese Weise die linke Seite als Ausdruck der weiblichen Gottheitsnatur überhaupt, so ist die hand an sich nicht weniger Symbol der mut-

<sup>1)</sup> Serv. Aen. 2, 693. Plutarch qu. rom. 75.

Dei Plato Sefețe 4, p. 717. wird angeordnet, es sollen den Göttern der Erde Opserthiere in gerader Zahl, vom zweiten Rang und die Theile der linken Seite, den Olympischen Göttern Opser in ungerader Zahl, vom ersten Rang und die Theile der rechten Seite dargebracht werden. Ungerade Zahl und linke Seite verbindet auch Pythagoras bei Plin. 28, 3. Das Tellurische ist die Weiblichkeit, das Olympische die Männlichkeit des Lichtreichs. Bei Plut. Is. et Os. 45 heißt es, von den beiden entgegengesetzen Krästen sühre die eine (also die schassende) nach der rechten Hand hin, während die andere (also die zerstörende) wieder umlenkt und zurücksührt. Damit stimmt überein, daß dei Homer Hephäst den Becher rechtshin reicht, (Eurip, Rh. 352) der Herold die Loose rechtshin trägt, Odysseus rechtshin die den Freiern herumbettelt, rechtshin auch die Freier zum Schusse aussten, und rechtshin nach Thoogn. 922 der Betende sich wandte. Nach Plut. qu. rom. 97 wird dem Mars das siegende rechte Pserd, der October Equus, geopsert. Dieß hat wohl seinen Grund wiederum in dem Zusammenhang der rechten Seite mit dem männlichen Prinzip, welches Berhältniß in der verschiedenen Ausgade der zwei Thiere des Zweigespanns auch praktische Bedeutung hat. Bei der Städtegründung geht der Stier auswärts, die Kuh nach Innen.

terlichen Naturseite bes Stoffes. Wir finden alle großen Raturmutter als webende Gottheiten aufgefaßt. Ich erinnere an harmonia, die Aphrodite am Bebstuhl findet, und füge Benelope, die dædala Circo, die tres anus textrices ber Erosmpsterien, die spinnenden Bargen, Athene's und Tanaguils Spindel, D die acus als eines der septem pignora imperii, Rhampsinits goldenes zupomaurpor, das ihm Demeter schenkt, und die vielen Beispiele, in welchen priefterliche Matronen in Nachahmung der Göttinnen einen Beplos weben, hinzu. Sier erscheint Die hand als der Sip aller Runstfertigkeit. Tief in des Stoffes Tiefen wird das kunstreiche Gewebe geflochten, mit dem die Erde wie mit einem schonen Teppich fich schmudt, und bas der schaffenden Mutter felbft den Beinamen ber dædala ober Massenn (von Masseu) erwirbt.2) Die hand ift es, von ber diese Arbeit verrichtet wird, die Sand also das Symbol aller Raturarbeit, weße halb hermes der Bildner Einalauos, 3) Eixup der Begleiter Demarats, aber and ber Runftler eines volcentischen Gefäßes beißt, und in der agpptischen Sieroglyphit nach horapoll der Bauluftige durch eine Sand angezeigt wird. 4) Infofern nun die gestaltende Naturarbeit von dem weiblich stofflichen Bringip ause geht, wird die Sand bas Bild ber Mutterlichkeit, die allen Dingen in den Tiefen der Erde ihre kunftreiche Ausbildung, mit der fie hervortreten, verleibt. Darum erscheinen bie Balifen auf befannten Basenbildern ale Fingergeburt; barum beißt auch Persephone selbst Xogopovia, die Fingergeborne, und befihalb auch wieder aus den Fingern Gebarende. Darum Bera-Aphrodite, die die Matter bei der Berlobung ihrer Tochter anrufen, 'Yneg zugla, b) Darum werden bie Sirenen auf Bera's Sand vorgestellt. ) Darum ift die Mutter ber Laren eine Mania, darum verbinden fich die Begriffe von Mana und Gonota. Darum beißen die mit Mana fich wiedervereinigenden Todten Manes, wie von Demeter Demetrit. Jest ift auch ber Zusammenhang von manus gleich bonus und manus gleich xele und beiber mit Mania und Mana geneta, wovon fie fich nur durch die Berschiedenheit in der Quantität des Bocals, wie populus und populus unterscheis ben, erklart. Die Sand ber alles Leben formenden Mutter ift bas, wodurch fie gur Bona Dea wird, und berfelbe Begriff mutterlicher Gute liegt in Mania und Mana geneta. Mit allen biefen verschiedenen, aber innerlich einheitlichen Beziehungen erscheint bie Sand auf Grabftelen, so auf einer bei R. Rochette mon.

<sup>1)</sup> Bergl. Aelian. V. H. 1, 2. Suid. Egyan Hesych. s. v. Paus. 8, 36, 3.

<sup>2)</sup> Pausan 5, 13, 4.

<sup>3)</sup> Hymn. Orphic. 58.

<sup>4)</sup> Hierogl. 119. ἀντή γὰρ ποωί πάντα τὰ κτίσματα.

<sup>6)</sup> Paus. 3, 13, 6.

<sup>4)</sup> Pansan 9, 34, 2.

ined. t. 47. 2. abaebilbeten. Diefes Beispiel ift um fo belehrenber, weil uns die griechische Inschrift verbietet, an die bloße Wortspmbolik, manus als Manes. au benten. Unter ben neulichen praneftinifchen Graberfunden, von welchen E. Braun in dem bulletino dell' Instit. 1845, p. 46 Einiges mittheist, werden auch Bande erwähnt. 1) Sie find nicht, wie auf den Grabstelen an der Burgel abgeschnitten, sondern mit einem Stud des Borderarmes verbunden. Dieser zeigt mehrere Reihen Basreliefs, auf welchen bie von archaischen, besonders chiufinischen Bafen fo bekannten Darftellungen von Centauren und manchen phantaftischen Thieren erscheinen. Da diese nur dann die aufrechte Lage gewinnen, wenn die Sand felbft nach unten gefehrt wirb, fo zweifle ich nicht, daß Alle jene Stude gleich ben übrigen zum Aufhangen bestimmt waren. Gine einzige dieser Sande fam unversehrt ans Lageslicht. Andere fanden sich nur in Scherben. Der Fundort Braneste erlaubt und, fie mit dem Fortungkult und den pranestinischen Digitiern in Berbindung zu segen, wodurch sich die Beziehung des Symbols ju der cerealisch allgebärenden Mutternatur von Neuem erwahrt. Jest haben auch die in bedeutender Bahl noch erhaltenen Botivhande, von welchen D. Jahn in den Berichten der Leipziger Gefellschaft, S. Meber in den Mittheilungen der Burcher Antiquarischen Gesellschaft, Bignorius in feiner Schrift de manu wnea handeln, ihre Erklärung gefunden. Die aus den Ruinen von Aventicum ftammende, bem herrn v. Bonftetten gehörende, zeigt am untern Rande bas Bilb einer Bochnerin, welches ben Bezug ber Sand felbft ju Mutterthum und Geburt über allen 3meifel erbebt. Bir baben in ibr bas Belübbe für Fruchtbarkeit und gludliche Entbindung an erkennen, und feben alfo, wie die Bahl der Sand ju biefem 3med gang in den allgemeinen Anschauungen über beren Beziehung ju der tunftreich bildenden Thatigkeit der Mutter Erde begrundet ift. Die vielen auf ber Sand felbst angebrachten und ben Religionespunkretismus späterer Beit anschaulich barftellenden Attribute zeigen insgesammt eine fehr bestimmte Begiehung ju Zeugung, Fruchtbarteit und Gedeihen alles Lebens auf Erden, ichließen fich mithin der Grundidee ber Sand felbst an.

<sup>1)</sup> Symbolische Hände kamen auch in den alemanischen Gräbern am Supfen dei Oberflath dum Borschein. Neben ihnen sanden sich Schuhe und ein geigenartiges Instrument. Merkwürdig und sir die Phönizische Heimath des Symbols beachtenswerth sind die in den Museen zu Leyden und Kopenhagen ausbewahrten Grabsteine, welche bald mit einer, bald mit zwei Händen verziert sind. Man sehe Leemans, asiatische Wonumenten te Leiden 1842, S. 56. 57. Die Beziehung auf eine Gelübbe, welche Gesenius und Lindberg wahrscheinlich sinden, ist nur ein unzulässiger Nothbehelf. In dem Leydner Museum sindet sich unter den Aegyptischen Alterthümern eine linke hand, deren pelmula porrecta mit der Außenseite auf einer Kreisscheibe ruht, alles aus gebrannter Erde.

Tritt in ben bisber aufgezählten Beisvielen bes Sandspmbols bie Berbindung beffelben mit der weiblichen Seite der Naturfraft besonders hervor, so wird in andern Fallen auch bas mannliche aftive Zeugungsprinzip auf fie gurudgeführt. Die Sand ift es, die dem funftreichen, weisen Centauren Chiron, dem Lehter Aesculav's und Achills ibren Ramen acaeben bat. 1) Auf den Ocnusbildern sehen wir den Mann flechtend, eine Thätigkeit, die mit dem Weben und Spinnen ber Naturmutter auf derfelben Grundanschauung ruht. Die Thatigfeit, welche erschafft, ift der Sande funftreiches Wert, die gerftorende dagegen tunftlos, und barum ohne ihr Buthun, durch thierisches Ragen, verrichtet. Als Ausbruck ber mannlichen Naturkraft erscheint die Sand ferner in dem Namen jener hundert Quellen, welche aus Briareus-Aegaons Grabhugel hervorsprudeln, und bie Eustath. II. p. 123, 35. Eudocia. p. 144. Aen. 10. 566. Boiapto maláuas nennt. Ebenfo in bem Gebrauch ber Griechen, Die aufgehende Sonne burch Ruffen ber Sand zu verehren, wie Lucian de saltat. 17 berichtet. hiernach ift alfo bie Bedeutung der Sand festgestellt. Sie bezeichnet die ichaffende Thatigkeit ber Naturfraft, und bebt dabei mehr die 3dee der Runftfertigkeit, des ichonen Gestaltens und Bildens, als die der roben Kraft, 2) mithin mehr bas mutterliche nlaggen ale das väterliche eyeloen hervor.

Die Bedeutung der Hand sett sich fort in jener der Finger, wie denn die Fertigkeit zu allen künstlerischen Arbeiten gerade in der Fingergliederung ruht. Den Fingern leiht daher die alte Naturanschauung ganz dieselbe Bedeutung, welche der Hand in ihrer Gesammtheit zukommt. Schon in der Bezeichnung dieservlos tritt die Idee der Naturzeugung hervor. Denn dieses Wort ist aus den beiden Wurzeln dax und eilos zusammengesest. Tilos aber bezeichnet die mannlich befruchtende Kraft, welche sich in dem Anschwellen der sästereichen Erdgewächse kundgibt. Ich unterlasse hierüber jede weitere Aussührung, weil ich dieselbe in umfassendster Weise an einer geeigneten Stelle meiner Schrift über Mutterrecht versucht habe. Dac ist mit lac Ein Wort, wie man gleichen Wechsel in vielen Beispielen, dacrimw-lacrimw, dautia-lautia und andern sindet. Die wird durch Dactylos diesenige Naturzeugungskraft bezeichnet, welche dem nähe

<sup>1)</sup> Auch in andern Namen hat die Hand Aufnahme gefunden. So in Παλαμάων, Ευχεφ welches sich auch als Eigenname auf Basen gesunden hat (Annali 1834, p. 47), in Ευμάφος νου μάρη, lakonisch Hand (Schol. Ven. II. 15, 37), 'Αμφίμαρος, Εὐπάλαμος. Apollod. 3, 15, 5. Welker, Prometh. S. 265.

<sup>2)</sup> Bergl. Paus. 6, 10, 1. Man bente auch an ben Wythus ber Philafier, welcher erzählt wie heracles ben Schenkfnaben Chathus mit Einem Finger erschlug. Paus. 2, 13, 18.

<sup>3)</sup> Festas v. lacrimæ und Müllers Anmerfung.

rendften und fetteften aller Urnahrungsmittel, 1) bemienigen, in welchem bie Erbe ibre gebarende und erhaltende Mutternatur am flariten barftellt. Entftebung gibt. Wir verstehen jest ben Sinn jenes Mythus, nach welchem Isis ju Byblos ben ihr anvertrauten Saugling, Aftarte's und Malcander's Rind, dadurch nahrte, daß fie ihm ftatt ber Bruft ben Finger in ben Mund legte. 2) Die Ringergeburt der Paliken, die Genienfrucht auf den mittlern Fingern der oben genannten Botivhande, und Apuleius Ausdruck per frugiferam tuam dextram gewinnen jest erft ihre volle Bedeutung. Berftanblich wird nun auch die agyptifche Rultubung, von welcher une Macrob. Sat. 7, 13 unterrichtet. Den Götterbildern wird der dem kleinen nachfte Finger (ber fog. digitus medicinalis) ber linken Sand mit kunftlich zubereiteten Bohlgeruchen bestrichen. Daber konnte nach aandtischer Lebre auch nur dieser Finger ben Ring tragen, mabrend nach Ateius Capito jus pontificium es den Romern ber altern Beit freiftand, quacunque manu, quolibet digito ben annulus angugieben. 3) Ale Grund bee besondern Rults jenes Fingers wurden, wie Macrobius andeutet, gewisse anatomische und Rableneigenthumlichkeiten geltend gemacht. Wie es fich nun auch damit verbalten mag, fo viel zeigt fich bestimmt, daß die linke ober weibliche Naturseite besondere Bedeutung batte, und vor der rechten höhere Ehre genoß, was mit ber Nilreligion und ber Boranftellung bes mutterlichen Bringipe in berfelben. im engsten Zusammenhang fteht. Saben wir fo ben Finger in seiner allgemeinen Bedeutung ale Trager ber junachst weiblich gebachten Naturfraft gefunden, so tritt uns in Griechenland ein Beispiel entgegen, bas ibn mit Tod und Untergang in Berbindung fest. Pausan. 8, 34, 2 erwähnt bas daurodov urqua bei Mes galopolis in Artadien. Gin tonischer Erdschutt trug auf feiner Sobe einen aus Stein gehauenen Finger. In der Rabe lag bas Beiligthum der Mavlas Boal. Die Mythen von Orestes Wahnsinn, von dem Erscheinen ber Eringen, von dem Wechsel ihrer schwarzen Farbe in weiße, nachdem der Muttermorder fich ben Finger ber einen Sand felbst abgenagt, laffen ben Busammenbang bes danrolog mit dem mutterlichen Naturbringip, und die in ihm liegende Berbindung ber beiden Seiten bes Lebens, ber ichmargen und ber weißen, mit binlanglicher Rlarheit erkennen. Der Finger ersest auf ber Sobe bes Grabmals ben Phallus,

<sup>1)</sup> Plut. de fac. in orbe lunse hebt hervor, daß fie eben beghalb keine spiegelartigen Bilber von sich gebe, an einer andern Stelle, daß sie, weil zu nahrhaft, nicht zum Getränke gebraucht werben bürfe.

<sup>2)</sup> Plut. Is. et Os. 16. τρέφων δε την Ίσω, άντι μαστου τον δάκτυλον είς το στόμα του παιδίου διδούσαν.

<sup>5)</sup> Ueber die affiatische Sitte, ben Ring an der rechten Hand zu tragen: Raphael Garrucci, melanges d'épigraphie ancienne, Paris 1856, 1 cahier, p. 10.

ber fo oft in Grabern gefunden wird - man bente an die oben gufammenge ftellten Beispiele — und ber auch bie Spipe bes Alpattesmals fronte, wie wir bief bei Berodot bargestellt, und von neuern Reisenden, ben Berrn b. Brotefc. Belfer, Samilton bestätigt wiffen. Für die Berbindung ber Lebens- und Todesbedeutung in demfelben Symbol, welche wir oben ichon ale Ausfluß einer alle Theile der alten Götterwelt beberrichenden Grundanschauung bervorgehobem baben. liefert auch die Sand eine fehr belehrende Analogie. Symbol bes Lebens, wirb fie Symbol des Todes. Dit diefer Funerarbedeutung fpielt fie eine mertwür dige Rolle in dem Rhampsinites-Mythus, den und Herodot 2, 121. 122 erzählt. Denn von dem Leichnam des Bruders löst der Dieb den Arm, birgt ibn unter dem Gewande, und tritt fo ju der Ronigstochter ein, welche auf des Baters Befehl dem Setarismus fich ergeben batte. Da nun biefe ibn feftaubalten fuchte, reicht er ihr ftatt seiner eigenen die Sand bes Tobten bin, und weiß fo unter dem Schut ber Dunkelheit den Auschlägen bes Beibes zu entrinnen. Der Bechsel ber lebenden und todten Sand entspricht ben beiden Seiten bes Raturlebens, die in allen Theilen jenes ägnptischen Mothus in ihrer Bechselwirfung und innern Identitat hervortreten. Ich brauche barauf jest nicht naber einengeben, da meine Abhandlung in ben Annali dell' Instituto 1858 über bie Be-Deutung der Burfel in den Grabern der Alten, fich genauer barüber verbreitet. Mur eines Buges mag noch Erwähnung geschehen. Den betrunkenen butern wird von dem schlauen Betrüger die rechte Bange jum Schimpf tabl gefcoren. Sier erscheint die rechte Seite wiederum in Berbindung mit ber 3dee ber Thatige feit und Rraft, die linke ale bie weibliche Baffivitat.

Die bisher entwickelte Naturbedeutung der Finger kehrt wieder in den Idäischen Dactylen und Pränestinischen Digitiern. ') Auch sie sind nicht bloß Erzarbeiter, und nicht deshalb Dactyli oder Digitii genannt, weil zum Schmiede-handwerk hand und Finger besonders ersorderlich sind; vielmehr hat in jenem Namen ihre allgemeine Gottheitsnatur, welche die Zeugungstraft des Stoffs in sich schließt, ihren Ausdruck gefunden. Die Dactyli bilden in ihrem Bereine die Gotteshand, welche alle Organismen der Erde erschafft und bildet. Wie Xelgav, merden sie als Renner der geheimen Kräfte der Pflanzen, daher als Zauberer wie Medea-Circe dargestellt. 2) Auch in dieser Eigenschaft schließt der Chironzögling Achilleus, der auf Ereta den Namen Pemptus trägt, sich ihnen an. Den fünf männlichen werden als Ergänzung ihrer geschlechtlichen Unvollstommenheit fünf weibliche zur Seite gestellt. Diese vertheilen sich so, das die

<sup>1)</sup> Bon diefen Klausen, Aeneas 761 f., 914 f.

<sup>2)</sup> youres nal maquants Sch. Apall. Rh. 1, 1129.

manulichen ber rechten, die weiblichen ber linken Sand zugewiesen find. 1) Die Ibee ber Geburt aus ben Ringern findet in Sellanitus Angabe, ber Name ber Dactvlen famme baber, daß Diese Damonen fich in der Idaboble an Phea's Ringern feftgehalten hatten, wiederum ihren Ausbruck. Rach Diomed. 3, 474 legt: Dwe thre Bande auf ben Wels, und gebiert fo ben cretischen Bens. Aus bem Ginbrud ber Ringer aber geben die Corpbanten berbor, die a qualitate facti Dactell-Digiti genannt worden find, ") In allen diefen Wendungen haben wir feets bie gleiche 3bee. In ben funf Ringern ber Sand ruht bie bilbenbe und gestaltende Kraft der Ratur: uti homo per digitos, ita Rhea per illos mimisteria sua exsequitur. Daber find fie junachft mit bem weiblich gebarenden Bringip verbunden, bann aber werden fie die Darftellung ber mannlichen Zeugungetraft, die and bem Urftoffe im Sohnesverhältniffe hervorgeht, und treten fo den Urmuttern als wohlthätige Erddamonen zur Seite. In diefer Bedeutung werden ibnen funf weibliche Ringer beigegeben. Go ericheint bas menfcbliche Bandevagr als bie vollendete Darftellung ber gangen Raturfraft in ihrer boppelten Potongiveng. Die Linke ift bas paffive, Die Rechte bas aktive Bringip. In ber Einten fist ber Bauber, in ber Rechten Die Macht, ihn ju lofen. Bas fich fo auf die beiben Bande vertheilt, ift aber auch schon in der Runfgahl ber Ringer nthalten. Denn für biefe haben wir die Bedeutung ber Che, welche aus ber Borbindung ber mannlichen 3 mit ber weiblichen 2 hervorgeht, oben nachgewiefens: hierin; findet es feine Erkarung, warum die Ffinfzahl ber Dactplen auch mit ber Dreizahl wechselt. Relmis, Damnamenens und Afmon werden in ber Blaronia genannt. Bei Strabo 10, 473 zeugen die Dactylen 9 Kureten, bon bonen, jebes wieder 10 Finger hervorbringt. 4) hier erscheint die Dreizahl und. bie Dunftubl: in ber engften Berbindung: Die Drei ale Darftellung ber mannlichen, Die Gunf ale Bereinigung ber mannlichen und ber weiblichen Bobent. In beibon Muffaffungen berefcht die Idee der ftofflichen Beugungeluft, welche bie Grundmatur der Dactplen bildet, vor. Es ift die Bestimmung dieser Amerguamonen; burch ihre mannliche Ginwirfung auf ben Stoff bie in ihm rubenten verborgenen Schate zu erweden und ans Licht hervorzubringen. Sie finde nicht weniger Bater aller Erdzeugung, ale Beber und Bearbeiter ber Des tolle Ra gerabe in ihrer Kenernatur besigen ste bie Macht zu beiden Thatig-

Bherorydes beim Schofiaften au Apollon. Arg. 1, 1129:

<sup>- : 49</sup> Gio. N. Do 3, 46, fin Diemed. 3, 474.

<sup>4)</sup> Welfer, Trilogie Prometheus, S. 182, 180 file bie Bebentung best requarder auch Odyss. 4, 412 und Schol. Apoll. 2, 972, Pollux, 2, 156 angeführt werben:

keiten, wie auch Achilles-Pemptus, der Träger der vereinigten Baffer- und Fenerfraft, 1) ju der Metallarbeit, ju der in ihr fich gattenden Racht ber zwei Glemente und zu der Guboifchen Chalcis in der nachften Beziehung fteht. Daber find fie auch die Bater der am Ida wohnenden Cteofreten, 2) beren Rame bie echte Geburt in dem Sinne andeutet, daß fie, wie die Athener feit Cercope, nicht nur eine Mutter, sondern auch einen bestimmten, durch die Che gegebenen Bater besitzen, mithin aus unilateres zu diopools werden. Berade diese mannliche Abs stammung wird durch die Dreigabl, das Sipvis durch die Runfgahl, vollfommener burch die Behn, am entwickeltsten burch die auf Creta vorherrichende Sundert bervorgehoben. Die Ehe, welche die Fünfzahl darstellt, wird ganz stofflich gedacht, und darum bat in der Berbindung beider Gefchlechter die Beiblichkeit das Uebergewicht. Wie Lung Lunus, fo umschlieft bier die Mutter den Bater, Dadurch erhalt die Runf wieder eine vorherrichend fofflich-weibliche Bedeutung In diefem Sinne treten die Behn und die Funf der mannlichen Sonnenzahl 3wölf entgegen. Wo immer in dem romifchen Staate die Rupf gur Unwendung fommt, liegt ber ftofflich plebeische Genichtepuntt zu Grunde. Bei ber Erzählung bes Fortgangs ber zwölf Tafel-Befete bedient fich Livius einer Bendung, Die volle Beachtung verdient. Statt bes Ausbrucks postquam animadverterunt, duas deesse tabulas, würde man eher erwarten; quasdam deesse loges, Allein ber Sinn erhielte baburch eine andere Ruancirung. Es ift die Bebnaahl, welche ben Decemvirn bedentlich erscheint, und die fie durch die Awolf ju erfegen wunfchen. Diefe allein entspricht der Sonnenweihe, beren Trager die Batricier find, dem vaterlichen Bringip, auf dem fie ruben. Die Rebn ift die ftofflich plebeifche Rahl, wie fie anfänglich, dem ftofflich-weiblichen Bringip bes Rechts, und bem nicht minder ftofflichen der Blebejer (co alivos) beffer zu entsprechen fcbien. --Als Lunarzahl haben wir die Funf früher ichon gefunden. Das zehnmonatliche Mondjahr zeigt fie uns im Gegenfas zu dem zwölfmonatlichen der Sonne. 218 Mondfrau erhalt Minerva-Athene eine besondere Beziehung zu der Funf. Bir haben fie oben als Pempta, Achilles-Qunus als Pemptus gefunden. Run find aber Minerven auch die funf Finger der Sand geweiht, wie wir von Servius Ecl. 6, 3 berichtet werden, und damit fteht eine noch weitere Begiehung ber Ringer im Ausammenbang. Bei Nonnus Dionys, 41, 379 berechnet ber weise

2) Diodor, 5, 64,

<sup>1)</sup> Diese wird auch in den Thrünen erkannt, welche durch diese Eigenschaft besondere. Bebeutung erhalten. Darüber Plato im Timwus, p. 383 Bip. Προ μεν και υδως. άθος, άθος ο δάκουν κα— λουμον. Ihre salzige Beschaffenheit erhöht die Macht derselben. Man sehe Plato Tim, p. 367—Bip. άλων, καν α νόμον, γοοφιλές σωμα έγένοτο.

Chobmion bie Mondbahnen burch Rrummung ber Ringer: besoonoona banevla zaudas. 3 Sier baben wir die Ringer als Grundlage und Ausbruck des Rablenfofteme, und gwar ale Folge ihres Busammenhangs mit ber ftofflichen Rraft überbaupt. Dieß findet feine Bestätigung in der Angabe, daß eben bieselbe Minerva Erfinderin der Zahl sei. Man hat dieß so erklärt, daß ja Athene, der Ausbruck ber bochften Geistigkeit, die Babl und alle barauf rubende bobere Biffenschaft ben Menschen allegn geschenkt haben konne. Allein ber Grund jener Berbindung ift ein gang anderer, nicht sowohl ein abstrakt geistiger, als vielmehr ein gang finnlich-ftofflicher. Bir haben nicht an jene zu hochfter Geiftigfeit emporgestiegene, mutterlos aus Reus Saupt bervortretenbe Athene, fondern vielmehr an die felbst gang ftofflich gedachte Raturmutter, Die Mondfrau Dinerva, ber bie Finger geweiht find, ju benten. Die Bahl erscheint in ihrer Berbindung mit Athene als aois uos σωματικός. Sie ift dem Stoffe eingeboren,2) wie das Recht, daber mit ber weiblichen Naturseite verbunden wie das Recht, und felbit nur ber Ausbruck bes bochften Gefetes, bas alle Theile ber ftofflichen Belt beberricht und qualeich ale irbifche und himmlische Sarmonia erscheint. In biefer Bedeutung eben tritt bie Bahl ju bem Mond und ben Mondgottern in nabere Beziehung. In Diefer find Die Finger Minerven geweiht; in Diefer Endymion das Mittel der Mondberechnung; in dieser für Aurora-Matuta das lichtausstrahlende, taggebärende Attribut; in dieser, wie der Mond selbst, Träger aller Beitrechnung und bes gangen Bablenfpftems, das die Runf nicht überschritt und dem nere fo nahe verwandt war, daß man Bablen überhaupt durch noundsas Dau bezeichnete. An die Tempel weiblicher Gottheiten war die Zeitrechnung gefnüpft. In Rortia's volfinischem Seiligthum wurde ber Jahrennagel eingeichlagen. Nortig bat die Natur einer großen Raturmutter, einer mit Erbe und

2) Ueber biese Anschauung Aristot. Metaph. 1, 5; 13, 3. Sextus Empir. Pyrrhi Hypotyp. 3,

152 f. advers. physic. 2, 249 f.

<sup>1)</sup> Die Kinger als Bablausbrud in ihrer verschiebenartigen Krummung und Busammenlegung werben oft erwähnt. So in jener oben benupten Stelle Macrobs Sat. 7, 13, wo bie Sechsgahl auf ben digitus medicinalis complicatus jurudgeführt ift. Ferner Auson. epist. 7, 6. Ovid. F. B. 123. Cicero Attic. 5, 21 vers. fin. Juven. 10, 248. Ueber ben Beginn mit ber linten Sanb Beda, de loquele per gestum digitorum. Marian. in Schol. ad Libr. 1 Hieronym. c. Jovin. Bon Plinius 34, 7, 16 und Macrob. Sat. 1, 9 wird berichtet, daß bas Janus-Bilb bie Ringer beiber Banbe fo gestaltet hatte, bag fie gusammen bie Bahl ber Jahrestage (365 nach Macrob, 355 nach Plinius) ergaben. Rach Barro hatte Janus, ber in seiner Natur alle Stufen ber Zeugungspotenz umschloß, zwölf Altare, nach Marcus Meffala die Kraft bes cuncta fingendi. welche ben Fingern vorzugsweise einwohnt. Die Ibee, an den Fingern die Zeitrechnung auszubeliden, ruht also auch hier auf ber allgemeinen Raturbebeutung ber hand und ihrer Theile. — Jorio, mimica, p. 233. Echtenmeier, über bie Finger, ftanb mir nicht zu Gebote.

Mond augleich ibentificirten Fortung-Remefis, 1) ber Ragel felbft eine in feiner Berbindung mit Diang, und in feiner Anwendung gegen Die burch Mondichein beförderte Käulniß deutlich bervortretende lungrische Begiebung. Diefe Bemerkungen wird die Grundbedeutung ber Finger außer Zweifel gefest. Sie zeigen und die ftoffliche Naturfraft als lebengestaltende Macht in ber unerreichbaren Runftfertigfeit, welche alle Geschöpfe auszeichnet, baber junachft weiblich, dann aber auch männlich, deßhalb auf Bildern zeugungefräftig verlängert. immer gegliedert ju ber ebelichen Funfe, und in Babl, Beitrechnung, Sarmonie das dem Stoffe eingeborene, immanente Geset äußerlich darftellend. Daber eben ift die Burudführung best Leierspiels auf die Dactylen und Chiron, wie es Plutarch de musica bezeugt, von tieferer Bedeutung. Daber die Sand bas Beichen der Mofterien, die eben auf die Dactplen gurudgeführt werden; barum auf Grabern, wie die ihr fo nahe verwandte Lura .2) Sumbol der Anitiation in die bacchisch=orphischen Orgien; darum endlich der Ausdruck alles Rechts und aller Aequitas, welche Nonnus 41, 344 öggea Bedumy bezeichnet. Geben wir nun jurud auf jene Manus Aequitatis,3) welche ber Priefter an ber Jusprozeffion portrug, so gewinnt fie fur und neue Bedeutung. Es zeigt fich nun erft bie innere Berbindung derselben mit dem vasculum in formam pupilke rotundatum.

1) Liv. 7, 3. Juven. 10, 47. Schulz Annali 11, p. 110, n. 4.

3) Personifikation ber Aequitas zur besondern Gotthett erwähnt Arnob. 4, 1. Ob auch Accetie poculum? Die Bentas wird Dikaiosyne genannt bei Jamblichus 3, 18.

<sup>2)</sup> Alls Begründerin aller Harmonie erscheint Ifis in jener von Plato legg. 2, p. 658 mit getheilten Sage, woraus Folgendes feine Stelle hier finden muß. "In andern Theilen mogen wohl die agpptischen Gesetze ihre Mangel haben; aber ihr Gesetz über die Rusit ift grundlich, und ein merkwürdiges Beispiel, daß es moglich war, barüber Gesete zu geben, und mit festem Ruth folche Lieber einzuführen, die das Rechte und Wahre natürlich barftellen. Das mag aber woll bas Werk eines Gottes ober eines von Gott begeisterten Mannes sein: wie benn auch bei ben Aegyptiern die Sage ift, diese Lieber, die so viele Jahrhunderte beibehalten worden, seien von ber Ifis gedichtet gewesen. — Denn so sehr die Menschen in Luft und Schmerz geneigt find, immer neue Musit zu haben, fo geht bas boch nicht leicht fo weit, baß fie fich unterftunden, geheiligte Melobien nur barum, weil fie uralt find, ju verändern und ju verberben. Ginmal in Ascopten hat das Niemanden vermocht, dieselben zu verberben; gerade das Gegentheil ift geschehen." Bie nabe aber nun Lieberbichtung und Mufit mit Gefetgebung verwandt ift, zeigt jener wondes bes Mazakener in Rappadocien bei Strado 12, p. 539: χρώνται δε οι Mazangrel τολς Χαράνδα νόμοις, αίρούμενοι και νομφδόν ός εστεν αύτολς εξηγητής των νόμων, καθάπες αι παρά Ρωμαίοις νομικοί (b. h. bie mit bem jus respondendi betrauten Juristen). Getes und Recht find ihrem Wesen nach harmonie bes Stoffs, und baher mit Musit und Orcheftit innerlich verwandt, eine Offenbarung bes großen Concentus ber Dinge, welchen bie Mufterien-Appa angeigt. Uebereinstimmend hiemit berichtet Lucian do saltat. 14, man habe in Theffalien ben oberften Magiftrat Bortanger genannt, umb biefe Bezeichnung finde fich bafelbft auf ben Statuen berühmter Manner. Zwei werben mitgetheilt: Прочирые прооруувства d modig. Gine anber befagt: Είλατίωνι ταν είκονα ο δαμος ευ ορχησαμένο ταν μάχαν.

de quo lacto libat, in ihrer gangen Berechtigung. Die runde, mildspendende Bruft, 1) die mit ber linken Sand fo wenig Rusammenbang zu haben, ihr fo rathselhaft gur Seite gestellt erfcbien, fobließt fich berfelben nun ale Ausbrud ber gleichen Mutter-Idee an. Gin Gedanke beberricht beibe Symbole. Die fünf Finger der geoffneten Sand tonnen felbft als milchfpendend, wie in Dalfandere Mothus, gedacht werden. Sand und Bruft zeigen uns bas weibliche Raturpringip in feiner ichaffenden, bildenden, gestaltenden, aber auch mutterlich nabrenden Eigenthumlichkeit, und auf diefer phyfischen Grundlage erbaut fich die bobere der Recht und Billigkeit handhabenden Justitia-Fortuna von felbst auf. Bas Sfie ichentt, bas vertheilt fie auch billig, mit mutterlicher Genauigfeit, ohne Gefährde und Lift, jedem das Seine, und diese Beziehung wird nun an die linke hand vorzugsweise angeknüpft. Sie ist also wie Syria Dea justitia et equitate insignis, und badurch wiederum vorzugeweise Mutter. Die Uebereinstimmung beider Gottheiten wird um fo beachtenswerther, wenn wir bedenken, daß fie beide, gleich Leda-Remefis mit bem ftofflichen Ur-Gi in Berbindung fteben. Denn auch Ifis ift eigeboren, auf dem florentinischen Canopus selbst in Eigestalt bargestellt und mit vielfaltigem Gifdmud geziert. 2) Die'

1) Duellen, Brufte genannt, Pausan. 9, 34, 2. Joseph. bell. Jud. 7, 6.

<sup>2)</sup> Bei Diodor 1, 27 fagt Ofiris: elul de vios Koovov apesboraros, nal bladros en naloù es nal sirabeus cou σπέρμα συγγενές έγεννήθην ήμέρας. Genfo neunt sich Hild bes Aronos Lochter, auch ift fie mit Ofiris eines Mutterschooffes, mithin eines Gies , Sprößling. Monumente bestätigen bieg. Wie die Scheibe, so erscheint zuweilen auch bas Ei zwischen bem Hornerpaare; das das Justaupt fcmudt. So bei Montfaucon, antig. expliquée 2, 143. Befonders beachtenswerth ift ber Canopus auf einer Gemme bes Mus. Florentin. 1, 59, Nr. 2, womit man einen anbern in Caussous Mus. Romanum. tab. 42 vergleichen muß. Auf bem Florentinet Steine erscheinen im Ganzen nicht weniger als fieben Eier; bas eine ist als Amulet an bem Halsband befestigt und vertritt die Stelle ber bulla. Die feche übrigen find in zwei Gruppen vertheilt, von welchen jebe je brei enthält. Zwei aufgerichtete Schlangen tragen bas eine zwischen ihren Rörpern; überbieß jebe ein kleineres auf ihrem haupte. Wir haben also hier wieberum bie Ber-Undung bon Schlange und Gi, wie auf bem Cames mit ber Umichrift FFIA; und über jeber ber beiben Gruppen erscheint wie bort ein Stern. Der Canopus hat übrigens selbst die Eiform, wobel bas breite ober weibliche Enbe nach oben gefehrt ift. Die Entstehung ber Canopusform aus bem Ei kann keinem Zweifel unterliegen; febr beutlich ift ber Busammenhang auf einer Gemme bei Gorleus pl. 233, Nr. 491. Auch auf etrusfischen Grabmonumenten findet fich bie Canopenform. Go bei Darstellungen ber Nechomantie. Siehe bas Bilb bei R. Rochette, mon. ined. pl. 64. p. 371. 372, aber auch, befonbers gn Clufium, als felbstftanbiger Afchenbehalter. Diese Anwendung ber Giform entfpricht ber Religionsbebeutung bes Eis in besonderm Grade, und zeigt biefes in feinem nahen Bezuge zu Generation und Regeneration, als Darstellung ber phys fischen und der höhfern apxi peresows. — Die Eisorm kehrt in Aegypten auch als Kopfichmud wieber. Der von Belgoni ju Karnat angetaufte, im brittischen Minseum befindliche colossale Ropf migt biefen Eibut, vorn mit ber Königsichlange geziert, in befonderer Bollfommenheit. Bolzoni, p. 184. — Das Semiramis-Gi erinnert mich an zwei eiformige Steine bes brittifchen Museums,

Ibee ber woultas tann also auch schon auf bas Gi gurudverlegt werben. Es ift, wie bas weibliche Naturpringip, nicht nur ber ftoffliche Urgrund bes Lebens. fondern auch der Ausbruck der mutterlichen Gerechtigkeit, des suum cuique. Die gleiche Theilung in zwei durch die Farbe geschiedene Galften nimmt neben ber physischen auch noch die, wenn ich so fagen barf, politische Bedeutung bes vollkommen gleichen Berrichafterechtes zweier zum Thron berufener Bruder an. Einer um den andern follen fie berricben, und Eteocles bochfte Schuld ift es. daß er dieses Recht bricht, mahrend Pollux, ihm folgend, dem Bruder feine Unsterblichkeit freiwillig mittheilt. In den zwei Gibalften, aus welchen die bute ber Dioscuren, ebenso Simmel und Erde gebildet werden, tritt der Gedante bes æquum wieder in anderer Gestalt hervor, und wenn das Gi mit einem haare durchschnitten, bem Berferkonige aus einem Gi bas Baffer gereicht wird, fo mag man auch bierin die Idee der bochften Billigfeit, welche bei ber Theilung vorherrichen, und bes Könige Richteramt leiten foll, wieder ausgedruct finden. Nach ägyptischem Gebrauche wird dem Sieger im Brozesse das Bild der Alibua, bas er felbst trug, von dem vorsigenden Richter um ben Sals gehangt. Diodor 1, 75. Aelian V. H. 14, 34. Unter Diefem Bilbe baben wir uns Die Gis mutter Bfis in Gestalt einer mit verschloffenen Augen bargestellten Justitia-Dite au denken. In ihrem Namen, aus ihrer Machtvollfommenheit bat ber Richter feinen Entscheid gegeben. Sie felbst verleibt bem Benachtheiligten als arbitra causarum, ale æqua lance jura pensitans ben Sieg, welcher bas Recht wieberberftellt, eine Beziehung, durch welche das ovum anguinum der Gallier und beffen Rraft in Rechtsfachen, erft recht ins Licht geftellt wird. Bor bem Gi beugt fich auch bes Konige hochfte Gewalt, wie die Gotter vor dem Fatum, wie Juviter selbst vor dem Gi der Racht und vor der Baage, aller Gerechtigteit und billigen Bertheilung Maag und Ausbruck.

15.

In seiner Berbindung mit dem weiblichen Raturprinzip tann das Recht felbft nur den Charafter eines Naturgesepes haben. Welche Bedeutung biesem Aus-

welche aus Assprien stammen, und vor den großen Entdedungen des letten Jahrzehnts zu den wenigen in Europa bekannten Antiquitäten der Euphratsänder gehörten. Bonomi, Ninivoh and its palaces, London 1857, p. 6. Zu allen den Beispielen des Eisymbols, welche uns Indien Assprien, Borderassen, Aegypten, Griechensand und Italien geliefert haben, kommt zulet noch Amerika. Nach dem Glauben der Peruaner sielen drei Eier vom Himmel, ein goldenes, ein stemens, ein kupsernes, ein kupsernes, aus dem ersten gingen die Euracas oder Fürsten, aus dem zweiten die Ebelleute, aus dem dritten das gemeine Bolk hervor. Ternaux Compans. 15, 6. Müller, amerikanische Urreligionen, p. 327. — Das Zerschneiden des Eis mit dem Haare sindet sich auch bei. Plutarch im liber amatorius; die Eisigur der Welt Placita philos. 2, 2.

brucke zukömmt, wird sich am deutlichsten aus dem Gegensate ergeben. Dem Raturgeset treten die positiven Bestimmungen, welche den Inhalt einer besondern staatlichen Rechtsordnung bilden, entgegen. Wir haben den Gegensat des jus naturale und civile vor uns. 1) Der erste und durchgreisendste Unterschied, in welchem sich derselbe äußert, liegt darin, daß das positive Civilrecht dem Gessetze des rein stofflichen Lebens seindlich und hindernd entgegentritt. Der höhern Bestimmung des Menschen dienend, bricht das positive Recht in manchen Punkten das Gesetz des stofflichen Lebens, und entzieht seiner Herrschaft mehr als ein Gebiet, das nun nicht mehr dem jus naturale, sondern dem jus civile angeshört. 2) Ein Beispiel wird den Gedanken in sein volles Licht sezen. Unbesiegs dare Liebe treibt Myrrha zu ihrem Bater Cinyras. Nach dem Geseze des Stoffs, welches den Inhalt des jus naturale bildet, ist eine solche Berbindung gestattet. Aber dem jus civile ist sie zuwider. Klagend hierüber äußert sich das Mädchen bei Ovid. Met. 10, 321 also:

Di, precor, et Pietas, sacrataque jura parentum, Hoc prohibete nefas: scelerique resistite tanto; Si tamen hoc scelus est. Sed enim damnare negatur Hanc Venerem Pietas: coëuntque animalia nullo Cætera delectu. nec habetur turpe iuvencæ Ferre patrem tergo: fit equo sua filia coniux;

<sup>1)</sup> Fr. 6. pr. De just. et jure.

<sup>3)</sup> In welchem Sinne hier jus naturale genommen wirb, ergibt fich aus ber Ausführung im Tert hinlanglich. Es ift bas Recht ber ftofflich animalischen Welt, wie es von Ulpian in Fr. 1, S. 3 D. de justitia et jure (1, 1) anerkannt wirb. Wenn Ulpian unter ben romifchen Juristen bieses jus naturale vorzugsweise hervorhebt, so mag gerade sein sprischer Ursprung barauf Einfluß gelibt haben. Ohne Zweifel geht auch Zfibor in seinen Or. 5, 4, 1 auf Ulpian zurud, beffen Anflitutionen er vorzugsweise benützt zu haben scheint. Die Annahme eines ben Menschen und der Thierwelt gemeinsamen Rechts ist — barauf kömmt Alles an — nicht philosophische Abftraktion späterer Zeit, sonbern Rest eines Urgebankens ber Menschheit, welcher in ber thatsächlichen größern Einheit aller Theile ber Schöpfung, wie fie ben Urzeiten inne wohnte, ihren Grund hat. **Bythagoras** und Empedocles, die sich in allem so vorzugsweise als die Träger der frühesten Naturibeen barftellen, zeigen fich auch in ber Berbinbung ber ganzen animalischen Belt vorzugsweise als die Bertreter eines allgemeinen jus naturale, bas bei bem Glauben an fteten Wanbel ber Beltfeele burch alle Theile ber Schöpfung burchaus nichts Auffallenbes hatte. Wurde boch auch bie unbelebte Schöpfung jum Gegenstand bes Rechtsverfahrens gemacht, wie man ben ehernen Stier zu Elis und andere Gegenflande, burch welche ber Menich ju Schaben gekommen, bufte. Jene 3bee ber Einheit ging in Italien nie unter, und Schriftsteller, wie Virgil (Georg 4, 227) Ovid. Met. 15, biefer mit bestimmter Beziehung auf Pythagoras, Seneca Ep. 108, Cicero R. P. 3, 11, Jamblich. vita Pythag. 168. 169, Plinius 8, 42, Cicero Off. 1, 4, 17. 54, vielfallig barthun. Ueber alles bieg liefert bas burch vielseitige Gelehrsamteit ausgezeichnete Bert von Boigt, bas jus naturale ber Römer, besonbers im erften Banbe, G. 84 f. 286 f. manche Belehrung, obwohl mir auch hier alles zu fehr im Lichte bes blogen philosophischen Gebankens aufgefaßt und die Berbindung mit den altesten Religionsanschanungen zu sehr vernachlässigt scheint.

Quasque creavit, init pecudes caper: ipsaque cuius Semine concepta est, ex illo concipit ales. Felices, quibus ista licent! humans malignas Cura dedit leges: et quod Natura remittit Invida jura negant. Gentes tamen esse feruntur, In quibus et nato genitrix, et nata parenti Jungitur, et pietas geminato crescit amore.

Das Cheverbot gewisser Verwandtschaftsgrade ist positive Satung, unbefannt bem Gefete des rein ftofflichen Lebens. Der Berrichaft bes jus naturale ift ein bestimmtes, fehr wichtiges Gebiet des menschlichen Lebens burch bas ius civile entzogen. Dieses erscheint mithin als eine Ginschrankung jenes. Es tritt ibm von Saufe aus feindlich entgegen, und eröffnet einen Rampf gegen daffelbe. ber mit ber Ausbildung ber menfchlichen Gefellschaft und mit ber Entwicklung eines höhern geiftigen Lebens immer größere Berhaltniffe annehmen muß. Bir wollen diefen Rampf in einigen Sauptanwendungen verfolgen. Auf bem Gebiete bes geschlechtlichen Lebens nimmt er eine besonders belehrende Geftalt an. Dem rein ftofflichen Gein ift die Ausschließlichkeit der Che unbekannt. Der Thierwelt fremd, ist fie der stofflichen Schöpfung niederer Grade vollende entgegengesett. In ewiger Gelbftumarmung bringt die Erbe jene Gewächse bervor, Die ohne alles menschliche Buthun, ultro et iniussa, aus dem Mutterschooke bes Stoffes ans Licht treten. Benn Bis und Dfiris fich ichon in Rhea's finfterm Leibe vermischen. so ift dieß der Ausdruck jener Sumpfzeugung, die aus dem verborgenen Schlammboben ftete neuen Schilf entfteben und die abfterbenben Rohre durch jung nachschießende ersegen läßt. Das ift das approditische Naturgefet, nach welchem einige Muttergottheiten er bla verehrt, nach welchem Selena felbit genannt ift, und auf welchem auch ber Beiname er nalauois, fowie bie Beiligkeit der Sumpfgemachse beruht. Dieses Gefet auf die Menfchen ju übertragen, ift Approbite's und anderer approditisch gedachter Urmutter ftetes Streben. Sie tritt ehelicher Berbindung feindlich entgegen. Die Ausschließlichkeit bet Matrimonium ift Aphroditen verhaft, ein Gegenstand ihrer Anfeindung und ihres Unwillens. Benn Selena, Beitho's Ginflufterungen borchend, dem Berführer Baris folgt, und so das Gesetz der Che bricht, so hat fie weniger bem Sange ihres eigenen Bergens, als dem Gebote bes aphroditisch-ftofflichen Triebes nachgegeben, und wenn bas affprifche Troia ihre Bertheidigung übernimmt, fo tritt es für Aphroditen selbst und ein auf aphroditischer Stofflichkeit berubendes Religionsspstem in die Schranken. 1) Richt dazu ist helena von der Urmutter

<sup>1)</sup> Servius Aen. 1, 285. Bello Punico secundo, ut ait Ennius, placata Juno copit favere Romanis. 12, 841. Constat bello Punico secundo exoratam Junonem: tertio vero bello

mit allen Reigen, Die fie felbft befigt, gefdmudt worden, bag fie nun Ginem au ausschließlichem Befibe anbeimfalle und in Gines Mannes Umarmung verwelfe. Sie foll, wie Benia, immer neuen Mannern nachgeben, und wie jene grabifche Ronigstochter, beren Mythus Strabo 16, 783 ergablt, bis gur Ermudung Die Bestimmung des Stoffes erfullen, und durch die Sinfalligkeit des Gezeugten fich nicht abhalten laffen, ftete neue Befruchtung ju empfangen. Nur fo erfüllt fie Aphroditens, erfüllt fie bes Stoffes Gefen. Gelbft Die Babl ift ibr verfagt. Bie Bipche ihres Begattere Geftalt nicht tennt, wie Camia, Die große Betare, ibre Augen im Beutel birat. 1) fo foll auch das sterbliche Weib ro drei zover zu Billen fein und wie die fretische Gorgo an des Mannes Liebe, nicht an seinem Untergange fich weiben. 2) Diefe Religiondidee bat befonders in bem Gubnopfer der Braut ihren Ausdruck gefunden. Aphrodite ift durch die Gingebung der Che verlett, fie muß durch eine Beriode des Hetarismus, dem fich das Madchen bingibt, gefühnt und so der Ehe gunstig gemacht werden. herodot's Schilderung der babylonischen Sitte zeigt ganz diesen Charafter, und hebt namentlich auch die Berpflichtung, willen- und mahllos Jedem zu folgen, hervor. Bis nach Italien reicht diese Anschauung, wie Justins Erzählung von dem Frquengelubde ber Lofrer und ber baburch bezwecten Berfohnung Aphroditens beweist. Bir finden fie wieder in Etrurien und auf den Balearifden Infeln. Sie liegt auch den Cyprischen Einrichtungen ju Grunde, steht mit Carthago's Urgefchichte in Berbindung, tritt am innerften Bufen der Sabria in Cinpras

a Scipione sacris quibusdam etiam Romam esse translatam. Das aphrobitische Rom war fich feines Gegenfates zu June fo lange noch bewußt. Die afforische Bugehörigkeit Niums und ber afferifche Stamm feines Rönigsbaufes wird von Plate in den Gefeten 3, p. 685 und Diodor 2, 22 zu bestimmt behauptet, als bag barauf teine Radficht genommen werben burfte. Plato fagt ausbritatich, die Bewohner von Nium hätten sich auf die Macht der Affirer, die Ninus erworden, verlaffen, und durch ihre Frechheit ben Krieg gegen Troia hervorgerufen. "Denn bamals machte ber lebetrest bes affprischen Reichs noch eine ziemliche Zigur, und bie bamaligen Griechen fürchteten jeue vereinigte Kriegsmacht so sehr, als wir heut zu Tage ben großen König (ber Perser) fürchten. Denn bie Eroberung Troia's jum zweiten Mal war ein wichtiger Grund zur Rlage gegen fle geworben, ba biefe Stabt ein Theil bes affprifchen Reichs war." Diobor nennt Priamus einen Bafallen bes Königs von Afforien, und ftellt Memnon als den Anführer der afforischen Hillsvölker bar. Nach Servius Aen. 6, 650; 9, 643 (gente sub Assaraci) Georg 3, 35 ift Affaracus des Priamus Ahn, Assaraci gens baber die gens Romulea. Diese Zeugnisse, welche man lange mit ber größten Berachtung behandelte, hat in ber neuern Zeit Balg, in feiner Schrift de Nomesi Grmcorum querft wieber ju Chren gegogen. Die Erftredung bes affprifchen Reichs iber Borberafien, namentlich auch über Troia, wird von Atesias bei Diodor 2, 2 bestimmt bejeugt, und muß als historische Thatsache angenommen werben.

<sup>1)</sup> Diodor. 20, 41.

<sup>2)</sup> Plutarch de amore 20. Hymn. in Isidem. 37: avogl yvvalua ovvayagov. Pervigitum Veneris: Cras amet, qui numquam amavit, quique amavit, eras amet.

Mythus hervor, und nimmt zu Corinth und in andern Sigen des Aphroditedienstes die Gestalt der Weihung hetärischer Hierodulen an. ') Nonnus bleibt dieser Auffassung ganz getreu, wenn er 41, 335 Augusts Strafen der Chelosigkeit durch Aphrodite in folgenden Worten tadelt:

> το δε πλέον εννομος Έρμῆς τοῦτο γέρας μοι εδωκε, βιαζομένους ένα μούνη άνέρας, οὐς εδπειρα, γάμου δεσμδισε σαώσω.

Diefe Berfe bilben ben Schluß jener Unrede, in welcher die beforgte Copris von der himmlischen harmonia die Stadt der Gesete erfundet, ob es wohl Paphos oder Chpros, oder Corinth oder Sparta, oder nicht eher Berptus fei, ber bie Berheifung gelte. Sie erscheint also bier in ihrer Rechtebeziehung und gerade in dieser tritt sie ale Bertheidigerin des jus naturale der ftofflichen Belt aegen die Bestimmungen der positiven Gesetzgebung in die Schrauten. Sie ift Die Erretterin ber Menschen aus ben Banden, mit welchen fie bas jus civile umgibt. Jedem 3mange und jedem ausschließlichen Befite abhold,2) folgt fie nur dem Triebe nach Bereinigung und ftofflicher Liebe, die alle Trennung und Sondereristenz aufhebt, und an deren Stelle Berbindung und Gemeinschaft bes Lebens, der Leiber und der Guter befordert. Bon den Menfchen verlangt fie Nachahmung ihres eigenen Grundgeseges. Das Beib foll fich dem Setairismus bingeben; Zwang jur Che ift ihr verhaßt. Die in ihre Myfterien Gingeweihten erhalten gegen das meretricium Es, das fie ihr in den Schoof legen, ben befruchtenden Phallus. 3) Die Alten nannten das Bild Beleng's, bas gegen Gold, wie wir fagen murben gegen Eintrittsgeld, Jebermann gezeigt murbe, bie meretrix.4) Das ift ber Ursprung bes Frauengute, Die dos que corpore queritur. Sie ift Aphrodite's Gabe, und gleich ben Rindern der Ertrag bes eigenen sporium. - Der Gegenfag bes naturlich-ftofflichen und bee positiven Rechts fest fich fort in bem Buftand ber Bersonen. Dem mutterlichen Naturpringip ift jede Ungleichbeit, jede Abbangigkeit des Ginen von dem Andern, jede Unfreiheit verhaßt. Was aus der Mutter Erde Schooß geboren wird, steht zu der großen ftofflichen Urmutter im gleichen Kindesverhältniß. In feiner Politoia 3, p. 414, ermahnt Blato die Burger feines Staates ju jener gegenseitigen Liebe, welche

<sup>1)</sup> Ueber alles Dieß giebt Bachofen, Mutterrecht, genauere Nachweisungen.

<sup>2)</sup> In bem Hymnus in Isim 54 heißt es: Tooluar & akkovsan arapur allis. Anch barunter können wir die Tooluar rapur verstehen, wenn wir es nicht vorziehen, der Göttin Abeneigung gegen Zwang und Fesselung als Beschränkung der natürlichen Freiheit in jenen Worten zu erkennen.

<sup>3)</sup> Arnobius 5, 19.

<sup>4)</sup> Aelian v. h. 4, 12.

bie Rraft eines Gemeinwesens bilbet. Diefe felbft aber führt er gurud auf ben gemeinfamen Urfprung Aller aus einem Mutterleibe, aus ber Erbe namlich, welche die Creter eben defibalb nicht als Baterland bezeichnen, sondern "liebes Mutterland" nennen. Rach ihrer ftofflichen Natur, alfo von der Mutterfeite, find alle Renfchen gleich, alle frei. Die romifchen Juriften fprechen ben Gas bestimmt aus. Jure naturali omnes homines liberi sunt, servitus venit ex jure gentium, Darum erfolgt die Freilaffung im Tempel ber großen Naturmutter Feronia. Sorvius Aen. 7, 799; 8, 564 gibt barüber Aufschluß. Bu ben Worten Birgile: quis Jupiter Anxurus arvis Præsidet, et viridi gaudens Feronia luco bemertt er; Circa hunc tractum Campaniæ colebatur puer Jupiter, qui Anxurus dicebatur, quasi and Evoor, id est, sine novacula, quia barbam numquam rasisset! et Juno virgo, que Feronia dicebatur. Est autem fons in Campania juxta Terracinam, que aliquando Anxur est dicta. Bu ben Worten: Feronia Mater: Nympha Campaniæ, quam etiam supra diximus. Hæc etiam libertorum Dea est, in cuius templo raso capite pileum accipiebant. Huius rei etiam Plautus in Amphitryone facit mentionem: Quod utiman ille faxit Jupiter, uti ego hodie raso capite calvus capiam pileum. In hujus templo Terracinæ sedile lapideum fuit, in quo hic versus incisus erat: Benemeriti servi sedeant, surgent liberi. Quam Varro libertorum Deam dicit Feroniam, quasi Fidoniam. 1) Aus ber Berbindung dieser beiden Zeugniffe ergibt fich Feronia's Ratur mit voller Sicherheit. Gie ift die große ftoffliche Raturmutter, die alles Leben aus ihrem Schoole and Licht fendet, baber mater und virgo jugleich, alljabrlich aus vollenbeter Mutterlichfeit ju vollendeter Jungfraulichfeit jurudtehrend, und ebendarum Reronia genannt. Denn Feronia ftammt, wie Berpherees und ber Debeiafobn Bheres von fero tragen, wie die Alten Ceres (wenn gleich unrichtig) von gerandis frugibus ableiten. Es ift der Begriff bes phyfifchen Tragens, welcher in forre und Feronia, wie in ben hyperboreischen Berpherees, vorliegt. Die Mutter trägt in ihrem Schoofe die Geburt, nachher auf ihrem Leibe Saat und Krucht. In abnlicher Beise verbinden Die Berfect- und Barticipialform tuli, latum ben Begriff des Tragens und der flofflichen Fruchtbarkeit. Denn tuli schließt fich jenem Stamme wilos an, bessen Bedeutung wir oben schon bervorgehoben baben. Latum aber geht auf lar, las jurud, die Bezeichnung ber Raturgeugungetraft, die ursprünglich gang in dem Stoffe ruhend, und vorzugeweise doppelt, als Lares grundules, gedacht wurde, und die fo manchen Ramen wie Larisus und lacus Larius, Larisa, Pe-lasgi, Lastini und Latini, lacus, λώωος,

<sup>1)</sup> Liv. 22, 1. Libertine ipse, unde Feronie donum daretur, pecuniam pro facultatibus suis conferrent. — Feronie au Praneste Geburtsmutter: Aen. 8, 564.

lac, lacrime, Lacinium, dactylus ju Grunde liegt. Der Feronia mater fteht Ungurus ale mannlicher 3mergbamon, wie Jacchos ber Demeter, Grod-Abonie-Bapas Aphroditen, Eugmerion Spaieg, jur Seite. Er ift der befruchtende Blutos, welcher in der Erde Schoof alles Leben wedt, der phallische Jupiter Arcanus. der unsichtbar in des Stoffes Tiefen sein Wert verrichtet, zu Anzur noch vorjugeweise ale befruchtende Baff ertraft gedacht, unddaher in dem nach ihm genannten Sumpffee maltend. Dit ber tellurifchen Mutternatur ftimmt bes sedile lapideum überein. Dem weiblichen naturpringip, bem soog acoalis dit, ent fpricht die Rube figender Stellung. Daber beißt es: Opi sodentes vota con+ cipiunt terramque de industria tangunt bei Macrob. Sat. 1, 12. Sigend finden wir auf fo vielen erhaltenen Denkmälern die Grabesmutter, in welchen bas weibliche Raturprinzip in feiner ganzen. Leben und Tod umfaffenden. Bedeutum jum Ausbruck gekommen ift. Daber ift auch ber fteinerne Git in Grabern. wie in dem bekannten von Tarquinii, erhalten, und mit dem von: Baufanios gesehenen Lydischen Gerhonesgrab verbunden. 1) Daber wird endlich bie Fran auf Inschriften Domiseda, von Luther sogar zu ruhigem bauslichem Mufenthalt bon der Ratur braffaurirt genannt. Rann in allen diefen Bugen Reronia's ftoffs liche Urmutternatur nicht verkannt werden, fo wird es nun für unfere Rvage von bochster Bedeutung, daß dieselbe mator die Bedeutung einer Freiheit und Gleiche beit unter den Menschen aufrechterhaltenden Gottheit annimmt. In dieser Begiehung wird sie von Barra Des libertorum genannt, und sachlich richtig, wern auch etymologisch falsch, mit Fidonia, Fides, in Berbindung gebracht. In biefer Bebeutung wird ihr sedile. Das von Saufe aus eine viel allgemeinere Bobentung bat, jum thronos libertatis, jum Freiheit leihenden Afpl. Die Bee ift flar. Wer fich auf ber Göttin Stuhl niederläßt, febrt gurud gu jener nathe lichen Kreibeit. Die Reconia's ftofflicher Mutternatur inbarirt, und Die einen wefentlichen Theil bes jus naturale, bes bas vein ftoffliche Leben beberpichenben Gefetes, bildet. Ihren schlagenoften Ausbrud bat Diese Grundides in bem Scheeren bes hauptes und in ber Unwendung bes pileus erhalten. Das abgeichorene Saar wird ber großen Mutter, die es aus bes Menfchen Saupt wie bie Gemächse der Erde aus ihrem eigenen Schoofe hervorkeimen läft, dargebracht Bie der Erbstoff in fteter Selbstumarmung Die Bflangen, fo bringt Diefelbei Ber bindung beider Raturpotenzen auf dem menschlichen Saupte die Gaare, anfi ben Leibe bes Schagfs die Wolle - baber lana von las, solveen von den terwai ge nannt - bervon Der zeugenden Bafferfraft, den Fluffen, wird ed vormande weise gewidmet, aber auch am Grabe den lebengebenden chthonischen Gottern

<sup>1)</sup> Pausan. 1, 35, & Mymn. in Isin. V: 29006990109. Idec.

als erwünschte Gabe bargebracht. Bu bem approbitischen Raturpringip, wie es in ber wilden, unehelichen Sumpfbegattung waltet, fteht es überdieß in befonberer Beziehung. Denn ohne menschliches Buthun, sine semine, sine aratro, gebt es ultro et injussus aus der feuchten Liefe hervor, und in ewiger Erneuerung werben haare und Schilf ohne Unterlag verjungt. Darum beißen bie Rilbinfen das Ifishaar, Sari, 1) darum tragen die Nymphen, denen auch Keronia angebort, Die Schilftrone. In dem langen, ichilfartigen haare, bas aus homeros Schenkeln hervorwächst, zeigt fich seine unechte, rein mutterliche Geburt, 2) und in den Gesehen Menus wird, gewiß in Fortsetzung derfelben Idee, vor der Beirath in eine Kamilie mit fartbehaartem Rorper, der die Herrschaft ungeregelter Sinnlichteit bekundet, gewarnt. 3) An alles bieß schließt fich die Darbringung ber haare an die Sumpfmutter Feronia an, und wir feben auch hier wieder die Berbindung der physischen Mutternatur mit der Idee allgemeiner Freiheit. Das Baaropfer, das in jener seinen Grund hat, wird eine Solennität der Freilassung. Der hut endlich ift aus bem Gi hervorgegangen, seine Aufsetung bas Bild der Ruckehr des Menschen in das Ur-Gi, und unter die herrschaft jenes Naturgefepes der Freiheit und Gleichheit, welche der ganzen eientschlossenen Schöpfung ftoffliches Grundrecht bildet. Jedem der beiden Dioscuren gehört die Salfte

θατάρφ γάρ τολυ μηροίν αυθόδεν έξ ώδινων, πολύ τι μηκος τριχών επιπόλαζεν.

Theophr. H. Pl. 4, 9. Plin. 13, 23. Jablonski, Panth. Aegypt. P. 2, p. 151—153.
 Heliodor. Aethiop. 3, 14: Όμηρον, φέροντά τι της ἀνομοίου μέξεως δύμβολον.

<sup>3)</sup> Jones, institutes of Hindu law. ch. 3, 6. In connecting himself with a wife, let him studiously avoid . . that family which has thick hair on the body. - Die Gleich: ftellung ber unehelichen Beugung mit ber Sumpfvegetation hat einen schlagenden Beleg in der Erzählung Plutarchs de Is. et Os. 15. Isis erkennt bes Ofiris Ehebruch mit Nephthys an bem Lotustranz, ben er bei ihr zurudläft. Das beutsche Recht folgt einer abnlichen Auffassung. In Deutschland nannte man die im Chebruch erzeugten Kinder Unflathskinder. Wilda (Strafrecht ber Germanen, G. 821, 808, und von ben unechten Rinbern in ber Beitschrifr fur beutsches Recht 1855, S. 244) bringt bie Ausbrücke hærbarn, horgetinbarn, Hurkind in Berbindung mit boro, boron, Roth, Sumpf; also ift hor, huor, hora eine vom Sumpse hergenommene Bezeichnung. In ber Sage von Agilmunbus melbet Baul Barnefrieb 1, 15, wie ber König ber Longobarben in einem Teich fieben ausgesetzte Rinder erblidt, und wie er bas fraftigfte am Speece heransgezogen habe, et quia eum de piscina, que eorum lingua lama dicitur, abstulit, Lamissio eidem nomen imposuit. Grimm, Geschichte ber beutschen Sprache, S. 694. Sier haben wir in Lamissio ein Schlammtind, Lame heißen anladeig conoi. So wird lama noch von Dante Inferno 20, 79 gebraucht. Deutsch: Lache — Schottisch Loch — Finnisch lemmi — Lite Haulsch Lomi — Griechisch doxup. — Daraus ist Schlamm hervorgegangen. Lacus, daxxos, dayoris, lacuna foliegen fich an. - Auf ahnlicher Ibee ruht bie gallische Baterschaftsprobe im Mein. Die unechten Kinder verfinken im Schlamm bes Flugbettes, die echten erheben fich über bie Oberffliche bes Baffers. Nonnus Dion. 23, 94 f.; 46, 57 f., Juliani Imp. Or. 2. Brunck, Analecta T. 3, p. 150.

bes Gis, aus welchem fie bervorgegangen find. Aus diefer Salbirung find bie beiden bute entstanden, welche die 3willinge, die alle ftoffliche Schopfung in Bewegung fegen, tragen, die juweilen aber auch fur fich allein, mit bem Rreuge, bem Sinnbild ber tellurischen Befruchtung verbunden, bargeftellt find. ') Daburch wird ber but bas Zeichen ber Eigeburt, und somit ber mit ihr nothwenbig verbundenen Freiheit: eine Bedeutung, welche er auch auf Dlyseus-Nanos Saupt, und wiederum in den bacchischen Musterien zeigt. Das tablaeschorene Saupt mit dem Gibut bedectt2) geigt und ben Menfchen gewiffermaßen im Mutterschoofe des Stoffes ruhend, und gleich der Geburt aus diesem hervortretend, darum auch der Freiheit theilhaftig, die von Seite der mutterlichen Stofflichkeit jeder Rreatur gutommt. Wer diese aufbebt, bricht Feronia's wie Bis Gefet, und schmälert bas Gebiet des jus naturale durch Begrundung eines ihm feindlichen positiven Rechts. Bon Feronia erhält ber Stlave bas gurud, was ihm menschliche Satung, jene invida jura, genommen, den Urzustand des stofflichen Lebens. 3) Dieselbe schüpt nun auch, was sie verliehen. Die Freiheit des Libertus hat keinen ftaatlichen Schut, fo wenig als einen ftaatlichen Charatter, wie auch das altere romische Recht, das dem Freigelaffenen noch keine Theilnahme am Burgerrecht einraumt, flar barthut: ihr Schut ift ein rein religiofer, die Achtung vor dem Rechte Feronia's. In dieser schützenden Bedeutung wird fie ju Fidonia, die Mutter jur Fides, die dem Rinde ihre Treue bewahrt, und ale Racherin aller Unbill die Achtung der Menschen über die Grenzen bes pofitiven Rechts auf basjenige übertragt, bas nur in ber Schen vor gottlicher Rache seine Sicherheit findet.4) So gestaltet sich das mutterliche Naturpringip nicht nur jur justitia, sondern auch jur fides, welcher nach Blutarch Ruma ben erften Tempel errichtete, und bas ftoffliche jus naturale jum æguum, und ju jener fides,

<sup>1)</sup> Sehr beutlich erscheint ber Eihut auf ber Gemme bei Passeri, gemms astrisers tab. 80. Sie entspricht ganz ber Beschreibung, welche Lucian in ben Götterzesprächen 26 giebt: Alles sei bei bem Einen wie bei bem Anbern, bas halbe Ei mit bem Stern auf dem Kopf, der Bursspieß in der Hand, das weiße Pferd, das jeder hat. Stat. Thed. 4, 236. — Ueber das Kreuz, das namentlich auch mit Diana verbunden wird (Passeri, gemms astrisers tab. 65, 66) handelt mein Mutterrecht ansstührlicher. Siehe Gorlseus, pierres grav. tab. 244. R. Rochette, Hercule, table 9, nr. 12. 13. Mit den Dioscuren verbunden erscheint das Kreuz bei Passeri, gastris. t. 86. Tasel 81 zeigt das Kreuz mit einem ovoiden Körper verbunden.

<sup>3)</sup> Das Ei ist bei ben Alten selbst Bild ber Kahlheit: Nicias, in ber Anthologia Palat-

<sup>3)</sup> Beil mit dem Tode der natürliche Status wieder eintritt, so entschieden die römisches Juristen, auch der Leichnam eines Sklaven mache die Grabstätte zum locus religiosus. Fr. pr. D. de relig. (11, 7) Locum, in quo servus sepultus est, religiosum esse, Aristo aims

<sup>4)</sup> Daher fides mit tutela, amicitia, clientela verbunben: Terent, Kun. 5, 9, 9; Cic. Rosenam. 37; Liv. 38, 31.

bie weit über die Grenzen bes positiven Gesenzwanges hinauercicht, und von welcher Cicero mit Recht rubmt, daß auf ihr alle menschliche Gesellschaft, alles friedliche Gedeiben rube.1) Wir haben oben die Begiebung bee Circue und der Circusspiele zu ber Raturfraft und den Erscheinungen des ftofflichen Lebens angedeutet und werden diefem Gegenstande weiterbin noch besondere Aufmerkfamkeit gumenden. Es ift jest flar, warum mit demfelben und allen feinen ichon genannten Heiligthumern auch eine ædes Jovis liberatoris in Berbindung trat. Die Statte, welche bem Rulte ber großen Naturmachte gewidmet ift, muß nothwendig auch eine Stätte der Freiheit sein. Die Nachrichten der Alten bierüber perdienen eine genquere Betrachtung. Mit ber Aedes matris Deum verbindet bie Notitia eine andere Jovis Arboratoris, mahrend es in dem Curiosum urbis einfach beißt: Aedes matris Deum et Jovis. Statt Arboratoris schlägt Preller, Regionen der Stadt Rom, S. 192 vor: Jovis Liberatoris, dem nach dem Calendarium vindobonense im Monat Oftober wiederholt Spiele gefeiert murben. Tacitus Unn. 15, 64 und 16, 35 giebt une über Jupiter Liberator nabern Auffoluf. In ber erften Stelle wird Seneca's Tod geschildert. Adlatum venenum hausit frustra frigidus jam artus et cluso corpore adversum vim veneni. Postremo stagnum calidæ aquæ introiit respergens proximos servorum addita voce: libare se liquorem illum Jovi Liberatori. Exin balneo inlatus et vapore eius exanimatus sine ullo funeris solemni crematur. Die zweite Stelle handelt von Thrasea's Tod. Er läßt helvidius und Demetrius berbeirusen, und öffnet fic die Abern. Postquam cruorem effudit, humum superspargens propius vocato questore, Libamus, inquit, Jovi Liberatori. Specta, juvenis. Bei Ammianus Marcell. 22, 7 findet sich folgende Angabe. Mamertino consule ludos edente Circenses, manumittendis ex more introductis per admissionum proximum, ipsa lege agi dixerat, ut solebat, etc. Daran schließt sich die Erzählung Cicero's div. 1, 26; 2, 66: Servus per circum, cum virgis cæderetur, furcam ferens, ductus est: Exin cuidam rustico Romano dormienti visus est venire, qui diceret, præsulem sibi non placuisse ludis, etc. Ebenso Macrob. Sat. 1, 11, p. 254 Zeune. Man fieht, wie nahe der Gedanke lag, bem Jupiter Liberator gerade in dem Circus einen Tempel ju errichten. Geneca's Berfahren bei ber Manumission seiner Stlaven ift befonders beachtenswerth. Das warme Baffer enthalt eine Berbindung jener beiden Glemente, welche alle Naturtraft in fich tragen, und beren Bereinigung jebe Erdzeugung hervorruft. Baffer und Feuer treten mit einander in unlösbaren Busammenhang, und werden auch auf dem Gemalde der Aldobrandinischen Sochzeit durch das Wafferbeden, in welches die

<sup>1)</sup> Cicero, Off. 1, 7; 3, 17.

Dienerin ihre Sand eintaucht, dargestellt. Durch das Besprigen erhalten bie Sflaven die natürliche Freiheit wieder. Liegt bierin auch feine solennis manumissio, fo ift es boch eine folche, die ber Prator anerkennt. 1) Bie Seneca bas warme Baffer, fo libirt Thrasea fein eigenes Blut. Sier ift es ber Tob, ber die Freiheit bringt. Immer aber wird die Erlösung auf den höchsten Gott gurudgeführt. Darum beißt er Liberator. Darum wird er felbst auch ale Libertas bezeichnet. Im Monumentum Anchranum führt August unter feinen Reubauten folgende Tempel auf: Aedes Minervæ et Junonis Reginæ et Jovis Libertatis in Aventino. Das griechische Eremplar giebt: Aid Elev Beglov. Jupiter Libertas erscheint ferner auf einer Inschrift von Bagnacavallo bei Muratori 10, 5; es entspricht Jupiter Inventus bei Marini, atti dei fratelli Arv. p. 696. n. 101: Endlich tommt auch Jupiter Liber vor. Go auf bem Furfonenfischen Stein bei Muratori 578, 1. Sier erscheint Jupiter selbst als das, mas er giebt, als der Freie. Auf einer oftischen Inschrift bei Mommsen, unterital. Dialette, G. 170. Juveis Luvfreis. Zere elevotores bei Pausan 9, 2, 4. Aus derselben Idee, welche ben Circus jur Statte ber Freiheit macht, ift bas Berbot hervorgegangen, welches manche Heiligthumer den Sklaven verschließt, sie felbst mit Gewalt gegen ihren Eintritt in Schut nimmt. "Bei uns in Chaironea ist es üblich, fcreibt Plutarch. Quæst. rom. 13. daß der ædituus des Tempels der Leucothea mit einer Beitsche an die Thure tritt, und ausruft, daß fein Stlave und feine Sflavin fein Actolier und feine Actolierin ihn betreten foll." Auch ju Rom ift ber, Tempel ber Matuta den Stlavinnen verschloffen. Rur eine einzige nehmen bie römischen Frauen mit fich binein, und geben ihr Backenftreiche, offenbar um dadurch anzudeuten, wie Plutarch erklarend hinzusest, daß ihr ber Gingang verfagt ift. Matuta-Leucothea trägt mit den früher genannten Gottheiten Diefelbe ftoffliche Mutternatur. Ihr zu Ghren werden die Matralia gefeiert. Relieertes Balamon fteht ihr in der Natur eines befruchtenden Eros-Blutus als phallischer Daimon zur Seite. Bas aus Matuta's Schoof geboren wird, nimmt Theil an der Freiheit des ftofflichen Lebens. Durch Gintritt in ihr Beiligthum murbe. auch der Stlave frei. Ihn davon abzuhalten, ift der Zweck der Gewaltsanwendung, welche zu Charonea wie zu Rom ausgeubt wird. Bu ben Megalensia magnæ matris haben die Sklaven keinen Zutritt, wie fich aus Cicero de haruspic. responsis 11. 12 ergiebt. Un Diana's aricinischem Beiligthum verseben entlaufene Stlaven das priesterliche Amt.2) In Ops-Tellus Dienst hort jeda Un-

<sup>1) §. 2.</sup> J. de libertin. (1, 3.) Servi vero a dominis semper manumitti solent: adeo, ut vel in transitu manumittantur, velut cum prætor aut proconsul aut præses in balneum vel in theatrum eat.

<sup>2)</sup> Pausan. 2, 27, 4. Ovid. F. 2, 571; 3, 271.

gleichbeit auf; bet Stlavenstand ift hier feine Datel. Un bem Refte ber Juno Caprotina betheiligen fich Freie und Sflavinnen. Die Festgebrauche, Die arbor caprifica, die gottliche Ehre genießt, die Milch, mit welcher libirt wird, zeigen, auf welchem Religionegebiete wir und bier befinden. 1) Un benselben Grundgebanten foliegen fich einige Bestimmungen über die vestalischen Jungfrauen an. Benn fie einem, der zum Tode geführt wird, von ungefähr begegnen, so wird bem Berurtheilten bas Leben geschenft. Doch muß bie Jungfrau schwören, daß fie ihm von ungefähr, und nicht aus Absicht entgegengekommen sei. Es ift ihnen ferner erlaubt, noch bei Lebzeiten ibres Baters ein Testament zu machen, und ohne Bormund ihr Bermögen zu verwalten. So Blutarch im Numa 10. Gellius N-A. 1. 12 fügt bei, wohl nach Atejus Capito: virgo autem vestalis simul est capta atque in atrium Vestæ deducta et pontificibus tradita, eo statim tempore sine emancipatione ac sine capitis minutione e patris potestate exit, ac jus testamenti faciendi adipiscitur. Bestätigt wird die Auflösung der vätersichen Gewalt burch Ulpian 16, 5, Gaius 1, 130, 145. Ambros, de virgin, 1, 4, 15; Episte ad Valentinian. 1, 18, 11. (p. 836. ed. Benedict.) Ueber bas abnliche Recht bee Flamen Dialis Tacit. Ann. 4, 16. Dieje Privilegien find feine willführlichen Bestimmungen in honorem sacerdotii, sondern Ausfluffe ber Gottheites natur Besta's. Dit dem Gintritt in das atrium Veste werden alle Beschranfungen, benen das positive Recht die Frauen unterwirft, von selbst aufgelost. Es ift nun fo gut ale hatte bas Dabden nie in irgend einer Abhangigkeit gestanden. Die patria potestas löst sich ohne Bermittlung einer capitis minutio auf. Die Bestalin ist als solche libera.2) Præterea in commentariis Labeonis, quæ ad XII tabulas composuit, ita scriptum est: virgo vestalis neque heres est cuiquam intestato, neque intestatæ quisquam: sed bona eius in publicum redigi aiunt; id quo jure fiat, quæritur. 3) Der Grund Diefer Bestimmung ift flar. Da Die Inteftat-Erbfolge auf dem civilen Institute der Botestas und Suitat berubt, fo muß fie jugleich mit jenem gang wegfallen; bat daber die Beftalin von ihrem Recht, ein Teftament ju errichten, feinen Gebrauch gemacht, fo fällt ihr Bermogen dem Bolke anheim, das von der Urmutter Besta all sein Gedeihn ableitet. ben Religionengmen Umgta.4) ber jeber Bestalin in ihrer priesterlichen Eigen-

I Macrob. Sat. 1, 11. Varro L. L. 5, 3. Auson. Ecl. de fer. Rom. 9. Beachtenswerth ift ber Doppelname Philotis, Tutela, ben bie Anführerin bes Zuges trägt.

<sup>2)</sup> Gaius 1, 145. Veteres in honorem sacerdotii liberas esse voluerunt, itaque etiam lege XH tabularum cautum est.

<sup>3)</sup> Gallius 1, 12.

<sup>4)</sup> Syncellus Chron. p. 324. Dindorf: 'Αδμάτα θυγάτης Εύουςθέως ἐν 'Αργει ispárevσον.

schaft zukömmt, knüpft die römische Tradition eine bestimmte Aeußerung des ebenfalls dem Jus naturale angehörenden Mutterrechts. Amata nimmt gegen ihren Gemahl Latinus das Recht in Anspruch, über Lavinia's Hand zu verfügen. Sie bestimmt sie dem Schwestersohne Turnus. 1) Nach dem Mutterrecht sind es ja der Schwester Kinder, für welche die Frau Seegen ersteht. 2) Wenn dieß im Tempel der Leucothea-Matuta geschieht, so wird auch Benilia als Salacia Reptuns Gemahlin aufgesaßt. 2) Es liegt also in Amata der Begriff des Mutterthums in seiner ursprünglichen Hoheit, als Träger des größten Rechts zugleich und des höchsten Wohlwollens, und eben dieser Inhalt sept sich fort in der Uebertragung des Worts auf die Bastalin, die darin selbst als das sterbliche Bild der unsterblichen Urmutter Besta erscheint. 4)

Die stofflich-weibliche Grundlage der Dionpfos-Religion entwidelt fich in aleicher Beise zur Bedeutung der Freiheit und Gleichheit auf Erden. Ja bier beden fich die Begriffe bes ftofflichen Lebens und der Freiheit fo genau, bag Ein Bort Beides bezeichnet. Die verschiedenen Bedeutungen von liber find in der That nur eine einzige. Giner Burgel angehörend, die in einer großen Ungahl von Formationen immer die Grundbedeutung des Waffers, und zwar des bewegten, fließenden und im Laufe helltonenden Stromes, beibehalt, bezeichnet Liber den Inhalt der ftofflich zeugenden Waffertraft, daber den Baft der Baume, der jener seinen Ursprung verdankt, ebenso die Kinder, die der Naturfraft entsproffen, dieselbe auch fortsegen, b) endlich ben Zustand der Freiheit, wie er ber ftofflichen Rraft und allen ihren Geburten nothwendig gutommt. Die Burgel Li tritt mit verschiedener nachfolgender Consonantirung auf. Reben g zeigt sich auch b und dieses wieder ju p verftartt, oder ju qu aufgelöst. Achilleus, ber Baffermann, tragt ben Ramen Agrieon ale Rnabe. 6) Ift er in jenem ber breite, machtige, rubig feine Wogen fortwälzende Strom, fo ift er ale Aepogar Die riefelnde Quelle, bas belltonende Bachlein, bas gesprächig und unruhig aus

<sup>1)</sup> Servius Aen. 7, 51. 366; 9, 737; 12, 29. 602.

<sup>2)</sup> Plut. Qu. rom. 14.

<sup>3)</sup> Serv. Aen. 10, 76.

<sup>4)</sup> Um nicht zu weit geführt zu werben, will ich für die Form der Freilassung durch Aufnahme in den delphischen Tempeldienst auf Curtius Anecdota Delphica p. 10 verweisen, und die Betrachtung der Asple, die auf einer ahnlichen Anschauung beruhen, ganz übergehn.

<sup>5)</sup> Aehnliches zeigt bas Wort arbor. Im Sanscrit heißt arba bas Kind, im Lateinischen arbor ber Baum. Kind und Baum sind Produkte ber männlichen Kraft. Das Wort selbst gehört bem Stamm Ar, (acen, mas, mars) wie arundo, arista, acen, und viele andere.

<sup>6)</sup> Apollodor. ωνόμασεν Άχιλλέα πρότερον μεν ήν ονομα αὐτῷ Δεγύρων ότι τὰ χείλη μαστοίς οὐ προσήνεγε.

ber Erbe hervorbricht. In bem flugnamen Liger, und, wie ich nicht bezweifle, in bem Bolkonamen ber Ligurer, liegt ber gleiche Stamm mit berfelben Consonantirung por. Lichas beißt jener im Meere bervorragende Fels, ') Lipara, hat von ihrer meerumwogten Lage den mit liquor, 'liquesco handgreiflich vermandten Ramen erhalten, ebenso Lilpbaum, Limera, Lirus, 2) und andere. Bon den vielen Beziehungen, die fich hier in Fulle darbieten, will ich nur auf den Ländernamen Libya, ber mit bem Ummonischen Quellgott in Berbindung ftebt, auf λίβερνα, eldos πλοίου, auf Λίβερνος, ben Ramen bee Erbichlundes, in welchen fich Curtius fturate, auf λείβηθουν όχετος ύδραγωγικός, auf den Ausbruck λείβεται und xaraleißeras rois daxovois, auf die Thracischen Aelhydoa des Orpheus und die Aus 27-3-eldes, wie Nymphen und Musen genannt werden, 2) endlich auf lichor verweisen und an Blato's Berbindung der Μούσαι λίγριαι mit dem γένος μουσιχον το Λιγύων erinnern.4) 3ch bin überzeugt, daß lignum, aluvn, limus auf benselben Stamm gurudgeben. Besondere ift dieß der Rall mit Aurieng, einer Bezeichnung des Dionpfoe felbft. Die Alten erklaren ben Ramen daber, bag ber Gott bei feiner Geburt in bas Aixvor, eine aus Beiben geflochtene Banne, Die bem Kinde als Biege diente, gelegt worden sein soll. Servius in seinem Scholion zu Georg. 1, 166: Arbuteæ crates, et mystica vannus Jacchi nennt die Wanne ein cribrum, und führt jene Tradition auf das cribrum der Mutter Isis zurud, in welchem fie ihres Bemahle gerriffene Blieber niederlegte. Daraus ergibt fich die ursprungliche Kultbedeutung des Alexor mit Sicherheit. Es ist, wie Besta's Sieb, wie der Danaiden Kaff, die Erde selbst, welche das zeugende Raf in fich aufnimmt, und eben beghalb ale ein durchlöchertes Gefäß, bald ale dolium, bald ale cribrum, bald als vannus, gedacht wird. Go wird aus dem durchlocherten Beidenkorbe bes Gottes Wiege, dann der mpftische Behalter, der bas Mpfterium der Naturzeugung, auf Denkmälern meist in Gestalt einer Schlange, birgt, endlich der Fruchtbehalter, oder die Korn und Spreuer sondernde Burfichaufel des Landmanne. 5) In allen diefen Wendungen bat das Muvor eine unverkennbare Begiebung ju Dionpfos phallischer, fruchtzeugender Ratur. In seiner ursprunglichen Bedeutung aber zeigt es uns ben Gott als befruchtende Wasserkraft, die -

<sup>1)</sup> Apollod.2, 7, 7.

<sup>2)</sup> Nicolaus Damascen. in Fragm. h. gr. 3, 384 f. 3, 280 als Flugname.

<sup>2)</sup> Virgil. Ecl. 7, 21. Mela 2,3. Strabo 10.

<sup>4)</sup> Plato Phædrus 13, p. 237. Άγετε δή, ω Μουσαι, είτε δια ώδης είδος λίγειαι, είτε δια γένος μουσικόν το Λιγύων ταύτην έσχετε έπωνυμίαν, etc.

<sup>5)</sup> Apuleius Met. 11, p. 262. Ed. Bipont. Quintus auream vannum aureis congestam ramulis, et alius ferebat amphoram (in pompa Isidis). Hesych. λικνίτης. Staveern δυ Hygin. p. 21.

an des Baches Ufer die Weide zeugt und nährt, und eben beshalb kann nicht bezweifelt werden, daß Auriers und Lincor auf demfelben Stamm ruht, dem auch lignum angehört, und der seiner physischen Grundbedeutung nach das zeus gende Naß bezeichnet.

In der Bezeichnung des Bacchus als Liber pater wird mithin zunächst feine in dem Baffer rubende Zeugungefraft ausgesprochen. Die Mannlichfeit tritt aber zu der Beiblichkeit in das Sobneverhaltniß, wie der mannliche Eros. wie Enorches aus dem Gi hervorgeht, wie Dionpfos felbst als Beros's ober Ino's Sobn, und als Buirco gedacht wird. 1) Darum beift er nun auch schlechtweg ber Sohn. Diefe Bedeutung hat bas fingulariter gebildete Liber. Bei Spain f. 9 lesen wir: Niobe procreavit liberos septem, todidemque filias. Nach der ursprünglichen Bedeutung find nur die Söhne, nicht auch die Töchter liberi, weil nur sie die zeugende Wafferfraft in fich tragen. Daber Liber ber Sohn, wie bei Quinctilian Declam. 11 Liberi ac parentis non alius mihi videtur affectus. Tritt zu Liber die Bezeichnung pater, wie zu Adonis die gleiche geltende Bapas hingu, fo bat dieß darin feinen Grund, daß in dem Sohn bie mannliche Zeugung überbaupt dargestellt ift, fo daß der Sohn in der That als Bater aller fichtbaren Schöpfung dafteht. Als vorzugemeise ftofflicher Gott wird er nun auch jum Trager jener Freiheit, die das Leben der rein ftofflichen Schöpfung auegeichnet, und nur der pofitiv menichlichen Geletgebung, ben Ginrichtungen des Staatelebens weicht. Daber erhalt das Bort Liber die Bedeutung Frei. Daber erscheint Marspas Bild als Zeichen der liberw civitates. 2) Daber wird er in Bootien unter bem Ramen Cleutherios verehrt. 3) Darum hat auch der Dionpfod-Rult einen fo unverfennbaren Ginfluß auf die demofratifche Entwidlung der alten Welt ausgeubt, die niedern und gurudgefesten

1) Hygin. f. 167.

<sup>2)</sup> Serv. Aen. 3, 20. Libero, quasi causa libertatis. — Quod autem de Libero diximus, hwc causa est: ut signum sit liberw civitatis: nam apud majores aut stipendiaria erant, aut fæderatw aut liberw. Sed in liberis civitatibus simulacrum Marsyw erat, qui in tutela Liberi Patris est. Aen. 4, 58: Patrique Lywo. Qui, ut supra diximus, apte urbibus libertatis est deus; unde etiam Marsyas, minister eius, civitatibus in foro positus, libertatis indicium est: qui erecta manu testatur nil urbi deesse. Gine Beziehung bez Dionysoz zu der Freiheit plebeischer Klassen giebt Pausan. 5, 15, 3. Damit vergleiche man Mesos stevdesoz und Dionysoz Zawrys bei Pausan. 2, 31, 8 und die Bestimmung des rönnischen Sacralrechtz dei Gellius 10, 15. Hyg. sab. 225. Virgil. Ecl. 6, 72: vincula detrahi solita dem, der in den Hain des Apollo Grynäus eintritt, wie das Heiligthum der Paliten nach Macrob den Stlaven die Freiheit gab.

<sup>3)</sup> Plutarch. Symp. 7, 10 in fine. Bergl. Qu. gr. 39. Parall. min. 30. Beim argisifchen Heraum bas ödwo slovdsepov Pausan. 2, 17, 1, Zu Athen Elovdsepovs, Pausan. 1, 29, 2,

Stande to febr geboben, ben Frauen namentlich eine Bedeutung gegeben, bie mit den civilen Institutionen fo febr im Widerspruch ftand, und fich mit der auf Freiheit und Gleichheit ber gangen Boltomaffe begrundeten Tyrannis eines Bififtratus 1) und Cafar 2) fo enge verbunden. Das ftaatlich-politische Leben bringt Unterschiede der Stellung, Befdrankung und gangliche Aufhebung ber Freiheit. Diefem gegenüber enthält die Dionpfifche Religion eine Burudführung Des Daseins auf das Gebiet ber reinen Stofflichkeit und der bloß leiblichen Existent, die für alle Glieder ber großen menschlichen Gefellschaft dieselbe, ihrer Ratur nach frei und gleich ift. Wenn ber ftaatliche, civile Gefichtepunkt überall Schranken errichtet, die Bolfer und Individuen trennt, und das Bringip ber Individualität bie gum vollendetften Egoiemus ausbildet, fo führt bagegen Dionplos alles jur Bereinigung, alles jum Frieden und jur gidia bes urfprunglichen Lebens gurud. Un feinen Mufterien haben Sflaven wie Freie gleichen Untheil, und vor dem Gotte der ftofflichen Luft fallen alle jene Schranken, welche bas ftaatliche Leben mit ber Beit ju immer großerer Sobe erhebt. Das Bewußtsein ber einbeitlichen Abstammung aus einem Stoffe erhalt den Sieg über Die bofitiven Berschiedenheiten und zugleich gedeiht die materielle Entwidlung und die barauf rubende Liebe ju Genuß und Bracht, wie fie Die Dionpfifche Religion fo bejondere begunftigte, gur bochften Ausbildung. In allen biefen Richtungen erwahrt Dionpfos feine Bedeutung als Lywus. Wie er als zeugender Libor bas im Stoffe ichlafende Leben wedt und aus ben Banden, Die es gefangen balten, wie bas Ruchlein aus dem Gi, lost, fo bebt er auch alle Unterschiede auf, macht der Reindschaft felbst unter den Thieren ein Ende, und führt in die Schöpfung wieder jenen Frieden, jene Freude, jene allgemeine Gleichheit gurud, die den Alten als das ursprüngliche goldene Zeitalter erschien, und in den Festgebrauchen ber Saturnalien, der Dionpfifchen Zoes, und fo mancher Gafaifcher Fefte ale Exinnerung vorstaatlicher, rein stofflicher Existenz ihren Ausbruck, ihre zeitweilige Rudlehr fand. In dem Beine und feinem Ginfluffe auf den Menfchen schien fich gerade diese Seite der Dionpsos-Natur am klarften zu offenbaren. Benn er freundschaftliche Bereinigung fordert, geschlechtliches Leben wedt, Feindschaften ein Ende macht, Unterschiede aufhebt, und Sorgen bricht, fo mochte man in all dem den Ansbruck der Dionpsosfraft wieder erkennen, und die Namen Liber und Lyous auch hierauf beziehen und aus des Beines Birfungen er-

<sup>)</sup> Herod. 1, 64. Welker, Sat. 268 f.

<sup>2)</sup> Serv. Ecl. 5, 29. Daphnis et Armenias curro subjungere tigres instituit. Hoc aperte ad Cæsarem pertinet; quem constat primum sacra Liberi patris transtulisse Roman.

klaren. Ging man aber weiter, verließ man das Gebiet des stofflichen Lebens, um den freiheitbringenden Gott als einen Erlöser aus der Anechtschaft der Leischenschaft und des Fleisches zu feiern, so erstieg man eine Sobe der Bergeistigung und Idealisirung, ähnlich derjenigen, auf welcher die mystica vannus Jacchi als Bild der purgatio animw durch die Mysterien, das Ei als eine Zusicherung höherer geistiger Wiedergeburt, die bacchisch-orphische Lehre überhaupt als ein melioris spei initium ausgefaßt wurde. Man hatte aber damit die äußersten Grenzen der Dionysos-Religion überschritten, und mitten in dem moralischen Bersalle, zu welchem jene nothwendig führen mußte, auf Jenen hingewiesen, der berusen war, durch des Geistes Wort die Herrschaft des Stoffes zu brechen, und die Freiheit des stofflichen Lebens zu einer höhern göttlichen zu verklären.

## 16.

Bir haben bisher gezeigt, in welcher Beife fich bas Recht an bas ftofflich weibliche Naturpringip anschließt, und diese Berbindung gunachft fur bie unterfte Stufe des tellurifchen Lebens, die rein approditische nachgewiesen. Dieselbe etmabrt fich aber auch fur die bobere cerealisch-demetrische. Ja auf diefer gewinnt fie eine ungleich bobere Bedeutung. Denn jenes jus naturale, bas die Menfchen mit ber Thierwelt verbindet, ift bestimmt, überwunden zu werden, und einem bobern Rechte ju weichen. Der ftofflich-approditische Standpuntt bildet ben Ausgang einer Entwidlung, Die immer weiter von ihm wegführen, ju immer boberer Geistigkeit fortichreiten, und ben Menichen immer mehr über jene ftoffliche Gemeinschaft mit der Thierwelt erheben foll. Das ift bas Gefet aller menschlichen Ausbildung. Es liegt auch ber Entwickelung ber Religion gu Grunde, und giebt für diese einen Fortgang, der von unten nach oben, vom Tellurismus zu ber folgrischen Lichtwelt bes Seins, vom Formlofen gur Form feine Entfaltung nimmt. Ja es ift flar, bag eben diefe Entwidlung ber Religion auch die des Rechts bedingt und tragt. Denn bas religiofe Denten beberricht nothwendig alle Seiten bes menschlichen Lebens, gestaltet Alles nach feinem Inhalt, und fann nicht nur ale ber machtigfte, fondern geradezu ale ber einzige Faftor der Civilisation bezeichnet werden. Welches das Ende biefer Entwidlung fein wird, tann Niemand bestimmen. Aber welcher Art ihr Beginn und Ausgangspunkt mar, bas ift unzweifelhaft. Dan hat zwar, und wieber gang neuerlich, jenes jus naturale, in beffen Natur wir oben einen Einblid eröffneten, ale bloge Abstraktion und philosophische Theorie behandelt, ibm alle geschichtliche Bahrheit abgesprochen, und fo ber Chre ber Menschheit zu bilfe ju fommen gesucht. Aber bag basjenige, mas man als bloge Abstrattion be-

banbelt, wirkliche Ruftanbe und Erlebniffe bes Menfchengeschlechts maren, barüber laft die bestimmte und stete völlig übereinstimmende Tradition der Bolter nicht ben minbeften 3meifel. Regellose Geschlechteverbindung, Abwesenheit jedes Eigenthums, überhaupt jedes Sonderrechts irgend welcher Art, Gemeinschaft ber Beiber, ber Rinder, und als nothwendige Folge davon auch aller Guter, baneben volltommene, gestalt - und gliederungelofe Freiheit aller Befchopfe, und ale einziges Bindeglied unter denfelben die approditische Luft, Alles bas ift fo ficher ) ale ber vorstaatliche Buftand, und jenes Wanderleben, bas erft mit bem Tobe folieft, und außer dem Grabe keinen festen Bunkt, keine beimathliche Stätte kennt. 2) Ja ju der ersten Berbreitung und dem schnellen Bachothum unseres Geschlechts maren Buftande Diefer Art, so tief und so erniedrigend fie jest auch erscheinen mogen, ohne 3weifel unerläßlich. Gine bobere Gestaltung erhielten Religion und Recht burch ben Uebergang jum Acerbau.' Das rein aphroditische Bringip weicht dem cerealischen. Mit biesem tritt an die Stelle ber Gemeinsamkeit bas ausschließliche Recht eines Ginzelnen, an Die Stelle bes Betairismus die Che, an die Stelle der Sumpfzeugung und aphroditisch-felbstftändiger Begetation die laborata Ceres. Rarpus und Calamus treten miteinander in Rampf. Ronnus gibt ben Mythus gewiß in berjenigen Geftalt, wie ihn alte Tradition überlieferte. 3) Durch den Zauber der goldenen Früchte angezogen, lentt Atalante ihren Lauf ab, und opfert dem lockenden Besit Sieg und Freiheit. Die Schoeneia virgo, bes Binsenmannes Tochter, entsagt ber ftolgen Ungebundenheit und ergiebt fich in ihr neues Loos. 4) Es entwidelt fich unter ben Menfchen eine Rultur, gegen welche die Gotter des reinen Naturlebens fich feindlich verhalten. Der Wöchnerin Geburt droht Silvan Berderben. Befen, Mörserteule und Beil, tria signa culture, schuten fie gegen ben Gegner alles böhern menschlichen Daseins. Die Bandaros Töchter werden von den Sar-

1) Man vergleiche meine Ausführung auf S. 10 f. bes Mutterrechts.

Herod. 4, 127. Agathyrsus antwortet ben Bersern, erst wenn sie ihre Gräber angrissen, würden sie zur Schlacht sich stellen; Städte und sesse Wohnsite hätten sie sonst keine. Die Gräber sind in diesem Nomadenleben das einzig Feste. Bor dem Tode ewiges Wandern. So schried man auf Trivulzio's Grad: qui numquam quievit quiescit. Bon den Memphiten sagt Diodor 1, 51, sie wendeten wenig Sorgfast auf ihre häuser, sehr große auf die Gräber. Jene nannten sie naradioesz, die nur geringe Zeit dienten, dieses distonz okkonz, in denen der Todte unendliche Zeit wohne. Der gleiche Gedanke beherricht die ganze alte Welt, die den Gräbern Unvergänglichsteit zu leihen suchte.

<sup>3)</sup> Dionysiaca 11, 370 f.

<sup>4)</sup> Ovid, Met. 10, 560 ff.

<sup>5)</sup> Augustin. C. D. 6, 9.

ppen in dem Augenblice geraubt, ba Aphrodite jum himmel emporfteigt, ihnen von Beus das redog Salepoto yapoto, die Rrone der weiblichen Erziehung, ju erbitten. 1) Denn die Che und bas cerealische Musterium, in bas fie einführt, ift ben Urmachten des Stoffs verhaßt. Diefe, obwohl Eimutter wie Demeter und gleich den cereglischen Machten die lebengebende Rraft nicht weniger ale Die vernichtende in fich fcbließend, treten dem neuen Leben gegenüber in die Stellung finsterer, ehelicher Beihe feindlich gefinnter Mächte zurud. Go tritt das menschliche Geschlecht aus ber Gemeinschaft ber übrigen ftofflichen Schöpfung beraus. Es findet eine machtige Erhebung ftatt, welche querft bie harmonie bes irbifchen Lebens ftort. Das jus naturale wird verlaffen, um in verebelter Geftalt wieber gur Beltung gu fommen. In bem Aderbau erhalt bie Mutterlichkeit eine neue Bedeutung, eine höhere Ausbildung. An die Stelle der wilden Sumpfzeugung, welche den Stoff in emiger Selbstumarmung ewig verjungt, die nur Schilf und Binfen oder die Liuvala nogvar renva hervorbringt, und ohne des Menfchen Buthun nuglod emporschieft, tritt nun die That bes Adermanns, der ber Erde Mutterschook mit dem Biluge öffnet, ber Kurche den Saamen anvertraut, und nahrende Frucht, der Demeter Speise einerntet,

"Benn die frohlichen Schnitter die Glieder ber Ceres gerichneiben."

Die Erde ift jest zur Gattin und Mutter, der Menfc, der den Bflug führt und den Saamen freut, jum Gatten und Bater geworden. Das Berhaltnif der Ehe verbindet den Mann mit dem weiblichen Stoffe, und es ift auch für die Gattung der Geschlechter untereinander das Borbild einer innigen. bleibenden und ausschlieflichen Gemeinschaft gegeben. Die Erbe und bas fterbliche Beib fteben auf einer Linie, und pauos ift von va abgeleitet fo que wie gria, die Bflugschaar, und gron, Gaia felbft. Der Erde wie bes Beibes Schoof öffnet die mannliche Pflugschaar; diese doppelte That ist im Grunde nur Eine, und gegenüber der Erbe fowohl, ale gegenüber dem Beibe nicht mehr vorübergehende hetarifche Gefchlechtemischung, sondern eheliche Berbin-Richt auf Befriedigung finnlicher Luft, sondern auf Erzielung golbener Früchte ift bes Mannes That gerichtet. Liberorum quærendorum causa nicht idorgs evena einigen fich die Geschlechter. In Dieser Erhebung erft findet bas Beib feine Rube. In der bauernden Berbindung mit Eros erlangt Pfyche jenes Glud, das fie in regellofer betärischer Gattung, und in niedriger Sumpfpaarung vergebens festzuhalten suchte. Wir feben die Beiblichkeit vom reinen Tellurismus zu ber lungrischen Stufe ber Eriftenz erhoben, und bem Manne ju

<sup>1)</sup> Paus. 10, 30.

dauerndem ausschlieflichem Besite, wie Lung Gol-Lunus, bingegeben. Die Rinder haben jest neben der Mutter auch einen Bater, fie find echte Rinder, wie die Rachkommen ber ibaifchen Dactplen Eteo-Creten. Sie find Sigvels, wie feit Cercope Die Athener. Diefer Stufe bee Lebens entspricht ein neues Gefet. Das approditifche jus naturale weicht bem cereglischen. Aber auch ber neue Rechtszustand knupft fich gang an das weibliche Naturpringip an. Er behalt auch auf der neuen Stufe den ftofflich mutterlichen Charafter. Demeter wird Bos μοφόρος, Ceres legisera, wie das reine jus naturale sich an Aphroditen anfoließt. Ja auch das bemetrische Recht ift ein mabres jus naturale, aber ein foldes, bas auf der durch Aderbau geregelten, nicht fich felbst überlaffenen Erdseugung, auf der laborata Ceres, nicht auf der creatio ultronea Aphroditens rubt. Auf Diefer Stufe berricht das ebeliche Bringip ber Ausschließlichkeit über bas betärifcher Allgemeinheit vor. Die Erbe, nach ihrem Bilde bas fterbliche Beib giebt fich bem Manne ju ausschließlichem Eigenthum bin. Sie ift nicht mehr Mutter in unbeschrankter Allgemeinheit, fie bat jest Diefe Gigenschaft gegenüber einem bestimmten Manne, beffen Saamen fie aufnimmt, dem fie die Beburt entwickelt, dem fie julest die Kruchte ichenkt. Sie ift nicht mehr Benia, bie immer neuen Mannern nachgeht, fich jeder Befruchtung freut, und derfelben ohne Unterlaß theilhaftig wird, nicht mehr jene Tochter, die vor dem mannlichen Scepter willenlos fich beugt. Sie meidet vielmehr alles Mannliche, unterliegt ber Gewalt und bem Raube, und bewahrt ben Mysterien-Charafter unentweihten Matronenthume.') Dadurch eben wird fie die Tragerin eines höhern Rechts, das sich auf alle Berhältniffe des Lebens erstreckt, und als eheliches Mutterrecht bezeichnet werden fann. Man hat behauptet, Die Beduoi Demetere begogen fich ausschließlich auf die eheliche Berbindung ber Menschen. Daran ift so viel wahr, daß die Che in der That der Mittelpunkt alles demetrischen Rechts bildet. Aber die Che selbst darf nicht auf die Menschen beschränkt werden. Sie umfaßt auch des Mannes Berhaltniß zu dem tellurischen Saatseld. Sie hat die boppelte Richtung auf den Aderbau und auf die geschlechtliche Berbindung, umfaßt in Ginem Begriffe, in Ginem Mpsterium, in Ginem Rechte Gigenthum und Kamilie. Ja das Berhaltniß zu dem Beibe wird dem zu dem Acerfeld, das Kamilienrecht dem des Ackerbaus untergeordnet. Im Monexonus p. 298 stellt

<sup>2)</sup> Macrob. Somn. Scip. 2. Numerio denique inter philosophos occultorum curiosiori ofiensam numinum, quod Eleusinia sacra interpretando vulgaverit, somnia prodiderunt, visas sibi ipsas Eleusinias Deas habitu meretricio ante apertum lupanar ludere prostantes admirantique et causas non convenientis numinibus turpitudinis consulenti respondisse iratas, ab ipso se adyto pudicitiæ suæ vi abstractas et passim adeuntibus prostitutas.

Plato ben Sat auf, welchen auch Plutarch wiederholt: nicht die Erde abme bem Beibe, sondern bas Beib ber Erde nach; die Frau fei überhaupt der Erde fierb. liches Bild, beftimmt, unter ben Menfchen bas Bert, bas jene zuerst verrichtete, an ihrer Stelle fortzusehen. In dieser Grundanschauung wurzelt die Uebertragung ber gangen Acerbau-Terminologie auf Die geschlechtlichen Beziehungen der Menschen. Wenn des Mannes That agour, oneigew, pureveux, yempyelv, der Mann felbst Inequa, poroveros, das Weib dauorra, ') das weibliche Saatfeld Sas binisch sporium, der ihm Entsproffene Spurius, mit Znagros gleichbedeutend, genannt wird, fo ift dieß nicht nur eine auf außerer Bergleichung berubende bildliche Sprache, fondern Ausbrud jener Grundidee, welche die eheliche Berbindung Der Geschlechter auf den Acerbau und Die Befruchtung Demetere ale auf ihr Urbild gurudführt.2) Gine merkwurdige Unwendung des gleichen Grundigkes erzählt Macrobius Sat. 1, 15. Verrium Flaccum juris pontificii peritissimum dicere solitum refert Varro, quia feriis tergere veteres fossas liceret, novas facere jus non esset, ideo magis viduis quam virginibus idoneas esse ferias ad nubendum. Sier wird die Entideidung einer eberechtlichen Frage aus ben Bestimmungen der Adergesetzgebung bergenommen. Demeter dient bem irbifchen Beibe, der Ackerbau der Che zum Borbild. Die Natur bat auch bier wieder bas Recht auf ihren Schoof genommen. Die Bergleichung bes weiblichen sporium mit einer Ackerbauzwecken dienenden fossa hat auch hier nicht nur die Bedeutung eines blogen Bildes. Beide werden vielmehr innerlich gleichbedeutend betrachtet. Die cultliche Bedeutung der fossa geht aus der That des cumäischen Malafos.2) ebenso aus der Erzählung von des Gauklers Alexander Asklevios-E:= hervor. Ich zweifle nicht, daß die mit fo vielen Sppogeen verbundenen unterirbischen Labyrinthgänge, daß das von Apuleius met. 11 erwähnte snbterraneum rotundum, daß die finstern Gange der Rimmerier bei Cuma, daß endlich Ariadne' 🛲 Labyrinth felbst mit gleichen geschlechtlichen Unschauungen in Berbindung fteben und febe auch in Venus Cloacina ober Cluacina die doppelte Beziehung zu benzu Beibe und der Erde, zu jedweder fossa purgatoria.4) Auf solchen Anschauunge

<sup>1)</sup> Nicol. Damasc. in Fr. hi. gr. 3, p. 380. Müller.

Τ΄ Siehe Breller, Demeter S. 354. N. 61. Isidor. Pelus. 3, 243: παρ' Αθηναίοις ή συνωφρεια ή κατὰ νόμον ἐπ' ἀρότφ παίδων ἐλέγετο γίνεσθαι. Lucian. Tim. 17: γυναίκα παρεκλαβών ἐπ' ἀρότφ παίδων γνησίων.

<sup>3)</sup> Plutarch de virtut. mul. Xenocrite.

<sup>4)</sup> Serv. Aen. 1, 724. Plin. 15, 29, 36. Lact. 1, 20. Tertull. Pall. 4. Liv. 3, 48. Die Berbindung mit den Sabinern und Titus Tatius giebt der Bermuthung Raum, daß fie mit derne Sabinischen Mutterrecht im Zusammenhang steht. — Ich trage hier zu den oben gegebenen Zeug=nissen über die Berehrung der weiblichen \*\*rels\* noch eine sehr beachtenswerthe Bemerkung bes

ruht bes Berrius Maccus oberpriefterlicher Entscheid, in welchem bas Recht bes Aderbaus über eheliche Fragen entscheidet. In den Mysterien waren vollends beide Beziehungen des cerealischen Rechts ganz einheitlich aufgefaßt, die Ehe selbst ale ein agrarisches Berhaltnif bargestellt. Die beiben Gleusinischen Gottheiten find jugleich und ununtericieden Darftellung tellurifder und menichlicher Ebe. Der Demeter Briefterin ichlieft fich mit ben Neuvermählten in bas Brautaemach ein, und führt ihnen der Erdmutter Boouo's ale hochftes Ebegeses zu Gemuthe. Daburch wird jeder vauos felbst ein cereglisches Mosterium, jeder ein relog Balegolo раµого. Bei den Cleusinischen Göttinnen wird eheliche Treue beschworen.2) Der Ceres legifera opfert Dido bei ihrer Sochzeit,3) wie Madchen auch von Demeter ifren Gemabl erfleben.4) Alle Diese Erscheinungen find Ausfluffe berfelben Grundidee: bas Beib ahmt ber Erde nach, ber yauog bem Acerbau. In beiden liegt bas gleiche Mufterium. Die Demetrischen Beduot umfaffen bas agrarifche Recht fo gut als das eheliche, ja sie ordnen dieses jenem unter. Will man fie ale eheliche Sagungen bezeichnen, fo muß man diefem Ausbrud ben weiteften, bas gange Aderbauleben in fich foliegenden Umfang geben.

Demeter Gosposos zeigt uns also das Recht wiederum als Ausfluß des weiblichen Naturprinzips. Haben wir es oben mit aphroditischen Naturmüttern verknüpft gesehen, so tritt es uns hier als Attribut und Aussluß der cercalischen Mütterlichkeit entgegen. Die Grundidee bleibt dieselbe, nur die Kulturstuse ist eine andere, dort die tiesere, hetärisch-gedachte, hier die höhere, eheliche Mütterslichkeit. Der weibliche Stoff, der den Saamen hegt, pflegt, entwickelt, und die Frucht emporsendet, ist auch die Quelle des Rechts, das die Berhältnisse des Güterlebens regelt. Darum wird Ceres in ganz allgemeinem Sinne legisera genannt. Alles Recht, das die Kulturstuse des Acerdaus mit sich bringt, geht von der cerealischen Mutter aus. Wie tief diese Auschauung gewurzelt war, zeigt, daß der Cerestempel als Gesehesarchiv diente. S Es kann also durchaus

Augustin. C. D. 6,9 nad): Liberum a liberamento appellatum volunt, quod mares in coeundo per eius beneficium emissis seminibus liberentur: hoc idem in feminis agere Liberam, quam etiam Venerem putant, quod et ipsas perhibeant semina emittere; et ob hoc Libero eandem virilem corporis partem in templo poni, femineam Liberæ.

<sup>1)</sup> Plutarch, Præc. conjug. init.

<sup>2)</sup> Alciphron. 3, 69.

<sup>3)</sup> Aen. 4, 58.

<sup>4)</sup> Alciphr. Ep. 2, 2. Serv. Aen. 4, 58.

<sup>5)</sup> Serv. Aen. 4, 58. in æde Cereris ære incisæ positæ leges fuere. Bon bem Metoon zu Athen wird basselbe berichtet. Phot. v. Μητρφον. το ἰερον της Μητρός των θεων, έν φ ην γράμματα δημόσια και οι νόμοι. Harpocrat v. Μητρφον; τοῦς νόμους έθευτο άναγράψαντος ἐν τῷ Μητρῶφ. Gerhard, Metroon. p. 19. N. 3.

nicht als eine philosophische Abstraction behandelt werden, wenn bie Alten nicht nur die Bezeichnung legifera vielfältig gebrauchen, fondern auch bas Gigenthum an Grund und Boben gang besonders ale einen Bestandtheil bes cerealischen Rechts hervorheben.1) Denn dieselbe Berbindung fehrt in manchen, bald offener vorliegenden, bald verborgenern Bugen wieder. Bei Servius Aen. 4, 58 fcbreibt Calvus: leges sanctas invenit, et cara jugavit corpora connubiis et magnas condidit urbes. 3ch lege auf ben Ausbrud sancte leges besonderes Gewicht. Der Busammenhang bes Sanctum mit bem Tellurismus, und die in ihm liegende Idee des axivgrov ift oben ichon bargethan worden. Durch beide Beziehungen tritt die Sanctitas mit der Natur Demeters und ihrer Gesetzgebung in eine innigere Berbindung. Die Gesethe selbst nehmen Theil an ber Göttin unantastbarem Befen. Gie find sancte gleich ihr. Das gange cerealische Recht tragt ben Charafter religiöfer Sagungen, über beren Beachtung die große Urmutter sclbst wacht.2) Es ift also im eigentlichen Sinne Soouis, eine Satung bes göttlichen Rechts, in Demv dodeis, wie Aeschylus Eumen. 392 erklarend hingufest. Es ift nicht nur jus fondern fas, ein Spruch (von fari) ber Urmutter felbft, und daher wie das fatum, der doros, - benn fo erklaren Lactang und Tertullian den Loyos im Gingang des Evangeliums Johannis, - ewig unabanderlich. Diefen Charafter tragen alle jene in Ceres Beiligthum aufbewahrten Gefete. Sie gelten fur unabanderlich und unaufhebbar. Aus bem religiöfen Schut folgt Die Unantaftbarkeit der burgerlichen Ginrichtungen. Liegt jener fur bas patricifche Staatswesen in der Einholung der gottlichen Genehmigung durch die Augurien. wie ich dieß in meiner Schrift über die Grundlagen des römischen Staaterechts bargethan habe, fo ruht er fur die plebeische Gemeinde in ihrem Berbaltnig gu der ftofflichen Urmutter Ceres, Die ju Athen mit den Bolksversammlungen im nachften Rusammenhang ftebt, ber ju Rom Die Blebe vorzugeweise angehört, und beren Ratur fowohl in dem Cage bes alten Staatsrechts: ut quod primum populus jusserit, id ratum esset, ale in der Bestimmung: actus legitimi nec diem nec conditionem recipiunt, ihren Ausbrud erhalten hat. Unter ber Ceres Schus tagt die Gemeinde. Der höhern Beibe, die bas Patrigiat befigt, fest fie bie Unantaftbarkeit der ftofflichen Rahrmutter, dem mannlichen Pringip jener bas weibliche diefer entgegen. Ihrem Tempel vertraut fie die Gemeindetaffe, bie Gesethe und die Senatusconsulte, die hier gegen Kälschung sicher find. Mit

<sup>1)</sup> Macrob. S. 3, 12. Serv. Aen. 4, 58. Plin. h. n. 7, 57.

<sup>2)</sup> Das hebt auch der Hymnus in Jsim, B. 21 und die Inschrift der Jsissäule bei Diodor 1, 27: ual oda eya evouoveryda, oddels adrà divarae divaa, ebenso Plato's Bemerkung von der un wandelbaren Aufrechthaltung der Jsissieder (Gesetze 2, p. 658) hervor.

<sup>3)</sup> Livius 3, 55.

Sitte und Sahung verbindet fich bie Anlage fester Bohnfige. Geres ift bie Grunderin der Stadte. So nennt fie Calvus. Wie ber Sitten und Gefete. io ift fie auch ber festen Site Mutter, und durch die Bereinigung aller Diefer Eigenschaften eine mabre Aoreroup. Auch in ihrer Begiebung ju ber Stadtanlage bewährt fie jenen Charafter des sanctum und autoprov, der ihr innerstes Wefen bildet. Die unter Anwendung cerealifder Gebrauche gegrundeten Mauern fteben unter ber Gottin Schut, aus beren Schoof fie wie die Bflangen ans Licht emporfteigen. Um biefer Begiebung willen werden bie Mauern bei Nonnus 41, 360. 370 au Tragern bes großen Schicffalegesetes, bas Apbrodite von Sarmonia erkundet. Sie zeigt ihr die arlaa Stopara roixov. Auf den Mauern ift das große Fatum ber Belt niedergeschrieben. Sie verkunden bas Befet bes Stoffes, in bem fie felbft begrundet find. Sier liegt Diefelbe Berbindung fefter baulicher Unlagen mit bem Rechte vor, welche auch in Ceres fich wiederfindet. Die Sitte, Gefete auf Mauern niederzuschreiben, welche und afritanische Entdedungen bestätigen. bat alfo in alten Religioneideen ihren tiefern Grund. Auf der Tempelmauer bes Apollo Btous am See Ropais ftanden nach Plutarch im Gryllus die Worte "ber fcone Achill", und bei Lucian in den Betarengefprachen fchreibt ber Schiffeberr hermotimus feine Liebeserflarung an eine fcone Bublerin auf die Mauer beim Stadtthore. Auch bierin treten cerealische Ideen zu Tage. Belchem Schute tonnten folche Ausbrude ber Buneigung beffer anvertraut werden, als bem jener Sottin, que cara corpora connubiis jungit, und deren Befen unverructbare Reffigfeit, unwandelbare Treue bildet. Bei Apuleius finden wir den redenden Thurm, der alle Gebeimniffe der Unterwelt kennt, und an Pfochen verrath. Er ift ber Berkunder ber großen cerealischen Geheimniffe, wie Sarmonia's Mauer. In abnlichem Berbaltniffe ju Ceres fieht Terminus. Aus der Erde bervorgebend. wie der Sohn aus dem Mutterleibe, offenbart er die mannliche Rraft, ift daber mannlich genanut, und auf dem bekannten etruscischen Spiegel mit Juventas in phallisch er Form dargestellt. Aber in der Mutter Schoof ruhend, nimmt er Theil an ihrer sanctitas, und beift daber borgugemeise sanctus.1) Das axlvorov ist es, was ibn auszeichnet. Dadurch wird er jum Guter ber ce realischen Gefete und mit der porca lactens gefühnt. In ihm tommen alle Theire der cerealischen, Ratur gur Darftellung. Er ift die Offenbarung des Myfteriums, das die Mutter verschloffen in fich traat. Er befruchtet ben Uder, sondert und schütt das Landeigenthum, und vertheidigt die Unentwegbarkeit, welche die Grundlage bes cereas lifchen Lebens bildet, auch gegen die Gotter einer neuern mehr politischen Orde

<sup>1)</sup> Ovid. Met. 2, 658. Bergl. 2, 63.

nung der Dinge. Mit den Grabstelen theilt er dieselbe Natur. Unverrückbar wie der terminus, verkündet die Grabsaule Demeters Geheimniß. Sie ist zu gleicher Zeit Darstellung der sie durchdringenden mannlichen Kraft, ein 21305 supvxos, ein hüter ihres cerealischen Gesebes, oft auch zugleich der ländersondernde terminus, und als avpauis selbst mit einem cerealischen Namen genannt.') — Als Cerespriester stehen die Aedilen da. Ihre so verschiedenen Attributa lassen sich alle aus diesem Charafter erklären. Sie stehen zu dem Fruchtertrag der Erde, zu der Bolksgemeinde, zu dem Markte, zu den Gebäuden, zu der Rechtspsiege in demselben Berhältniß wie die Göttin, welcher sie angehören. Ihr ganzer Geschäftstreis ist cerealischer Natur. Aber ihren Namen haben sie von den Gebäuden, welche hier, wie in der Mauerkrone, in ihrer ganzen Bichtigkeit für das zu sester Ansiedlung führende Ackerbauleben auftreten.<sup>2</sup>)

Haben wir also in Ceres und Demeter wie in Aphrodite das Recht als Ausfluß und Attribut des stofflichen Mutterprinzips gefunden, und so für zwei verschiedene Stusen des Lebens und der Kultur jene innige Berbindung der Reichthum-spendenden und Reichthum-vertheilenden Stofflichkeit in dem Begriff einer und derselben Mütterlichkeit nachgewiesen: so verdient es nun noch hers vorhebung, daß auch in dem Ausdrucke jus Quiritium das Recht wiederum vorzugsweise mit der stofflich weiblichen Seite des Lebens in Beziehung tritt. Nach ihrer mütterlich sabinischen Abstammung heißen die Kömer Quiritium tritt. Nach ihrer mütterlich sabinischen Abstammung heißen die Kömer Quiritium hunc agrum meum esse als, spricht der Bindicant, ex jure Romanorum würde die väterzliche Seite hervorheben. Kömer heißt die gens Romulea in ihrer staatlichen Bezbeutung, als politisches Ganzes, und darum in ihrer Richtung nach Außen. Quirites sind sie nach ihrer stofflichen Natur. In dem Ausdruck Populus Romanus Quirites oder Quiritium treten beide Seiten des Lebens in Verbindung.

<sup>1)</sup> In bem Mythus über bas Tanagräische Achilleum bei Plutarch, qu. gr. 40 überspringt Polykrithus, wie Remus, die Mauer ber neugegründeten Poimandria, — denn so hieß nach Strado die böotische Tanagra. — Aus Zorn darüber lief Poimander nach einem großen Steine, der daselbst von alten Zeiten her eingegraben und zu nächtlichen Festen bestimmt war, und riß ihn aus Unwissendeit aus der Erde. Die hierin liegende Verletung des Sanctum rächte sich des durch, daß der Stein statt Polykrith's, Poimanders Sohn Leukspos tras. Den gleichen Charakter trägt der Stein, dessen kelsen auf Den gleichen Charakter trägt der Stein, dessen kelsen, auf dem ein junger Mann Raum sinden mochte, sich niederzusetzen. Auf diesem sollte der Silen ausgeruht haben, als Dionysos zum ersten Male nach Attica kan. Daraus läßt sich ermessen, welche Religionsidee dem Steine auf unsern Pampslischen Grabbilde zuksmut. Es genügt mir, sie hier in dieser Weise-augedeutet zu haben.

<sup>2)</sup> Rreuger, Symbol. 4, 380. Abrif ber romifchen Antiquitäten, p. 196-202. Zweite Ausgabe.

Diefelben Romer find in ihrem gangen Umfange Populus Romanus, in ihrem aangen Umfange Quirites: jenes als Staat, bieses als Bolt; jenes nach ber mannlich politischen, Dieses nach der mutterlich fofflichen Seite; ienes als Erager bes ftagtlichen Imporium, Diefes in ihrer leiblichen Existens. Das Recht gehört dieser lettern Seite bes Daseins, es ift ber Ausfluß bes weiblichen Naturprinzips, und darum von Juno Quiris quiritisch. Ebendarum erstreckt es fich auch auf die Plebeier, das alzoos, welchem die Formel ex jure Quiritium fo gut zusteht ale bem Patriciat, benn nach ber ftofflich weiblichen Seite find die Blebeier von den Quiriten in Nichts unterschieden; fie theilen mit ihnen den mutterlichen Urfprung, ber in bem Berbaltniß ju Ceres, ju Unna-Berenna, ju ber veientischen Juno überwiegend hervortritt; mahrend die Batrigier das mannlich folarifche Baterpringip über jenes erheben, fich allein als folche hinftellen, qui patrem ciere possunt, und das Mondzeichen der stofflich leiblichen Geburt auf ibre Schube, bas Symbol der Naturzeugung, wie es in dem Schub der Rhodopis-Nitocris, in dem ber belpischen Charila, in jenem ber Tanaquil-Fortuna, in Perfeus und Jason's crepida fich offenbart, jurudverlegen. Der gange Stamm ber Opiter, welchem die Plebeier vorzugeweise angehorten, tragt wie die Quiriten einen Namen, der die mutterliche Abstammung jur Grundlage bat. Sie find von der großen Mutter Ops-Tellus, die mit Bona Dea zusammengestellt wird, genannt. Der Tempel der Ops-Diana wird von Servius Tullius zum Mittelpuntt der latinischen Conföderation erhoben. 1) Denn den mutterlich stofflichen Ursprung haben alle biefe Bolter mit einander gemein. Bon biefer Seite her treten fie in die Gemeinschaft mit Rom, mabrend die ftaatliche Seite bes Imperium ihnen verschloffen bleibt. - Gine weitere Begiehung best Rechts zu bem ftofflich weiblichen Naturpringip tritt in ber Berbindung bes Bratore mit Bona Dea hervor. In der Erzählung bes Borgangs, der fich mahrend des Reftes der

<sup>1)</sup> Ueber den Tempel Diana's auf dem aventinischen Berge, und die Sitte, dort nicht hirscherweiße, sondern Ochsenhörner anzunageln, erzählt Plutarch Qu. rom. 4, das was Juda und Barro mittheilten. Auch in diesem Mythus wird die herrschaft über Italien an Diana's Muttenthum angeschlossen. Liv. 1, 45. . . perpul it tandem, ut Romæ kanum Dianæ populi Latini cum populo Romano kacerent. Ka erat consessio caput rerum Romam esse. Livius hinsweisung auf den Tempel der Essenischen Diana dars nicht als eine willstührliche Bemerkung des Geschichtschreibers von der Hand gewiesen werden. Mittelitaliens Berbindung mit Borderasien wird sehm verständigen und ausmerksamen Betrachter der alten Geschicht e als ein höchst wichtiges, durch viele Zeugnisse beglaubigtes Moment in der Kulturgeschichte der alten Welt erscheinen.

Macrod. Sat. 5, 22. Die Eigenschaft des efesinischen Tempels, den Schuldnern als Aspl zu dienen, welche Plutarch im Ansang seiner Schrift, daß man sich hüten solle, Geld auf Zinsen zu borgen, bezeugt, schließt sich an den Gegensat der Naturmütter und des positiven Rechts, und an ühre Feinbschaft gegen Zwang und Fesselan in sehr bezeichnender Weise an.

Bona Deg in Kalare Bohnung ereignete, berichtet Plutarch, Cesar 9 heftiteint. daß daffelbe ftets in dem Saufe eines Consuls ober Pratons where hefeient m merden. hierin offenbart fich eine besondere Beziehung jeger Göttin, die die Brischen einfach als zemageda 1846s bezeichnen, zu dem Wohle des Staats. Aber Diefes wird bier nicht nach feiner volitisch-mannlichen, sondern mach ber ftofflichweiblichen Seite aufgefaßt. Bong Deg ist das mrütterliche Radurbrinzib. das allem fafflichen Leben feine Entitehung und feine Rabrung giebt. bas alles Go beibn und allen Reichtbum ichentt, und jegliche leibliche Wohlfahrt befändert. Sie gehört also ber quiritischen oder cerealischen Seite des Lebens, wird selbst als Junouis potentia aufgefaßt, mit Ops und Exres identificirt, als Murcia :beiehrt, als Salus-Medea mit Spaicens Natur ansgerüftet, und unter dem Mamen Maia als magna mater dargestellt. Sie erscheint also als die finfflich-muster liche Grundlage des Stantswohls, der Prator und Conful in Berbindung mit ihr als die Bertreter dieser materiellen Seite der Bolkseriftenz. Un Dieses Bar baltniß zu Bona Dea knupft fich ihre Rechtspflege. Die Ordnung des Guter Lebens, welche ben Inhalt bes Rechts bildet, ruht als Naturgefet in berfellen Bottin, welche aller jener Guter lette stoffliche Grundtage bildet. Diefes Gofe gu erkennen, es auszusprechen, ift bes Pratore Beruf. Bona Dea ale Ranno Fatua verfündet es ihm; er selbst ift ihr Organ, ihre viva vox, die Satum felbft ein Edictum. Diefer weiblich dellurifche Unfprung bes Rechts macht w dem Prator möglich, mehr dem sachlichen wonum als dem formellen strictum jus foine Aufmertfamteit zuguwenden, und das Civilrecht bes patriciffen Staats au dem jus naturale des æquum et bonum, und au jener mit der kinken Kend identificirten Justitia, die allen dolus, alle calliditas und astutia audichlieft, und die höchste Elogantia juris in der höchsten mutterlichen woultas erblickt, nuntit auführen. Das Recht felbst ift ein stoffliches Gefen, es inharirt alfo bem Beile. Bong Dea ist Beduopogos wie die Eleusinische Demeter, das Recht selbst ftets weibliches Mofterium, wie die Entstehung alles stofflichen Lebens. Der Gebeim-Dieret orphifcher Ratur, ben Die Prauen allein in bes Brators Saus ber guten Mutter felern, umfaßt auch das Recht. Nach dem Scholion zu Theocrit 4, 25 tragen die Franen und Jungfrauen an der Eleufinischen gutog ene woberge bie bedligen Gefenesbucher in Prozession nach Cleuses. Alles Recht ist Sahum Bemetere ober ber Bonn Dea, beren ftoffliches Geset in ihm niebergelegt ift. Darum führen beide Gottheiten den Scepter, und zwar in der linken, erhaltenden weiblichen gand, beibe auch bie Rolle, welche in ihrem Berfchluffe des Stoffes Bodyftes Gefet, das Fatum in seinem weiteften Umfange birgt. Go erfcheint

<sup>1)</sup> Macrob. Sat. 1, 42. p. 269. Pluterch, Gesar 2.

bas Recht Bona Dea's als ein im Stoffe felbst rubondes myfferibses Gesel, mit bem Stoffe gegeben und fo alt ale er. Dem Brator wie bem Medilen fteht mur gu, biefes fachliche Recht zu erforschen, ben Offenbarungen zu lauschen, fie auszusprechen, jur Richtschnur seiner eigenen Entscheidungen ju mahlen, und ben Raatlichen Gefichtapunkt sowohl als den rein individueller Anschauung jenem in der Sache selbst gegebenen unterzuordnen. Sein Recht wird eine scripta ratio, es enthalt die Offenbarung der in der natura rerum liegenden ratio naturalis. Bon den Gingeweihten der Musterien wird nicht sowohl geiftige Gelbst-Matigkeit als vielmehr passive Empfanglichkeit gefordert. Sie haben nur aufgunehmen, fleben bem Mysterium ale horder gegenüber. Tois rereledutions ou macheir ne die alla madeir.1) Eine gleiche Stellung nimmt ber Brator ber ftoffnichen Urmutter gegenüber ein. Er ift nicht die Quelle des Rechts, sondern nur der Berfünder ein es Naturgesetzes, das das weibliche Naturprinzip in fich trägt. Sein Saus ift ber Bong Dea Tempel, wie Radmus auf ber Burg ju Theben in Sarmonia's Saus wohnt. Aber am Tage bes Maifestes bat alles Mannliche ber Göttin Begenwart ju meiden. Rur die Frauen feiern die nachtlichen Orgien, die man mit Ronnus Ausdruck als Joyca Deouov bezeichnen kann. Das Weib ift wie Bong Deg der Trager bes ftofflichen Mufterium, ber Inhalt bes cerealiften Raturgefepes, ber Mann beffen Offenbarung und Berkunder. Er ift bas and Licht getretene Gebei mnig, ber von der Mutter bas Urfatum erfundet, wie Brometheus es von Themis erfahrt, nicht von Zeus, dem es verborgen bleibt. In den Ansichten der Alten von der Entstehung der Sprache wiederholen sich diefelben Anschauungen. Diefe ift ein dem mutterlichen Erdstoff eingebornes Gefet. Bona Dea ist auch Katua, jede Lara ein Lala, die der Rede Macht in fich tragt. Rur burch die Berührung mit ber Erde erhalt bas Rind feine Sprace2) Bur Offenbarung unter ben Menfchen aber gelangt fie erft burch die im Manne enthullt and Licht tretende Rraft. Der phallische hermes ift ber Rede Schöpfer und Bildner, der ale Thoth auch die bieber verborgenen Gefege aufzeichnet, und fo bem Menschengeschlechte mittheilt. Die Namen der Dinge felbst find teine willführliche Erfindung, so wenig als das Recht. Sie liegen flumm ale Mofterium in den Sachen felbst, find dem Stoff eingeboren, und fo alt als ber Stoff. Des Menschen Aufgabe ift es, fie ju erkennen, und aus der Sache felbft berauszulesen. Moses nennt ben ben Größten, ber bie Dinge fouf, nach

<sup>1)</sup> Aristoteles bei Lobeck, p. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Macrob. Sat. 1, 12. Mercurium ideo illi (Maiæ, sicut et Magna mater in sacris vocatur) in sacris adjungi dicunt, quia vox nascenti homini terræ contactu datur. Scimus autem Mercurium vocis et sermonis potentem.

ihm benjenigen, der ihre Namen erkannte, und gestaltete, und Eusedins hat in der Præparatio Evangelica 11, 6 diesen Urgedanken der Menschheit weiter ausgeführt, und auch als platonische Lehre nachgewiesen. Auf den gleichen Gedanken nimmt Lucretius, de nat. rer. 5, 1040 Rücssicht, wenn er in einer höchst beachtenswerthen von Grimm in der Geschichte der Sprache nicht hervorgehobenen Ausschrung über den Ursprung der Sprache, den Sat ausstellt: aliquem tum nomina distribuisse redus, et inde homines didicisse vocabula prima, Desipere est, und statt einem Einzelnen dem ganzen Geschlechte die Ausgabe zuweist, Pro vario sensu varias res voce notare. Dieses Selbstreden der Dinge hat eine letzte Aeuserung in dem Gebrauche, die Grabmäler gleich der Isissäule in der ersten Person wie lebende Wesen sprechen zu lassen: Aus Plato's Phaidrus p. 264 ist die Inschrift bekannt, welche auf Midas den Phrygier gemacht worden sein soll. Sie hat hier um so höhere Bedeutung, da nach Macrod. Sat. 1, 12 Bona Dea selbst mit der Midasmutter identissiert wurde.

"Eherne Jungfrau bin ich, und lieg an dem Grabe des Midas. Bis nicht Waffer mehr fließt, noch erbluhn hochstämmige Baume, Immer verweilend allhier an dem vielbethräneten Denkmal, Daß auch der Banderer wiffe, wo Midas liege begraben."

Ehern nennt fich hier die Jungfrau, die Midas Gedachtnig erhalt. Bedeutung bes Erzes in ber alten Naturreligion und feine Beziehung ju bem mutterlichen Tellurismus erhalt baburch eine neue Beflätigung. Dit bem cerealischen Rult steht es in besonderer Berbindung. Die wnew falces erwähnt Virgil Aen. 4, 513. Bon einer ehernen Sichel hat Drepanum seinen Namen. Bei der Städtegrundung bedienten fich die Etrudter eines ehernen Bfluges, wie Carminius nach den Tagetica sacra mittheilt. 1) Daber wurden die cereglischen Satungen auf Erztafeln eingegraben, und eine ganz cerealische Raturmutter Cupra, Aphrodite Cypria genannt, zwei Bezeichnungen, die ohne 3weifel mit dem deutschen Rupfer zusammenhängen. Daher gewinnt das Erz auch eine besondere Todesbeziehung. Mit Erz find nach alter Religionsanschauung die by pogeen bekleidet, wie Danae's unterirdisches Brautgemach und Athene Chalcioitos Tempel. Stude bes mes rude finden fich in großer Angabl in ben Grabern, neuerlich wieder in den öfter ermähnten pranestinischen der casa Barborini Omnino autem ad rem divinam pleraque ænea adhiberi solita, multa îndicio sunt; et in his maxime sacris, quibus delinire aliquos, aut devovere, aut denique exigere morbos volebant. Daran schließt sich bes Midas eherne Jung

<sup>1)</sup> Macrob. S. 5, 18, p. 554.

frau an. Wenn hier das Erz redend eingeführt wird, so verbindet fich bieß mit der Beiligkeit des Ergtons, die den alten als eine Offenbarung des in dem Stoffe schlafenden Raturgesetses gilt. Das ralus frouv bes corepraischen Beibbilbes ju Dobona, ber Cureten æra cropitantia, unter beren Rlang bas Zeusfind ans Licht tritt, der Schall der Tyrrhenischen Tuba, des Jischen Siftrum, der Salifchen Schilbe, jeder Ton, den ein Ergaefag von fich giebt, verkundet ale ftumme Sprache bas latente Mufterium bes Stoffes, wie es bie eherne Jungfrau an Midas Grab in Borten ausspricht, wie es auch die ehernen Gefetestafeln barlegen. In dem Erze kommen also alle Seiten des mutterlichen, namentlich cerealisch gebachten Raturpringipe gur Darftellung: wir seben in ihm ben Stoff in feiner lebensvendenden, ebenso in feiner bas Leben wieder gurudnehmenben Boteng: wir feben ibn überdieß das Gefet verfundend, das ibn durchdringt. Das Erz ift, was Ceres felbit, jugleich ber Reichthum, und bas Gefet, bas seine Bertheilung auf Erden ordnet und bewacht. Darum bat es et libra in bem Berkehroleben eine fo hohe Bedeutung erhalten, daß auf ihm alles Regum beruht, von ihm alle Rechtsfraft abbangt. Auch die Wage muß ebern fein, und mit bem Ergftud berührt werben. Wenn fie unter bem Schlage tont, fo erhalt alles, mas die Bartheien bagu fprechen, Die Bedeutung einer cerealischen Sagung. einer lex, beren Berletung eine Berletung der ftofflichen naturmutter und ihres in bem Erztlang tundgegebenen Billens felbft enthalten wurde. Die enea libra zeigt uns die Raturmutter als Geberin, als gerechte Bertheilerin, dadurch auch als Lenkerin und Bermittlerin alles Guterverkehrs. Auf dieser, wenn ich so sagen barf, stofflichen Bedeutung ber Bage ift bann die hohere, in welcher fie die abstratte Gerechtigfeit bezeichnet, und jum Attribut ber justitia wird, aufgebaut. Wir feben alfo in der Bage Diefelbe Berbindung ber Begriffe von Recht und Gerechtigkeit mit dem ftofflichen Naturpringip, welche uns in den Urmuttern, in Ceres, Spria, Aphrodite felbst entgegen trat.

Bona Dea, beren Berbindung mit dem Rechte wir bisher erläuterten, giebt mir noch zu zwei Bemerkungen Beranlassung. Wir haben dieselbe nach Macrodius 1, 12 Borgang mit Juno zusammenstellt. Nun erscheint aber diese unter einem Beinamen, der jene ihr eigenes Geset verkündende Natur des weiblichen Stoffes besonders hervorhebt. In allen Nachrichten, die wir über Juno Moneta. besigen, tritt diese Göttin immer in derselben Natur, als mahnende, des Stoffes Geset den Menschen verkündende Macht, uns entgegen. Aber diese Eigenschaft darf nicht in abstrakter Unkörperlichkeit gedacht werden. Moneta trägt vielmehr, gleich Fatua, in sich die ganze Stofflichkeit des Mutterthums, die sich nicht nur in Mahnungen und Offenbarungen, sondern allgemein in der Spende jegliches materiellen Wohlergehns kundgibt. Sie tritt darum zu dem Staatswohl in ein

abirlichts Bethaltniß wie Bona Dea. Der Begriff bee Rechts und feiner handhabung verbindet fich girch mit Moneta. Bum Bam ihres Tempels wird von dem Senat die Area, wo des M. Mantius Capitolinus Saus gestanden unnewiesen. Satte er den Umfturg der Freiheit angestrebt, und badurch bas ftofflich weibliche Rechtspringip verlegt, fo foll diejenige Gottheit, welche ale bet Inhalt eben biefes Rechts gilt, auf ber gleichen Statte ihren Wohnfig erhaften. Der Tempel felbst war von f. Camillus im auruncischen Rtiege gelebt worben. 1) Barum gerade ber Moneta? 3ch bente, weil fie bem gerechten Rriege Gleg verleihen follte. Sie erscheint so überhaupt ganz in der Natur einer Bietoria, die dem Berletten beisteht, und feine Unternehmung begünstigt.2) Bon Suidas wird Moneta gerade zu mit der justitia in bellis identificirt. Sie ftraft die miuria. schädigt den, der andere verkurzt, und giebt durch die Berhangung ber Strafe ihren Unwillen zu erkennen. Dadurch mabnt fie fortwährend zur Gerechtigkeit, zur Befolgung ihres mutterlichen Gefetes. Der Name Moneta geht alfo felbft aus ihrer Eigenschaft als Tragerin ber hochsten mutterlichen Gerechtigkeit betwer. Darum heißt auch Apoll Moneta, weil er durch Best Ungerechtigkeit racht, und jur Gubne auffordert. Jest gewinnt bie Beziehung ber Moneta gur Pragung der Münzen ihre richtige Erklärung und tiefere Bedeutung. Richt weil bie Münge an irgend ein Greigniß erinnert — benn diefe Bedeutung bes Gepraget ift teine ursprungliche - auch nicht, weil das Geprage eine Garantte bes völlig richtigen Werthes enthält — benn biefe konnte burch Abwagen ebenfo vollsommen geleiftet werden -, sondern weil bas geprägte Gelb zunächft als Mequivalent ber in Rindern und Schaafen von Alters ber zu leiftenden Multen eingeführt wurde, mithin die Gubne eines begangenen Unrechts, die Ausgleichung eines gugefügten Schadens, bie Erstattung eines Berluftes feine nachfte Bestimmung war, barum murbe die Brägstätte in Juno Moneta's Beiligthum berlegt, und bem newragten Gelbe, so wie bem Stempel und der Mungstätte ber Gottin Ramen welieben. In allen biefen Meugerungen bewahrt alfo Juno Moneta ihren Chavatter als bochfte justitia, in welchem fte auf der Burg felbft, gewiffermaßen als buterin bes Staats, ihren Sip erhalt. Wir haben wieder die gleiche Berbindung bes weiblich-ftofflichen Raturprinzips mit der Gerechtigkeit, welche wir nech fcon fo oft gefunden haben. Rur wird hier bie Mutterlichkeit nicht sowohl ale bloger Träger des höchsten Geseyes, sondern vielmehr als verfolgende, und für die Sübne des Unrechts felbst fich erhebende Macht in dem Wefen einer die gestorte Naturordnung wieder berftellenden Nemefis-Ernnis gedacht.

<sup>1)</sup> Liv. 7, 28. Ovid. F. 6, 183.

<sup>2)</sup> Lucan. 1, 380.

Eine zweite Bemenfung liefert mir bie Auffassung ber Bong Des ald Murkin. Gollius N. A. 5, 6 berichtet, ber fleine Triumph, Die fogenamnte ovotio, gelte ber Murtia, und die von dem Sieger getragene corona ovalis beflehe: and Mythame laub. ) hier seben wir die Reier des Sieges, mithin den Sieg felbst mit bem weiblichen Raturpringip, und der ftofflichen Seite des Staates in Berbindung gebracht. Dieß findet seine Bestätigung in bem Schaafopfer, bas ber ovatio ibrem Ramon gegeben. 2) Wir konnen Diefen fleinern Triumbb gerade wegen seiner religiosen Berenupfung mit Murtte ben plebeisthen nennen, und ihn badurch: von dem großen ober patrizischen, in welchem der Sieger als Sonnengott und mit allen Attributen biefet bothften vaterlichen Lichtmacht ausgeruftet, jum-Gentaltalinifchen Bembel beranfabrt, unterficheiben. Murtig bewahrt auch bier ibren; bem jus meturale fo innig verwandten Charafter. Das zeigen die einzelnen Falle, in welchen bie ovatio zur Antvendung tommen foll. Ovandi autem, fchreibt Gellius 5, 6, ac non triumphundi causa est, quam aut bella non rite indicta neques came justo hoste gesta sunt; aut hostium nomea humile et non idoneum est, at servorum piraturumques) aut, deditione repente facta, impulverea, ut dizi solet, incraentaque victoria obvenit. cui facilitati aptam esse Veneris frondem credidenunt, quod non Martins, sed quasi Venerius quidam triumphus esset. Damit ftimmt Festus v. ovalis eorona überein. Dem weiblichen Raturpringip find die Bestimmungen bes positiven Rechts zuwester. Es vereinigt fichmit den natürlichen Geite des flofflichen Lebens, und triff Daber fo oft in ben-Bordergrund, als der Krieg wegen Mangel ber Beobachtung best positiven Fecialreibts ober wegen anderer abnlicher Defecte ben Charafter eines justum et logitimmen beiliem nicht in Unspruch nohmen tann. Gie einem folden Walle betheifigt fich an but Siegeofeier nur der Stand ber Blebeiet und bas ihm nigeborende Ritteribun, mahrent bem Rindopfer bes Triumbles ber gange Stagt beitvobnt. Das Biebeierthum fteht eben feines rein ftofflichen Charaftere wegen mit bem weiblichen Raturpringip in genauerem Busammenhang; bas Batrigiat bat einem hobenn Charafter. Es bafigt die höhere Gonnenweiße, und verbindet fich mit beme väterlichen Prinzip des himmlischen Lichts, troft deffen in ihm das Imperium: bes: Stuats ruht. Bong Deg-Murtig trägt nach fieffus auch den Namen! Banin, ihre Priefterin beift Damiatrix, ihr Opfer Damium. hier feben wie fie: ald Tellud. Denn Dannin hat, wie wir oben bemerkten, die Bedeutung der Fruchterbe. Damia: und Augustu verbinden fich zu Tobzen wie Bemeter und Rorag-

<sup>1)</sup> Plin. 15, 29, 38.

<sup>2)</sup> Servius Aen. 4, 543.

<sup>·</sup> Florus 3, 10. med.

Als Damia erscheint Bona Dea wiederum in ihrer nähern Berbindung mit dem plebeischen Element des Staates. Sie ist die Mutter des  $\delta \tilde{\gamma} \mu o_5$ , welchen gerade das Plebejerthum bildet.

17.

Die Berbindung bes Rechts mit dem weiblichen Raturpringip fest fich in merkwürdigen Erscheinungen fort, die nur durch Unknubfung an den aufgestellten allgemeinen Gefichtsbunkt ihr richtiges Licht erhalten. Dit ben fo allgemein berrichenden Ideen über Entwurdigung des weiblichen Geschlechte im Alterthum fteben gewiffe nicht zu bezweifelnde Angaben über ihre Theilnahme an bem Richteramte in dem schneidendsten Gegensage. In Elis ift es ein collogium matronarum, das den Streit der Eleer mit den Bisanern als bochfte richterliche Autorität ichlichtet. In bem Bundnif, bas hannibal mit gewiffen gallifchen Bolferschaften abschließt, ftand die Bestimmung, es follte im Falle bes Streites über Auslegung beffelben die bochfte Entscheidung einem Collegium gallischer Matronen vorgelegt werden. In dem Streite der bootischen Cadmeer mit dem bodonaifchen Orafel verlangen die Priefterinnen des lettern, es follten zu ber richterlichen Behörde eben fo viele Beiber als Manner zugezogen werden. Bu Athen richten über Neptunus und Minerva's Streit neben den Männern auch die Frauen, und Aristophanes Ecclesiagusen und Thesmophoriagusen erscheinen als eine Barobie wirklich erlebter alterer Buftande. Bei einem Beibe holen bie Germanen ben Entscheid auch in Fragen völkerrechtlicher Natur, Erscheinungen, die ich in meinem Mutterrecht naberer Betrachtung unterworfen habe. Saben wir oben bief weibe liche Naturpringip als Trager Des dem Stoffe eingebornen Rechts erkannt, fo feben wir hier die Matronen mit der Rechtspflege betraut, und felbft das Recht verwaltend. Sie übernehmen das Umt der tellurischen Urmutter, wie fie beffen phyfifche Bestimmung burch die Geburt fortsegen, und an ihrer Stelle erfullen. Es tann teinem Zweifel unterliegen, daß Diefe matronale bochfte Rechtspflege einen Sauptbestandtheil jener Gynaifofratie bildet, welche die Religioneibee bes ftofflich-weiblichen Naturpringipe in das Staateleben überträgt, und ben Urzuftanb ber menschlichen Gesellschaft gebildet zu haben scheint. Wir finden fie bei ben Lyciern, auf Creta, bei ben farifchelelegischen, bei ben libyschen Stammen, und wie bei deutschen Bölkerschaften, so auch bei den Kantabrern. 218 fterbliches Bild der großen Naturmutter genießt die Matrone befonderes Ansehen und einen geheiligten Charafter, ber von jener auf fie übergeht. Unverleglichkeit zeichnet fie aus. Sie tritt swifchen die tampfenden Partheien und alle Baffenthat rubt fofort. Go finden wir fie auf ben balearischen Inseln, und wer die bierüber

erhaltene Schilderung Diodor's mit bes Livius Ergablung von bem Auftreten ber Sabinerinnen amischen ben Reiben ber tampfenden Romer und Sabiner vergleicht, findet eine fo volltommene Uebereinstimmung beider Erscheinungen. daß fein Glaube an die Richtigkeit auch Diefer Tradition eine neue Stupe erhalt. Die bobe Stellung der fabinifchen Frauen bat auch einen Rachtlang in jener Erzählung Plutarch's Qu. rom. 82 gelaffen, wonach in ihrem Bundnig mit ben Romern die Bestimmung enthalten war, es follte tein Romer feine Frau gu ber Arbeit bes Rochens ober Mahlens nothigen. Dieß mußte jenen Bolfern als eine Beeintrachtigung ber boben Stellung erscheinen, welche die Matrone in Saus und Staat einnahm. Je fremdartiger folche Sitten ben fpatern Zeiten waren, um fo echter ift ihre Ueberlieferung. Mag barüber in einem Bertrage entschieden worden fein ober nicht: ale Bug bes alten Lebens ift bie Rachricht unzweifelhaft. Sie entspricht volltommen jenen Buftanben, die bie Spnaitotratie begrundeten, und in dem Richteramte der Frauen ihren bochften Ausbruck fanden. Als den romifchen Matronen bas Recht bes currus entjogen werben follte, fcutte fie Themis-Carmenta. Der hierüber bei Plutarch Qu. r. 53 erhaltene Mythus zeigt une die Matrone wieder ale ber Urmutter Ebenbild, an ihrer Beihe theilnehmend, von ihr besonders gehutet. Jede Berlegung ber Beiblichfeit racht die Mutter Erde. In Diefer ausschließlichen Berbindung des weiblich-ftofflichen Urpringips mit der fterblichen Mutter, ruht die befondere Beziehung, welche die Eronnien, Diese tellurischen Urmutter, mit ber Rache bes verlegten Beibes verbindet. Unbekummert um das höhere apollinische Baterrecht, das die Sühne bringt, verlangen sie Orestes Blut, das ihnen gehört nach jenem alten Recht und Gefet ber mutterlichen Erbe, welches fich auch in Alcmaons Berbannung auf ein neugebornes Schlammeiland in gleicher Entfciedenheit offenbart. Aus dem Busammenhang mit dem weiblich ftofflichen Urpringip leitet die Mutter jene besondere Beiligkeit ab, die fie umgiebt. Sie ift der gebärende Stoff, der das Mysterium der Dinge in fich schließt, der das Raturgeset in sich trägt, bei dem es der Mann erkunden muß, wie Zeus bei Themis, ber es in Drafeln verfundet, in Richterspruchen enthullt, ber burch fein Ericheinen jeder feindlichen Begegnung ber Manner Salt gebietet, ber überall als das Pringip ber Bereinigung, des Friedens, der Rube erscheint, und eben-Dadurch inmitten des wilden Rampfes friegerischer Urstämme als das wohl-- thatige Prinzip der Ordnung, ale der mabre Mittelpunkt der ersten Gesittung, als die jufammenhaltende, verfohnende und ordnende Macht bafieht. Gegenüber Dem Kriege ift die Mutter der Friede, gegenüber dem Kampfe die Berföhnung. gegenüber bem berumschweifenden Leben des Mannes die bausliche Riederlaffung, gegenüber bem Enticheid ber Baffen ber friedliche bes Rechts, gegenüber bem

, .

Erfämpfen das Bewahren, gegenüber der Gewalt bie harmonie. Darum gehört: auch alles Gigenthum bem Beibe. Wie aller Reichthum bem Stoffe entforicht. fo gehört alle Sabe bem ftofflichen Beibe. Bie hermes ben gefüllten Beutet Fortunen in den Schoof legt, fo bringt der Mann der Mutter Alles, mas feine Urm erringt, zum Eigenthum dar. In dem Spftem ber Gynaitofratie rucht biede auf alles Erbrecht. Nur die Tochter erben, nicht die Gobne. Mur auf ben Tochtern rubt die Alimentationevflicht, nicht auf den Gobnen. Auf die Gewefter kinder vererbt die Herrschaft, wie auch noch die Romerinnen in Matuta's Tempel um der Schwesterkinder heil und Seegen bitten. Der Mann bat Schwert und Bogen, und den Urm jum Erwerb. Mag er diefen auf ber Tagb und im fernen Kriege, mag er ihn wie die rußigen Folous in der Schmiede, wie bie ozolischen Locrer als hirten, wie die Aegupter am Webstuhl geminnen: was er erwirbt, fällt der Mutter in den Schoof, erbt von ihr auf die Tochten affein, ber Stoff auf den Stoff, die erwerbende Rraft auf die Gohne, benen bie Aren bas Gut zubringt. Auch bier zeigt fich bas Recht mit bem Beibe verbunden, nicht nur, indem es baffetbe in fich trägt, nicht nur, indem es ale Gobiebaricheterin es verfundet und handhabt, fondern auch indem es feinem Gegenftand, bie ftofflichen Guter an feine Berfon knupft und nur in der weiblichen Linke fontpflanzt. So bringt es das stoffliche jus naturale mit sich, und duffelbe: affenbert! fich in ber ausschließlichen Beachtung ber mutterlichen Abstammung, welcher ausfolge die Rinder ber Mutter Ramen tongen, wie bei ben Lygiern; bet Whel ber Geburt nur nach den weiblichen Abnen bemeffen wird, wie: bei den Lorenna berfelbe in der Bulaffung ber Che amifchen ben: nachsten Bermandten, awifchen Bruder und Schwefter, Mutter und Rind; derfelbe in dem Rechte des Madchens, selbst über seine Sand zu verfügen, von fich aus den Gemahl zu ttätzlen, ja, wie bei den Cantabrern, auch die Bruder zu elociren. Der ftofflich-meibliche Befichtswunkt beberricht dieses ganze Recht. Das Mutteribum ift nicht nur bet Erager bes Rechtspringips, es bestimmt auch beffen Inbaht, und fest fich mit ben Gütern, bem Gegenstande des Rechtslebens, in ausschließlichen Aufammenhang Daburch eben wird bas Weib gur femterführenben Konigin, mur Tubaerim: bat potentia, die dem volitischen imperium als Inbegriff der ftoff lichen Macht entigegentritt. Dadurch wird bie Mutter zur Kreiufa ihnes Gefchkechts, barum bie: einzige Quelle des Abels, barum ale unfterblich einem fterblichen Mann werbunden, darum in den Ranpactia und Gben der Leitsuden aller Hergengalegie. Bei Blato findet fich die Bemerkung, ber Same werbe durch bent Boben , bent er anvertraut wird, gar oft zu der Mutter Ratur umgeftaltet, nie aber gehe bas Land in bes Samens Art über, und bas ftimmt mit ben Darftellung bes Alefchplus und Eurivides, in welcher fie der Mutter nübern Aufammenhang mit bem

Rinde burchführen, völlig überein. In diefer phyfischen Wahrheit liegt die Grundlage jenes gangen Mutterrechts, beffen einzelne Seiten wir turg anged entet baben. Die Congitofratie stellt fich so gle jus naturale im eigentlichen Sinne, gle Recht ber ftofflicen Schöpfung bar. Sie ift fein positives Inftitut, sondern a natura ductum, ausgebildet natura duce, nulla ratione, nullaque doctrina: 1) Sie ruht auf ber Anschauung, bag, wie bas ws von bem Stempel, fo bes Mannes Same von des Weibes monota2) sein Geprage erhalte. Sie ist das Jus terrw, welches auch in bem römischen Recht bem jus sominis entgegengesetkt wird. Wer einen fremden Ader befat, gewinnt die Früchte nicht; fie fallen dem Gigenthumer des Grundstüds ju: jure terre non jure seminis. Daffelbe gilt von dem Bauen auf frembem Grund und Boben. Das Gleiche von der Befruchtung einer Sklavin. das Gleiche von der unehelichen Begattung, wo der sporio editus, der gefäte spurius, ber mutterlichen Erbe folgt. Der Grundlat bes approbitifch-betärischen Lebens ift in das eheliche Berhältniß hinübergetragen. Das cereglische Recht giebt zwar bem Rinde auch einen Bater, macht es jum diovis, jum ebelichen Sprößling. Aber in Diefem Berbaltnif ber Ausschließlichkeit bat ber mutterliche Stoff über bie vaterliche untorverliche Rraft die Oberband, wie auf der lungrischen Religionoftufe Lung über Lunus, ber binter jener gurudtritt. Diefem weiblichen jus naturale gegenüber grundet Rom feine Familie und feinen Staat auf das bobere unftoffliche Recht bes Baterthums. Es entwindet fich dem ftofflichen Raturrecht, das fich bem weiblichen Naturpringip anfchließt, und grundet feine Ramilie, und als folgerechte Erweiterung derfelben feinen Staat, auf der Grundlage bes väterlichen Imperium, das außer ben Gallogräci Affens tein anderes Bolt in gleich entschiedener Beise ausgebildet und festgebalten bat. Dit biefem Rechte tritt Rom in die Geschichte ein. Es ift eben darum von dem Tage seiner Grundung an mehr ein Staat als ein Bolt, vom etsten Tage an durch ben Begriff des Imperium beherricht, und diefen bis gur Bollendung feiner weltgeschichtlichen Aufgabe ftete festhaltend. Das ftofftich - weibliche Raturpringip bildet keinen einheitlichen Staat, nur Bolker und Naturgange, keine politischen Rorper. Es bringt nur außere Ginigung hervor, teine Concentration. Es theilt ben Bolfern, Die es beherricht, feine eigene natur mit; giebt ihnen Die Richtung auf Entwicklung bes ftofflichen Lebens, bas bie bellenischen Stamme bis zu ber außerften Grenze ber Idealifirung, Die affatischen und aguptischen bis zu bem versunkenften Materialismus bindurchführen; befordert die Ausbildung der Runfte und Wiffenschaften, die sich wie Schifffahrt, Aftronomie, Bo efie und alle erotische

<sup>1)</sup> Cic. off. 3, 17. Cic. Tusc. Disp. 1, 13.

<sup>2)</sup> Macrob. Somn. Scip. 1, 12. p. 269.

Berfeinerung bes Lebens vorzugsweise an ben approditisch-bionpfischen Rult anfcließt; ift in unverdorbenen Zeiten ein gewaltiger Bebel ber Tapferkeit, die in bes Beibes aufmunternder Liebe ben höchften Sporn und die gröfite Belobnung der Ritterlichkeit findet; tragt auch ein fehr fraftiges Element des politischen Conservativismus in fich, fo daß vorzugeweise annaitofratische Bolter als ervouse gerühmt und belobt werden: aber es bleibt bei allen diefen theilweife vorzuglichen Gigenschaften bennoch ftete im Stoffe, und einer bald feinern, bald materiellern Ausbildung bes ftofflich naturlichen Lebens befangen: mabrend bas römische Bringip in dem väterlichen Imperium, auf welches Familie, Staat und Beltherrichaft gegründet ift, einen politischen Gedanken gang untorperlicher Ratur auf den Thron erhebt, und diesem die weiblich-ftoffliche Seite ber Bolkseriftens unterordnet. Dadurch erhalt auch fein Privatrecht mehr und mehr geiftigen Gebalt. Ber den Fortidritt beffelben verfolat, wird die Erbebung vom ftofflichmutterlichen Charafter gur Unftofflichkeit bes Baterpringips in allen Theilen, in ber Ausbildung ber Adoption, in der Lehre von der Bererbung, in der Riction einer über ben Tob hinausreichenden, das Bermögen zusammenhaltenden, gleichsam ben Stoff befeelenden, Berfonlichkeit, in ber ftete fortichreitenden rechtlichen Gestaltung bloß factischer Berhältniffe, und in einer großen Bahl von Ginzelnheiten erkennen. In der politischen Idee des Imperium liegt jener hobere geiftige Gebalt, ben Rom por allen Bölfern ber alten Welt poraus bat. Ale Diefer am Ende der Republit mehr und mehr erlofch, trat jene Sinneigung ju der ftofflichweiblichen Seite des Lebens mit ungezügelter Rraft hervor. Jest fanden jene affatisch-ägpptischen Rulte, in welchen das mutterliche Naturprinzip borberricht, so schnellen Eingang und so gewaltige Berbreitung. Jest mußte Rom bas Schauspiel erleben, an das es nie gewöhnt war, feminam præsidere signis Belder Gegensat zu ber frühern Zeit, welche die Frauen felbft von gerichtlicher Bertretung ausschloß, die durch die Geschlechtstutel und burch Beschränkung ihres Erbrechts die Unterwürfigkeit beforderte, der es als ein unbeilbrobendes Greigniß galt, als einft eine Frau auf dem Forum redend aufgetreten war, und die dem Weibe so wenig Zusammenhang mit dem Staate gestattete, daß auch die Besteurung des weiblichen Bermogens ihm als Frevel galt. sich die patria potestas und das patrem ciere der Patrizier nicht im Gegensat ju dem ftofflichen Mutterrechte und der gang ftofflichen Bildung der übrigen Bolfer benft, ber wird die gange Bedeutung berfelben nie ju wurdigen vermogen; dem wird es aber auch nicht zum Bewußtsein tommen, welche befondere Schwierigkeiten Die Berbreitung der driftlichen Lehre gerade in der romifchen Staatsidee finden mußte. 

18.

Bon unserer bisberigen Darftellung ift eine gange Rlaffe von Monumenten. auf welchen bas Gi eine bebeutenbe Stelle einnimmt, ausgeschloffen geblieben. 3ch meine die Darftellungen der Circusspiele, welche den Inhalt mancher Sarfobbag-Reliefs bilden. Eine vollftandige Aufgablung berfelben mare zwectlos. Es genügt, eine Anzahl der wichtigsten bervorzuheben. Man findet fie bei Bieconti im Museo Pio-Clementino vol. 5. tab. 36-43 und auf den tavole d'aggiunta jum 11. Band ber Annali dell' Instituto di correspondenza archeologica aufammengestellt. Guattani, notizie sulle antichità di Roma per l'anno 1785. Ottobre tav. 3. Auf bobem, bald von vier, bald von zwei Saulen getragenem Gerufte erscheinen eiformige Rörper, bald in der Sieben-, bald in der Runf = und Rehnzahl aufgerichtet. Gin anderer gang entsprechender Bau tragt eine gleiche Anzahl Delphine. Die Natur biefer Gegenstände tann barum teinem Ameifel unterliegen, weil die Gier sowohl als die Delphine in schriftlichen Beugniffen nicht felten unter ben Gegenständen bes Circus bervorgehoben werben. Um für das Folgende eine fichere Grundlage zu gewinnen, follen die Aussbrüche ber Alten porerst zusammengestellt werben. Cassius Dio 49, 43 nennt die Gier und Delphine ausammen: κάν τῷ ἱππδορόμφ σφαλλομένους τους άνθρώπους περί τῶν διαύλων αριθμον όρων, τους το δελφίνας και τα ώρειδη δημιουργήματα κατεςτήσατο όπως δί αὐτῶν αὶ περίοδοι περιδρόμων αναδεικνίωνται. Ugrippa, auf welchen biefe Ergablung fich bezieht, scheint rucksichtlich der Delphine und der Gier, und ihrer Aufstellung im Circus irgend eine neue, zwedmäßige Anordnung getroffen zu baben. Denn der Gebrauch der Gier bei den Circusspielen ruhrt nicht von ibm ber. Schon für bas Sahr 578 ber Stadt wird berfelbe von Livius 41, 32 beacuat. (Censores O. Fulvius Flaccus et A. Postumius Albinus locaverunt) et carceres in circo et ova ad notas curriculis numerandis et — ... Der übrige Theil der Stelle ift fo verdorben, daß eine erträgliche Wiederherstellung derfelben bisher vergebens versucht wurde. Auch hier ift nicht von der Ginführung eines neuen Gebrauche die Rede. Nur die bauliche Gerflellung der einzelnen Theile bes Circus, unter ihnen auch ber Gier, wird von ben Cenforen angeordnet. Die σοειδη δημωνογήματα icheinen demnach aus Holz oder gebrannter Erde angesertigt') und von bedeutender Größe gewesen ju fein. Besondere Beachtung verdient Varro R. R. 1, 2. In jenem Gespräche, das er im Tempel der Tellus an den ferie Sementine mit C. Kundanius und andern Freunden gepflogen ju haben erzählt, äußert C. Licinius Stolo Folgendes: Nam non modo ovum illud sublatum

<sup>2)</sup> Sueton. Claud. 21.

est, quod ludis Circensibus novissimi curriculi finem facit quadrigis, sed ne illud quidem tum vidimus, quod in Cereali pompa solet esse primum.') Diese Worte zeigen mit Bestimmtheit, daß bei jedem Umlauf ber Gefpanne eines ber Gier von dem Berufte, auf dem fie aufgesiellt waren, beruntergenommen wurde, fo daß mit der Bollendung des fiebenten Kreislaufs bas lente verfcmand. Sublatum kann ohne Awana nicht anders erflart werden. Menn Wiscouti die Weinung aufstellt, es fei nicht sowohl jedesmal ein Ei weggenommen, als umgekehrt ein foldes aufgerichtet worden, fo laffen fich bafür mehrere Grunde geltend machen. Einmal die Darftellung einzelner Monumente, auf welcher die leberreichung bes Siegestranges und die volle Giergabl nebeneinander ericheinen. Ueberdien aber folgende Worte Cassiodors Var. 3, 51: Nec illud putetur irritum, quod metarum circuitus ovorum erectionibus exprimatur quando actus ipse multis superstitionibus gravis, ovi exemplo, geniturum se aliquas) profitetur. Et ideo datur intelligi, volitantes atque inconstantissimos inde mores nasci, quos aviam moribus aptavorunt. Allein gegen Die Beweistraft biefer Darftellungen läßt fich Mehreres erinnern. Dem Runftler mußte Die Freiheit aufteben, burd Unbringung ber vollen Gierzahl die Summe ber Umläufe anzudeuten, ohne fich babei burd Die Bollendung bes Spiels, welche ja die Ertheilung ber Siegestrone voraussest, behindert zu feben. Caffiodor's Worte aber find nicht völlig ficher. Statt bes entscheidenden erectionibus liest Salmasius, Plinianse exercit. ad Solinum p. 640 nach alten Sandfcriften exceptionibus, und fchlagt vor, diefes in exemptionibus m verbeffern, mabrend Andere ereptionibus ben Boraug geben. Redenfalts aber fehlt der Stelle zu voller Beweistraft das, daß fie nicht von der fucceffiven Errichtung ober Begnahme, fondern allgemein von der Bedeutung der aufgerichteten Gier und den an fie gefnupften Begiehungen fpricht. Demnach liegt tein Grund vor, von ber ichon von den Meltern, wie Bulenger und Salmafius, und von Reuern, wie R. Rochette und Friedlanders) angenommenen Wegnahme des El's nach Bollendung jedes einzelnen Umlaufs, abzugehen. - Auf die Gier Des Circus ift endlich folgende Stelle Juvenals Sat. 6, 589-591 au begieben.

> Plebeium in Circo positum est et in aggere fatum. Que nullis<sup>4</sup>) longum ostendit cervicibus aurum Consulit aste phelas, delphinorumque columnas, An saga vendenti nubat, caupone relicto.

Taciti Ann. 15, '74: ut Circensium Cercalium ludierum pluribus equorum missibus icelabraretur.

<sup>2)</sup> Bulenger: avem.

<sup>3)</sup> In Beders Sandbuch ber romifchen Alterthumer 4, 508. N. 3277.

<sup>4)</sup> So ift wohl ftatt bes meift angenommenen Nudis zu lefen.

Mabrend bie Reichen fich mm Weiffagung an den phrhgischen Angur obet an indifche Brahmanen wenden, und mit Gelb ihre Spruche erkaufen, geht bas wiebeische Beib, bem tein toftbares Gefchmeibe den Raden bededt, nach bem Bircus, und ertundet dort bei ben Giern und Delphinen des Schickfals Stimme über ibren fünftigen Gemahl. Phale begeichnet bie doedog douworgenara bes Dio Caffind. Wenn mit ben Delphinen nur Die Gier verbunden fein konnen. fo erweist auch alles das, was die Aften über Falm bemerten, eine Grundbedentung, welche auf die opoibe Form jener Demiurgemata ihre volle Amwendung findet. Mach Nonrus 2, 114 ift Fala turris lignea, nach Servius Aen. 9, 705 substitutine, a falando, quod apud Etruscos significat colum. Bei ben Griechen finden wir vala, welches Selvchius vier, oxonial erkart. Go gelangen wir für Kala gu ber Bedeutung einer oben ebgerundeten Enbehung eines über die Erdoberfläche hervorragenden Rorvers. and Diefe ift es, melde bas Wort auch jur Bezeichnung jener wouden бonwovoprimarie befühigt. Unverkennbar ift feine Berwandtschaft mit palus, Bfahl, vallie. and bem divus pater Falacer. Der Bfahl, ber fich and ber Erbe erbebt, ber Louische, omphalobartig gebildete Stein, ift ber ben Erdftoff durcharingenden, genigenden Ratmitraft Bild und Ansbruck. In paklos liegen beide Beziehungen Die fußere ber Erhebung, wonach der phallische Dionpsos do vos genannt wird. nend bie innere ber zeugenden Kraft, welche in jenem Bilbe ihren Ausbrud findet. veneinigt ibor. Rataur ift darnach ein in Phallusform dargeftellter Gott ber neugenden Raturfraft, was durch feine Zusammenstellung mit Pomona beffätigt mirh.4) Eine vällig entsprechende Parallele fiefert Tolog; benn auch in diesem Dorte vereinigen nich die Bebeutungen wulftartiger Erhebung, und ber burch fie Dargeftellten mannlichen Zeugungelfraft, wornber ich auf einen besondern Abschnift engines Mutterrechts verweise. Demnach zweifle ich nicht, bag Juvenal unter feinem falm bie mit bem fieben eiformig gewindeten Roppern gefronten Gerufte werttand, wie mir diefelben auf den erwähnten Gartophagen bargeftellt erbliden. Wier und Delphine find bem armen plebeisthen Worbe bas Katum, bas es über

1) Müller, Dorier 1,:386.

<sup>2)</sup> Varro L. L. 5, 15: Sic Flamen Falacer a divo patre Falacre. 7, 3, p. 331. Spengel: Falacres et Pomonales. — Flora, Falacer, pater pomorum. Muratori, Th. Juscr. 10, 6. T. Flavia Primigenio Falacri Dese Pomonse T. Flavius, T. F. Nigrinus ornamentarius. — Hespeh. φαλάφου. τόπος της Ιδης και Νύμφαι — Φαληρίς, όρνις λιμναίος — τὸ Φάλης δερμάτενον ικαι ἀνδηρίου, ιείπε Stelle, ber burch bie Tilgung bes και νοιβίσμπππ geholfen wird. Φάλικα ἀδη πεκοιημένη εἰς τὰν Διάπνουν, τοῦ φαλλοῦ ἀδομένου. — Φαλλίκων ἀδην πότου χέδιον ἐκὶ τῷ φαλλῷ ἀδομένην. Φετ Zufammenhang aller biefer Bebentungen wird flar, wann πότι und tie Annahme ber zengenben Araft ber Sumpfgewöffer vergegenwartigen.

seine Berheirathung zu Rathe zieht, während die reichen Frauen durch große Bezahlung ben gunstigen Spruch eines fremden Gauklers erkaufen. Daß gerade Die Gier und Die Delphine, Des zeugenden Reptunus Thiere, ju einer folchen Mantit benütt werben, erflart fich nach bem früher Bemertten von felbft. 216 aoxi yerdoems fteht bas Gi ju Berheirathung und Zeugung in der innigften Begiebung. Unter ben superstitiones, beren Caffiodor gedentt, mag auch bie von Juvenal angedeutete Uebung der Frauen des geringern Bolts enthalten fein. Das ovi exemplo geniturum se avem zeigt, daß bie ursprungliche Bedeutung bes Gies in ber Boltstradition immer noch fortlebte. Es erscheint auch in bem Circus als do xy portoems, und fann eben beghalb mit bem Gi ber cerealischen pompa in fo nahe Berbindung gebracht werden. Es ift auch in dem Circus Darftellung des weiblichen Raturpringipe, und alter ale Die Bogelgeburt, Die aus ihm, geflügelt und raich babinfliegend, wie bie Quadrigg aus ben Carceres in unbesiegbarer Berbeluft herborbricht. Diefer Gedante ift es, ben Caffiobor in der Berbindung des Gies mit dem Umlauf ber Bagen erkennt. Das Rennen felbit, fagt er, - benn bieß ift unter actus ju verfteben - giebt ju ertennen daß aus jedem der aufgerichteten Gier eine leichtbeschwingte Bogelgeburt berporgeben werbe. Das rafch babinfliegende Biergesbann erscheint bier ale bas Bilb der Gigeburt. Wie der Bogel die Schale des Gi's durchbricht, und, aus seinem Berichluffe befreit, die Rraft ber Flügel versucht: fo fturmt bas Biergefpann aus den Carceres, Die es hemmend umschließen, ungeduldig und geflügelten Laufes bervor, und giebt badurch ju erkennen, mas bas aufgerichtete und weggenommene Ei für eine Begiehung ju bem Wettrennen felbit babe. Wenn fich in biefem Bufammenhang bie urfprungliche Bedeutung bes Gi's und fein Berbaltnig an Den Circuesvielen mit bemerkenswerther Reinheit erhalten bat, fo ift bagegen die Begiehung des ichnellen Fluge ber dem Bogel verglichenen Quadrigg auf Matterhaftigkeit der Sitten, eine Fortsetung und Entwicklung des Grundgedankens, welche diesem selbst durchaus nicht angehort, und in den Buftanden der spatern Beit ihre Beranlaffung hatte. Die Wirfung ber Circuefpiele, das ift Caffiodors Gebante, besteht darin, bag fie bes Bolfes Sitten benen ber Bogel abnlich machen. Volitantes atque inconstantissimi inde mores nascuntur. In ben barauf folgenden Worten ift ftatt avium maribus, avium moribus ju lefen. Der gange Busammenhang biefer bieber fo wenig verftandenen Stelle ift nun flar. Caffiodor fagt im Rufammenhang Rolgendes: Die Errichtung ber Gier, beren fucceffive Begnahme ben einzelnen Umläufen entspricht, ift fo wenig bedeutungelos, ale alles Uebrige, mas der Circus und feine Spiele und bietet. Bielfaltiger Aberglaube knupft fich an bas Berhaltnig bes Gi's zu bem Rennen. Rach meiner Meinung wird uns burch bas Ei die Geburt eines Bogels angezeigt, und ber

Umlauf des Biergespanns ist selbst das Bild dieses Ereignisses. Wir werden badurch aber zugleich auch belehrt, welchen Einstuß die Circusspiele auf die Sitten üben. Das Leben des Bolkes wird dem der Bögel ähnlich, flatterhaft und unsbeständig, wie das der rast- und ruhelosen gestügelten Bewohner der Lüfte. Auch in diesem Sinne wird aus den Eiern des Circus, in so fern sie die Spiele lenken und ihre wirkliche Bornahme verkunden, ein Bogelgeschlecht geboren, nämlich das flatterhafte und unbeständige Bolke selbst, das ihnen zuschaut.

Aus ben bisher betrachteten Zeugniffen ergeben fich folgende Gate. Die Gier fteben mit den Circussvielen in einer innern Berbindung. Die Aufstellung berfelben batte allerdinge auch einen außern 3med, nämlich ben, jeden 3meifel iber die Bahl ber vollendeten Umfreisungen zu beben, und den Wettfahrern felbst fowohl ale den Bufchauern darüber in jedem Augenblide Gewißheit zu geben. Bur Erreichung biefer Bestimmung war es auch unumganglich nothig, fatt ber allgutleinen natürlichen Gier, fünftlich gefertigte ovorde Rorper von betrachtlicher Große auf bobem Gerufte aufstellen zu laffen. Aber diefe außere Beftimmung erfcopft die Beziehung bes Gi's zu dem Circus und feinen Spielen burchaus nicht. Diefe hatte ebensogut burch irgend andere Gegenstande erreicht werden tonnen. Wenn man vorzugeweife und von Alterober gerade Gier ausermablte fo rubt der Grund folder Bahl in der Religionsbedeutung des Gi's felbst Beber Umtreisung ber Meta entspricht ein Gi. Bei jedem Umlauf wird eines derfelben weggenommen. Diefe innere Begiehung des Gi's gu dem Wettfahren war auch in fpater Beit noch nicht völlig verdunkelt. In mancher abergläubischen Uebung bes Bolte, inebefondere der geringen plebeifchen Rlaffen beffelben, lebte bas alte Bewußtsein fort, und fo viel wir aus Caffiodor, aus Juvenal und Barro erfeben, mar es ftete ber Gebante an bas mutterliche, cerealische Urpringip der tellurischen Schöpfung, an Che und Geburt, an die weibliche do xi peredems, welcher bald reiner bald unflarer und verdunkelter in folchen Boltsanfichten feine Meußerung fand.

Es wird nun unsere Aufgabe, den ursprünglichen Gedanken, der die Bersbindung der Eier mit den Circusspielen beherrscht, ganz ins Licht zu setzen. Frühere Bemerkungen haben den, der meinen Aussührungen folgte, schon längst auf den richtigen Weg geführt. Ich erinnere hier namentlich an das, was über die Dioscuren und die Elischen Molioniden bemerkt worden ist. Beide Brüderspaare sind dem Mutter-Ei entsprossen. Beide sind durch die unerreichbare Schnelligskeit, mit welcher sie auf Pferd und Wagen dahinstiegen, ausgezeichnet. Als gewaltige Renner und Wagenlenker treten sie aus dem mütterlichen Ur-Ei hervor. Lag in diesem aller Dinge Keim in tiefster Ruhe verschlossen, so tritt nun aus der geöffneten Schale die sichtbare Schöpfung hervor, und in dieser ist Alles

rubelofe, emige Bewegung. Das Leben ber tellurifchen Zeugung erträgt feinen Stillstand. In ihr wird und verschwindet Alles. Bon ihr gebrauchte Beraclit nach Aristoteles Metaphysik 4, 5, 26 das Bild des Flusses, indem er sagte, man könne nicht zweimal in benselben Fluß hinabsteigen, wogegen Kratylus tadelnd bemerkte, nicht Ginmal konne man es. Bon ihr auch behaupteten bie Phyfiker, wegen des ewigen Fluffes der finnlichen Welt fonne man über fie gar nichts aussagen, musse ihr vielmehr bas Dasein überhaupt absprechen. 3wischen zwei Bolen bewegt fich bas ftoffliche Leben. Sein Reich ift nicht bas bes Seins, fondern des Berbens und bes Bergebns, bes emigen Bechfels zweier Farben, ber weißen des Lebens, der schwarzen des Todes. 1) Nur durch die gleiche Die ichung beiber wird ber ftofflichen Welt ihre Fortbauer gefichert. Dhne ben Tob ift keine Beriungung möglich, und in der ewigen Arbeit der Ratur wird bie gerftorenbe Rraft gur Erhaltung bes ewig jungen Lebens nicht minder unentbehrlich als die schaffende und erzeugende. Ja in keinem Augenblicke kann bie positive Kraft ohne die negative bestehen. Nur was diese auflost, vermag jene wieder zu erseten. Der Tod ift also nicht der Gegensat, sondern der Gebilfe bes Lebens, wie ber negative Pol bes Magnetismus nicht ber Gegenfat bes positiven, sondern vielmehr beffen nothwendige Erganzung bildet, ohne welche auch jener fofort verschwinden, und bas Leben bem Richts weichen mußte.2) Awei Rrafte also beberrichen die tellurische Schöpfung und fichern burch ibr Busammenwirken den Fortgang der Dinge. Mit einander find fie geboren. Als Awillingebrüder geben fie aus demfelben Gi berbor. Gleiches Schrittes laufen fie nebeneinander ber. Gin Zweigesvann haben fie bestiegen; ihre gedoppelte, auf daffelbe Ziel gerichtete Unftrengung ift es, welche ihnen unüberwindliche Schnelligkeit sichert. Actors Sohne, die Molioniden, verdanken eben dieser vereinten Unftrengung ben Sieg ihres Gefpanns. Pfeilfchnell fliegt es babin. Pfeilschnell ift auch der Lauf der tellurischen Welt der Erscheinung. Die Raschheit, mit welcher die beiden vereinten Kräfte die Schöpfung fortreißen, bat in der Schnelligkeit des Wagens, den die Molioniden leiten, ihren Ausdruck gefunden. In bem Fortgang ber Bewegung fehrt bas Gefpann ftets wieber ju seinem Ausgangspunkte gurud, wie die Rreislinie, beren Bollendung fich in dem-

1) Euripid. Herc. fur. 562, 563,

<sup>2)</sup> Zu den früher schon beigebrachten Ausdrucksweisen dieses Gedankens füge ich noch den Mythus hinzu, dessen Euripides im Jon. 1007—1023 gedenkt. Dem Erichthonius gibt Pallas zweiteropsen von der sterbenden Gorgone Blut. Tod bringt der eine, Heil der andere. Sehr sprechenist auch Bitrud's 8, 3 Angabe über das Grabinal, das Archelaus dem Euripides errichtete. Iag am Zusammenfluß zweier Ströme, von welchen der eine tödtliches, der andere heilbringend Wasser enthielt.

Anfana verliert. Treibt die eine ber Rrafte gerade aus, fo lenkt die andere um, und führt wieder gurud. Die Bollendung jedes Dafeins ift eine Rudfehr gu feinem Beginn, und in jeder Entfernung von bem Ausgangspunkt liegt jugleich eine Wiederannaberung an benselben. 3mei Richtungen find in eben fo unerflarlicher Beife mit einander verbunden, wie die zwei Rrafte felbft, benen fie entsprechen. Das Refultat ihrer combinirten Rraft ift der Rreislauf, in welchem fich alles tellurische Leben emig bewegt. Diefes Rreislaufes Bild find bie Umläufe der Wagen, die mit bochfter Schnelligkeit die Meten umfliegen, um jum Ausgangebunft gurudgutebren, und bann ben gleichen Raum von Neuem wieder ju durchmeffen. Dadurch wird nun zweierlei jur Rlarheit gebracht: erftlich bie Berbindung bes Gi's mit bem Wagenrennen bes Circus, zweitens bas Entsprechen, welches die Bollendung jedes einzelnen Rreislaufs mit der Wegnahme je eines Ei's verbindet. Liegt in dem Ei verschloffen die aoxy perisone, so zeigt bas Ameigespann die Bewegung ber aus bem Schoofe bes Stoffes ans Licht getretenen Schöpfung. Mit jeder Rudfehr jum Ausgangepunkt ift eines Dafeins Areislauf vollendet, ein neuer im Begriff anzuheben. Entstanden, gewachsen, verschwunden ift eines Gies Ausgeburt, ein neues tritt an die Stelle des beseis tigten, und fo folgt in der unabsehbaren Reihe ber Generationen immer ein anderes bem andern, immer eines Gies Geflügel bem bes andern, und zwar ftets mit jener unerreichbaren Schnelligkeit, welche und in dem Mythus von den Molioniden als das Resultat der Berbindung zweier Rrafte, zweier ihre Unftrengung vereinigender Zwillingsbruder, dargestellt wird. Jest ift es flar, mas wir oben andeuteten, wie nabe Cassiodor's Gedanke: actus ipse, ovi exemplo, geniturum se avem profitetur, ber urfprunglichen und echten Bedeutung bes Circus-Gi's verwandt ift. Das aus den Carceres hervorbrechende Gespann wird mit Recht als Gigeburt dargestellt. Wie das Rüchlein dem Gi, so enteilt das Gespann geflügelt Dem Kerter, der feiner Berdeluft bisber Schranken entgegensette. Bas ver-Borgen war, wird fichtbar; was bewegungslos, geht nun ju raftlofer Gile über. Mit dem ersten Augenblicke des Daseins beginnt jene Unruhe, welche ju der früher im Gie herrichenben Stille und Regungelofigfeit einen fo entschiedenen Gegenfat bildet. Go bricht Begasus, bas Flügelroß, wiehernd aus der Gorgone blutendem Rumpfe hervor; fo der Phigaleer fcmarges Pferd aus Ceres Mutter-Leib, 1) so der wilde Scuthius, den der Scholiast zu Pindar, P. 4, 246 Iriows nennt, aus der Erde Tiefen, wie das Waffer der Quelle, die von ihrem Ursprunge an nie rubend noch raftend in eiliger haft Woge auf Woge malgt.2) Richt be-

<sup>1)</sup> Pausan. 8, 42, 3.

<sup>2)</sup> Serv. Georg. 1, 12; 3, 122.

beutungelos also in der That ift die Errichtung der Eier im Circus. Nec illud putetur irritum, quod metarum circuitus ovorum erectionibus exprimatur. Die Idee der Generation aus dem mutterlichen Urftoffe, die Geburt eines Ruchleins. bas ans Licht tritt, um gar bald bem Gefen bes Stoffes zu unterliegen, beberricht bas Circus-Gi nicht weniger, als bas, welches an ber cerealischen Bompa vorangetragen wird. Das die Spiele betrachtende Bolf erkennt in dem raschen Rluge ber Gespanne, und in bem entsprechenden Berschwinden ber aufgerichteten Gier Das Schausviel, welches alles tellurische Leben barbietet, bas Gefet, welches fein eigenes Dasein beberricht; und wenn es bem die Siegesbalme guerkennt, ber an Schnelliakeit die andern übertrifft, fo bekennt es bamit, bag nicht in ber langften Dauer des Daseins, nicht in der langst möglichen Friftung deffelben, sondern in der machtigften Entfaltung der Rraft, der ftete bas ichnellfte Bergebren gur Seite geht, eines Bolte und jedes einzelnen Menschen bochfter Ruhm besteht. In seine Schilderung bes romischen Circus bat Tertullian de spectac. 8 bie Bemerkung aufgenommen: ova honori Castorum attribuunt. Bir feben daraus, daß unfere Aufammenstellung der Circusspiele und ihrer Gier mit den Dioseuren und dem Mutter-Gi, aus dem die reiffgen ichnellfüßigen 3willinge, Die Bruder fonige ber Schöpfung, benen bas Pferd geweiht ift, hervorgingen, volltommen gerechtfertigt mar. Mag die Beziehung des Circus-Gi's auf das der Leda-Remefis nicht weniger willführlich icheinen, ale die ahnliche jenes Gies, bas im latonifchen Tempel der Leukippiden in Tänien vom Dache herabhing, so wird doch dadurch die ganze Fulle des Gedankens, der in dem Circus-Gi liegt, völlig richtig bervorgehoben. Der Wechsel von Leben und Tod, die Nacht, die den Tag in fich aufnimmt, um ihn verjungt aus fich wieber ju gebaren, die Schnelligkeit, welche den Strom des Lebens, sobald er einmal aus dem Mutter-Gi ans Licht hervorgetreten, unaufhaltsam fortreißt, Alles das ift der physische Grundgedanke des Leda-Gi's und feiner 3willingsgeburt, alles bieß auch ber Inhalt ber Circusspiel= und ihrer Gier.

19.

Der Gedankenkreis, in welchem sich diese Borstellungen bewegen, beherricht auch alle übrigen Theile des Circus, alle damit verbundenen heiligthumer, Rulte und Einrichtungen. Die Naturkraft in ihrer dreisachen, tellurischen, lunarischen solarischen Stufenfolge, in ihrer doppelten, weiblich-passiven, mannlich-aktiver Botenzirung, in ihrer zwiesachen Leußerung als belebende und als zerstörend Macht, hat in dem römischen Circus eine so vollkommene und so mannigsaltig Darstellung gefunden, daß er als wahres Pantheon gelten und von den Kirchen

batern ben Glaubigen ihrer Zeit vorzugeweife ale unrein und forgfam zu meis bende Statte der beidnischen Damonenwelt bezeichnet werden konnte. 1) Sat das weibliche Naturpringip in Murtia, in Cybele, in der Muttertrias Seia Segetia Tutilina in Bollentia, Libera, Ceres einen die aphroditische sowohl als bie cerealische Stufe bes ftofflichen Lebens umfassenden Aus drud erhalten, 2) so ift die mannlich zeugende, lebenerweckende und befruchtende Botenz ale tellurifche Baffertraft in Confus-Reptunus, als himmlische Lichtmacht bagegen in den Dbelieten und manchen andern Ginzelnheiten, auf welche wir später guruckommen, ju erkennen. Die Berbindung der tellurischen und der solarischen Stufe der Raturtraft ift eine Erscheinung, die besondere Beachtung verlangt. Schwierig. feiten vermag fie une nicht mehr ju bereiten. Saben wir doch jene beiden Grade ber Raturzeugungefraft felbit in einer und berfelben Gottheitegeftalt verbunden gesehen, Achill, Dionpsos und manche andere Götter als Trager der tellurischen Baffermacht, zugleich aber auch als herrn des himmlischen Lichts erkannt, und bie icheinbare Unverträglichkeit bes Waffers und Reuers von den Alten selbst als eine auf bem Gebiete der Mythologie nicht julaffige Behauptung bestritten gefunden. 3) Die mannlich-zeugende Rraft beruht auf mehr als einem Kaktor. Shre physische Grundlage ift bas himmlische Licht nicht minder als die Reuchtiakeit der Tiefe. Aus der vereinten Einwirkung auf den weiblichen Erdstoff geht alle tellurische Fruchtbarkeit hervor. Doch wird auf den verschiedenen Stufen ber religiösen Entwicklung bald die chthonische, bald die uranische Macht, bald bas Baffer, bald das Licht, bald das neptunische, bald das solarische Element in den Borbergrund treten. Einer ftofflichern und darum tiefern Auffaffung gilt bas Baffer, einer unftofflichern und barum reinern Anschauungeweise bas immaterielle, gewichtlose Sonnenlicht als Sit und Träger der befruchtenden Araft. In den Geiligthümern und Rulten des römischen Circus erscheinen die

<sup>1)</sup> Tertull. spectac. 8, Quot igitur in habitu loci ipsius idolatrias recognoscis? — Animadverte, Christiane, quot numina immunda possederint circum.

<sup>2)</sup> Ueber alle diese: Tertull. spect. 8. Plin. 18, 2. Macrod. Sat. 1, 16. Gruter. 99, 6. August. C. D. 4, 8. Ueber Pollentia Liv. 39, 7. — Ueber Magna mater Tertull. spectac. 8. Museo Pio-Clement. vol. 5, t. 43. Herodian. 1, 10. — Ueber Ceres, Liber, Libera: Dionys. Hal. 3, 94. Plinius 35, 12. Vitruv. 3, 2. Ueber Murcia, die metæ murciæ, und den alten Ramen des Aventin Murcus: Liv. 1, 33. Festus s. v. Claudian, in primo consulatu Stilochonis 2, 404. Tertull. spect. 5 und 8 (wo zu lesen: Consus, ut diximus, apud metas sub terra delitiscit Murtias. Das don Salmasius p. 636 vertheibigte Marcoris ist zu verzwersen.) Plut. qu. rom. 17. Apuleius Met. 6, p. 123, Bip. Plin. 15, 29, 36. Varro L. L. 5, 32, med. Serv. Ecl. 7, 62. Ovid. F. 4, 141. Serv. Georg. 2, 64. Ueber den nahe beim Circus don D. Fadius Gurges errichteten Benustempel Livius 10, 31.

2) Dazu and Euripides Herc. sur. 918, 919.

neptunische und die folgrische Stufe der Rraft neben einander, und mabrend einige ber Alten Reptun ale herrn erflaren, 1) ftellen andere mit gleicher Beftimmtheit Gol in ben Borbergrund, und erbliden in ben einzelnen Ginrichtungen des Circus eine vorzugsweise folarische Beziehung.2) Reine Diefer beiden Auffaffungen barf geläugnet ober in ihrer Bedeutung geschmälert werben. tellurischeneptunische Element behauptet feine Bedeutung bis zulegt. und wird burch die immer entschiedenere Hervorhebung des solarischen durchaus nicht verbranat. Dem weiblichen Ur-Gi tritt ale Darftellung der erweckenden Boteng ein chthonischer, in den feuchten Tiefen bes Stoffe maltender und wirkender, in ber Kinsterniß der Erbe verborgener, mannlicher Gott gur Geite, ein mabrer Zous Arcanus, dem Puer Jupiter Anxurus vergleichbar,3) ein Damon der phallischen Kraft, von welchem Murcia ihre Befruchtung erwartet, ein Gott der verborgenen Rathschläge. Unterirdisch ift sein Altar, neptunisch seine Natur, seine physische Grundlage die der Erde Tiefen burchdringende Feuchtigkeit, fein geweihtes Thier bas Pferd, bas Bild ber zeugenden Gemäffer, die ihm gefeierten Spiele mabre Innoxpareia ober Equiria. 4) In dem feuchten Thale zwischen Aventin und Ba-

<sup>1)</sup> Lactant, 6, 20 nach Sinnius Capito: Et primitus quidem venationes et que vocantur munera, Saturno attributa sunt, ludi scenici Libero, Circenses Neptuno. — Salvianus 8: Colitur Minerva in gymnasiis, Venus in theatris, Neptunus in circis, Mars in arenis, Mercurius in palæstris. — Serv. G. 1, 12: A Thessalis Neptuno equestre certamen memorant institutum, unde, ut apud Græcos Ἰππιος Ποσειδῶν, a nobis Equester Neptunus. Tertull. Spect. 9.

<sup>2)</sup> So besonder Cassiodor Var. 3, 51. Tertull. spect. 8, Circus Soli principaliter consecratur — Quod spectaculum primum a Circe habent. Soli patri suo, ut volunt, editum affirmant: ab ea et Circi apellationem argumentantur. Isidor. or. 18, 28. Det Sonnentempel wird erwähnt von Tacitus ann. 15, 74. In der Notitia und im Curiosum urbis sinden wir templum Solis et Lunæ. Orelli Inscr. 1925 sqq. Liv. 40, 2. — Ueber den von August im Circus ausgestellten Obesist des Königs Semenpsertes, quo regnante Pythagoras in Aegypto suit, und seine Beziehung zur Sonne: Tertull. Spect. 8. Plin. 36, 9. Cassiod. 3, 51. Amm. Marcell. 17, 4. Isidor. 18, 31. Dio 63, 21; 78, 8. Schol. Juv. p. 452. Cramer.

<sup>3)</sup> Serv. Aen. 7, 799.

<sup>4)</sup> Consus apud metas sub terra delitescit. So Tertull. spect. 9. Er nimmt also be burch bie Natur eines Tararippus Dameon an, worüber Pausan. 6, 20, 8—10; 10, 37, 4. Nicolaus Damascenus in Fr. hist. gr. 3, p. 384. sqq. ed. Müller. Festus v. Consualia. Pseudo-Asconius in Verrem 1, 31; p. 142 ed. Orelli. Tertull. spect. 5. Dionys. Halic. 2, 31. Varro L. L. 6, p. 202 ed. Spengel. — Ueber bie Inscript bes Consus Autars: Tertull. 5. Augustin. C. D. 4, 11. Salmasius 3u Solin. p. 642. — Ueber bie Equiria ber artabischen Palantier Dionys. 1, 33: ἀπέδειξαν δε και Ποσειδώνι τέμενος Ίππιφ, και την έορτην Τακουρώτωια μέν παφ' Αρκάδων, Κωνδουάλια δε ὑπο Ρωμαίων λεγόμενα κατεστήσαντο, έν ή παφέ Ρωμαίοις έξ έδους έλενὐουδιν έργων ἴπποι και όρεις, και στέφονται τὰς κεφαλλάς ανδεόι Ueber biesen Gebrauch Plutarch, Qu. rom. 45 — Consus scheint auf Consivius, unter welchem Namen Janus angerusen wurde, also auf conserere, das physische Bestuchten, auxildaugebn. So

Latin batte Murcia, eine approbitisch gedachte Urmutter, ihren Dienst. Der üppige Biesengrund trug ben Götterftein, die Mete Murcie, ber benachbarte Aventin felbst den Ramen Murcus. Als chthonischer Damon trat Consus der Mutter gur Seite, wie Aphroditen Eros, ben fie bei Birgil als mea magna potentia anredet. Er ift ihr Virbius, ihr Adonis, ihr Euamerion, ihr Sosipolis, ber Liebling und Befruchter, ohne ben Murcia nichts vermag; er wohnt bei ibr in der Tiefe, ruht in ihrem Schoofe, apud metas sub terra delitescit. Diefe Statte mablte Tarquin gur Errichtung feines Circus aus, und es fann mohl kaum einem Zweifel unterliegen, daß gerade die in jenem Thale heimische Berehrung Murcia's und ihres mapedoog Confus die Bahl bestimmte. gionostufe, welcher dieser Kult, und die damit nun in Berbindung tretenden Spiele angebören, kann keinem Aweifel unterliegen. Es ist die tellurischeneps tunische, welche die Rraft felbst ale chthonische Wassermacht auffaßt. Die ihr ju Chren veranstalteten Pferde- und Wagenrennen werden in Uebereinstimmung mit diefer Auffaffung der Rraft felbit vorzugeweise in üppigen feuchten Wiefengrunden, am Ufer von Bachen und Rluffen gefeiert. Die Rabe besjenigen Glementes, bas man ale ben Git ber Rraft, ben Trager bes zeugenden Lar ber Erde betrachtete, mußte felbft ale Gegenwart ber Gottheit erich einen, und wenn nun am Ufer die rafchen Pferde dabinflogen, wie es Bindar in der erften Olympischen Dde von den Elischen Spielen bervorhebt, so konnte man in dem Dreben . ber Rader, in bem eilenden Schritte ber ichaumenden Renner ein Bild bes Baffere felbst erbliden, bas inmitten einer unbeweglichen Natur allein ben Borjug unaufhaltsamer Gile genießt. Die Berbindung der Circusspiele mit dem Baffer, mit Fluffen, Sumpfen, feuchten gradreichen Riederungen tritt überall, besonders auch zu Rom hervor. Dem Gotte aller Erdfruchtbarkeit, dem römis ichen Mars Gradivus, an dessen Kußstapfen sich der Aecker Seegen anknüpft, 1)

ist Clusius aus Clusivius entstanden. Ovid. F. 1, 129 verglichen mit Macrod. Sat. 1, 9. — Ueber Dea Ope Consiva: Varro L. L. 6, p. 202 Spengel. Macrod. Sat. 1, 9. Ausonius in Monosylladis: Cænea mutavit proles Saturnia Consus. Ueber Consus Roßbach, rösmische She. S. 331, wo die Stellen mit großer Bollständigkeit gesammelt sind. Ueber die Beziehung des Borts ara zu den dii inseri und den mortui Serv. Aen. 3, 305.; 2, 515; Ecl. 5, 66; Bergl. Aen. 3, 134.

<sup>1)</sup> Gradivus von gradior, nicht von crosco. Wie der Psamist in der Fruchtbarkeit der Erbe die Fußstapsen Gottes erkennt, so ist der Fußstritt und der Schuld Symbol des Erdseegens. Man denke an die Jußspur des Perseus dei Herodot, 2, 91, an Jason, dem der eine Schuld im Sumpse steden bleibt, dei Hygin. 13, an die Sohlen Tanaquiss, an den Schuld der Rhodopis dei Relian, an den der delphischen Charisa dei Plutarch, qu. grwew, an die in gleichem Sinne von Ronnus erwähnte schun beschuhte Isis, in welcher Bedeutung Sandalen von Holz auch in etruscischen Grädern sich vorsinden, sowie in den Alemannischen am Supsen dei Oberstach, von welchen Grünm in der Geschichte der deutschen Sprache Nachricht giebt.

wurden die Equiria auf seiner Wiese in der Tiberniederung geseiert. Die sumpfige gradreiche Ebene, welche der Strom mit seinen gelblichen Wassern befruchtet, die er auch oft mit seinen Fluthen überschwemmt, war vorzugsweise dem Gotte als Eigenthum zugetheilt. Hier wurden ihm seine Spiele gehalten. Im Angesicht des Flusses rannten die Pferde, des Wassers Bild, des Gottes Symbol (Ianuridmp, Nonnus 41, 229). Der Fluß selbst bekränzte die Bahn, während die Schwerter, Mars Götterbild, als Metw aufgepflanzt waren. 1) Nach derselben Idee verspricht Virgil Georg. 3, 13—20 dem Kaiser Spiele zu seiern auf der grünen Wiese am User des Mincius, hundert vierspännige Wagen. Den Alpheus wird Griechenland aufgeben, und nach Mantua eilen.

Et viridi in campo templum de marmore ponam Propter aquam, tardis ingens ubi flexibus errat Mincius, et tenera prætexit arundine ripas. In medio mihi Cæsar erit, templumque tenebit. Illi victor ego et Tyrio conspectus in ostro Centum quadrijugos agitabo ad flumina currus. Cuncta mihi, Alfeum linquens lucosque Molorchi, Cursibus et crudo decernet Græcia cestu. 2)

So kann Servius mit Recht sagen: Circa ripas fluminum maxime agitabatur curule certamen. Daher wird auch auf Münzen, wie Bulenger de Circo p. 589 hervorhebt, die Decursio, am User eines Flusses vorgestellt. Buonarotti, medaglioni antichi p. 208 erwähnt eine Münze des Kaisers Marcus Aurelius, auf welcher ein Mann mit apollinischen Attributen eine Quadriga leitet, während unten der Fluß Licus dargestellt ist. Die Inschrift OYATEIPHN2N weist auf die Stadt Thyatira, die eben an jenem Flusse liegt. Wir haben auch hier ohne Zweisel einen Sieger apollinischer am Licus geseierter Spiele vor uns. Nach demselben Schriftsteller, S. 20 der Cinleitung, fand sich im Florentiner Museum eine Bulla, geziert mit Kreisen, vier Delphineu, dem Bilde des Nils und Krebsen, deren Farben es außer Zweisel sehen, daß dieß Stück einem Pferdesschmuck circensischer Spiele, und zwar der venetischen Parthei, angehörte. Am Tiber, am Alseus, am Mincius slogen die Wagen dahin, ein Bild der Ströme selbst, deren Gotteskraft in dem Wettkampse verherrlicht wird. Mars selbst

<sup>1)</sup> Serv. G. 3, 18. Olim in litore fluminis Circenses agitabantur: in altero lateropositis gladiis, ut ab utraque parte esset ignaviæ præsens periculum. Aen. 8, 636. Isidor. Etym. 17. Ovid. F. 3, 519. Utber baß Terentum an ber Tiber und die bort gefeierten. Spiele: Valerius Max. 2, 4, 5. Festus, s. v. Ovid. F. 1, 501. Mart. 4, 1; 10, 63. Sueton, Claud. 24, Domit. 4.

<sup>2)</sup> Dazu Georg. 3, 180.

fcaut dem Spiele ju. 1) Bferd, Bagen, Rad haben einen neptunischen Bafferbejug. Das fiegreiche rechte Pferd fällt bem Gotte jum Opfer. Der blutende Rumpf wird an der Wand der Regia befestigt, und mit Brotringen, den Bilbern bes Ernteseegens, Die man auch mit bem Zeichen bes Rabes verfah, gefcmudt. 2) Die Rluffe und die Wettfahrten verband ein fo naber Bezug, daß auch folche Spiele, die man entfernt vom Baffer abhielt, dennoch mit demfelben in Berbindung gedacht wurden. Bu Anagnia findet fich ein Circus maritimus. Liv. 9, 42. Concilium populorum omnium habentibus Anagninis in Circo, quem maritimum vocunt. Ungania aber ift eine Binnenftabt im Berniferland; Die Bezeichnung feines Circus als maritimus mithin teine geographische, sondern eine facrale. Es liegt darin die Anerkennung, daß die Circusspiele dem geugenden Elemente des Waffers, mag es als Reptunus, als Confus, als Mars ericeinen, gewidmet find. Möglich, daß man auch einem kleinen Gewäffer, bas in der Nahe lag, oder zu dem Zwecke absichtlich dabin geleitet wurde, den Ramen mare beilegte. Dieß batte alter Uebung vollsommen entsprochen. Go finden wir in Plutarch de virtt. mull. in fine ein Beispiel, in welchem ein Grabmal durch funftliche Leitung mit bem Waffer in Berbindung gesetzt wurde, weil man ben Todten ihre Rubestätte am Ufer bes lebenzeugenden Elementes ju errichten pflegte. So führte auch in Lydien nach Pausanias 1, p. 87 ein kleines Klugchen ben Ramen Oceanus, und die Berbindung deffelben mit Gerpon's Grab zeigt, daß man in demfelben wirklich das Bild des großen Oceans erblickte. Im Anschluß an den Circus maritimus der Anagniner will ich auf eine Nachricht über

<sup>9</sup> Ovid. F 2, 857-862.

<sup>2)</sup> Plut. Qu. R. 94. Ueber bas rechte Pferb Salmasius, Plin. exercc. 2, p. 630. Das Reichen bes Rabes: Festus, p. 348. Summanalia, liba farinacea in modum rotæ ficta. Danu Passeri, pict. Etr. 3, 282 sqq. Zoega de obeliscis 228. Hesych. Έλασιβρόντα. Wie sehr man auf die den Festkuchen gegebene Form zu achten hat, zeigen viele Nachrichten, unter andern Plutarch de Is. et Osiride. Das Rab gehört ju ben bebeutungsvollsten Symbolen bes Alter= thums, und rief baber icon unter ben Alten, wie Clemens im Protreptifon berichtet, besonbere Bearbeitungen hervor. Wer das Einzelue sammelt, wird finden, daß es, gleich der Mehrzahl der Symbole, zunächst eine physische Bedeutung hat, und in dieser alle Seiten der Naturkraft, die chthonisch-poseibonische und die himmlisch-solarische, mithin die des schnellen Bergehns, wie die des Berbens umfaßt, daß man aber alsbann von ber phyfifchen zu ber abgezogenen, figurlichen Bebeutung, wie sie in dem Rade der Nemesis besonders hervortritt, sortschritt. Das Genauere gehört nicht hieher, sondern in eine Darstellung der alten symbolischen Sprache, für deren Renntniß uns die Zeit seit Payne-Night, on symbolical language gar zu wenig geliefert hat. — Neber Summanus, ben bas Glossarium Labb. burch Hoomy ver's erklart, febe man Martian. Capella 2, 161. Gruter. 1015, 7. Plinius 29, 4. Supplicia annua canes pendunt inter ædem Juventutis et Summani, wogu Liv, 36, 36. Gine wdes Ditis Patris nennt bie Notitia awifchen bem Mercureund bem Ceresbeiligthum.

Athen hinweisen: Hesychius Κυεχελιδών. Έχελος ήρως, ώς δε ένω, επίθετον ήρως, έπὶ τοῦ έλος παρακείσθαι τῷ ἡρωι. ἐστιν δὲ ὁ Αθηναίων ἱππόδρομος Ένεγελιδών. ἐν φ ίππικοι ήγοντο άγωνες. και ναὸς Ίλου. - Etymol. magn. Ένεχελιδώ, τόπος Αθήντοι, σταδίων όκτω, εν φ al Ιπποδρομίαι. από τινος Έχελου. Bal. v. Έχελος. Es gab also ein Beroon des Echelus, das am Strande eines Sumpffees lag. Das Beroon bilbete selbst einen Theil des Athenischen Sippodrom, der danach den Namen Enechelidon führte. Das Wagenrennen fand also in ber Nahe eines Gemaffere ftatt, und galt ber Berherrlichung bes in dem Sumpfe maltenden zeugenden Confus-Echelus. Name felbst bangt ohne Aweifel mit thos, wie Thos mit this, ausammen. verbindet auch Euripides im Sippolptus 207-210, 213 See und Rennbahn, und ftellt beide unter Artemis Schup. Um Meeresufer treibt Sippolptus ber Roffe Gespann babin, ale Boseidone Stier ibm ben Untergang brachte. Darum läßt auch Euripides B. 1072-1074 ben Chor fingen, fortan werde der Amagone Sohn nicht mehr die Enetischen Renner lenten, nicht mehr am See mit dem burtigen Bferde der Rennbahnen Rreis behaupten. In der iconen Befcreibung bes griechischen Lagers, welche fich in der Thigenia Aulidenfis findet, ift Achill bargestellt, wie er, ber flüchtige Renner, auf dem sandigen Meergestade das Biergespann im Lauf gurudläßt. Bere 204-212. Ja in den 'Axilams Soouo. erscheinen die Flugbetten felbst ale Rennbahnen, wie denn Uchileus Ramen und Auffaffung die völlige Identitat des Weltlaufs und der Bewegung bes Baffere barthut. Jest werden wir auch bas gange Gewicht ber Bemertung bes Scholiaften ju Bindare apiorov ubr ubme murdigen, wenn er hervorhebt, bes Dichtere Gedanke gehe dabin, wie das Baffer unter den Glementen Die erfte Stelle einnehme, also habe auch der (dem Baffer des Alfeus) geweihte olymvifche Ugon größere Burbe vor allen andern Rampffvielen der Bellenen.

Ein sehr merkwürdiges Beispiel der Festhaltung neptunischer Beziehung auch für solche Circusspiele, welche entfernt vom Wasser geseiert wurden, liefern die ludi capitolini, wie sie auf zwei von Buonarotti, osservazioni sopra alcuni frammenti di vasi antichi di vetro, ornati di figure, trovati nei Cimiteri di Roma, Firenze 1716, Tasel 30. 31 mitgetheilten Glasbisdern erscheinen. Auf beiden werden die Sieger der Capitolina mit allen Attributen einer Flußg ottheit dat gestellt. Ich will hier das Bild der Tasel 30 näher beschreiben. halb entblößten Oberleibes ruht der Sieger, mit der Rechten einen Bündel Schilfröhricht saffend, in der Linken das Füllborn. Der linke Arm stügt sich auf eine umgestürzte Base, welcher ein reicher Wasserstrom entquillt. Dem Sieger zur Seite, mit ihrem linken Arme des Mannes Schulter umfassend, sigt eine weibliche Figur, deren Bedeutung wir nachher erörtern werden. Neben ihr, das Gemälde abschließend, zeigt sich, von hohen Schilfstengeln überragt, eine Knabengestalt, welche

in bem gufammengefaßten Gewande Fruchte der verschiedenften Art dem Siegerpare anbietet. Drei fleine geflügelte Genien erfüllen ben Luftraum über ben Bauptern ber rubenden Riguren. Der eine ichwebt über bem Ropfe bes Siegers. Das bauchige Gefaß, welches er halt, tragt auf der Borderfeite die Aufschrift KAUEO, jum Beweis, daß der hier gefeierte Sieg in den kapitolinischen Spielen errungen murbe. In ben Sanden bes zweiten der Genien fieht man einen geöffneten Blumenfrang, welcher ebenfalls dem Sieger dargebracht wird. Der britte endlich tragt in seinen Urmen ein Bundel Stabe, die mir viel weniger bas Aussehn von Balmenzweigen, ale dasjenige von Sumpfftengeln zu haben icheinen. 11m die obere Rundung des Bildes liest man den Buruf: - - RIS VIVAS VALEAS VINCAS. — RIS bildet offenbar nur die Endsplbe des Ramens, deffen Unfang unleferlich geworden ift. Bis auf gang geringe Abweichungen ftimmt bas Bilb ber Tafel 31 (unfere I. 4) mit dem eben beschriebenen völlig überein: ein Beweis, daß wir hier festüberlieferte Borftellungen, und nicht einen zufälligen Runftlereinfall vor und haben. Bas diefem zweiten Bilde eine besondere Bedeutung giebt, ift bie Inschrift am Rande bes Gefäßes. Ift fie auch jum größern Theile zerftort, so bat fich doch das entscheidende Wort erhalten. Bir lefen ALF . . V . . , also unaweifelhaft Alfeius. Es wird dadurch jur unbeftreitbaren Thatfache erhoben daß ber Sieger der kapitolinischen Spiele 1) als Fuggott Alfeus mit allen Attri-

<sup>1)</sup> Ueber die kapitolinischen Spiele Folgendes: Ihre erfte Feier wird auf Romulus zuruchge führt. Plutarch Quest. rom. 50 bringt ben noch ju feiner Zeit beobachteten Gebrauch, bei ben fapitolinischen Spielen Sarber aufzustellen und feilzubieten, mit bem Kriege bes Romulus gegen Beji in Berbindung. Bei Tertullian de spectac. 5 wird Romulus ausbrudlich als ber erfte Anordner der kapitolinischen Spiele genannt. Dehinc idem Romulus Jovi Feretrio ludos instituit in Tarpeio, quos Tarpeios dictos et Capitolinos Piso tradidit; post hunc Numa Pompilius Marti et Robigini fecit (nam et Robiginis Deam finxerunt); dehinc Tullus Hostilius. dehinc Ancus Martius et ceteri, qui quotque per ordinem et quibus idolis ludos instituerint, positum est apud Suetonium Tranquillum, vel a quibus Tranquillus accepit. Fest. v. Sardi venales. Rach bem Abzug ber Gallier wurde unter anbern religiösen Anordnungen auch bie Abhaltung ber tapitolinifchen Spiele beichloffen. Liv. 5, 50: ludi Capitolini fierent, quod Jupiter optimus maximus suam sedem atque arcem populi romani in re trepida tutatus esset; collegiumque ad cam rem M. Furius dictator constitueret ex iis, qui in Capitolio atque arce habitarent. Diese Capitolini werben auch sonft erwähnt. Cic. ad Quint. fratr. 2, 5. Dag bie tapitolinischen Spiele zu Ehren Jupiters gefeiert wurden, bebt Tortull. do spect. 11 nochmals betvor: Olympia Jovi, que sunt Rome Capitolina. Plin. 27, 7 giebt folgende Rachricht: De nsu eius (apsinthi) convenit, herbæ facillimæ atque inter paucas utilissimæ, præterea sacris populi Romani celebratæ peculiariter; siquidem Latinarum feriis quadrigæ certant in Capitolio victorque absinthium bibit, credo, sanitatem in præmio dari honorifice arbitratis majoribus. hier werben wir von einem Gebrauche unterrichtet, ber und ben Bred jener Glasgefäße enträthseln kann. Sollten fie nicht bazu bestimmt gewesen sein, ben Trank bes Abfinthium bem Sieger barzureichen? Plinius Bemertung: Sanitatem in præmio dari, stimmt mit bem Zuruf: Vivas valeas vincas, vollkommen überein. Ueber bas Berhaltnig ber

buten beffelben erscheint. Er nimmt Ratur und Gestalt berjenigen Gottheit an, au deren Ehren die Spiele gefeiert werden. So ist also vollkommen bewahrbeitet, mas wir oben bemerkten. Spiele circensischer Ratur wurden auch da, wo ibre Reier nicht am Flufiufer geschieht, bennoch ftete mit bem Element bes Baffers und mit Fluffen in Berbindung gedacht, sowie auch der Currus eine entschieden neptunische Beziehung enthält. 1) Dag nun die ludi Capitolini voraugsweise auf den Alfeius, jenen Strom, den Elis besonders verehrte, und mit Reus Gottheitetraft in Die engste Berbindung feste, 2) gurudgeführt werben, giebt ben ermahnten Glasgemalben noch eine erhöhte Bedeutung. Auch biefes findet in andern Nachrichten seine Rechtfertigung. Die Olympia und Capitolina werden von Tertullian de spectac. 11 jusammengestellt. Olympia Jovi, quæ sunt Romæ Capitolina. Ebenso von Cassius Dio 79, 10. Auch die Sitte, ben Sieger felbst abzubilden, wie wir sie bier fur die fapitolinischen Spiele finden, stammt von Olympia, wie une Baufanias und Blinius 34, 4 berichten. Aber nicht nur die kapitolinischen, sondern alle Circusspiele überhaupt werden auf bas Borbild ber Olympischen Feier und auf Belops und Denomaus gurudgeführt. Go leitet noch Cassiodor 3, 51 feine Bemerkungen über die Circusspiele, burch bie Morte ein: Primus enim hoc apud Elidem Asiæ civitatem Oenomaus fertur edidisse, quod postea Romulus in raptu Sabinarum, necdum fundatis ædificiis, ruraliter ostentavit Italiæ. Achnlich Sidonius Apollinar, Carm. 23. Elei simulacra torva campi exercent spatiantibus quadrigis. Nonni Dion. 19, 150ού δρόμος ίπποσύνης, ούκ Ήλιδος είσιν άγωνες, ού δρόμος Όινομάου γαμβροκτόνος. Bu ben bekannten Worten bes Horatius: Metaque fervidis evitata rotis bemerkt Acron: Circenses agonici in honorem Jovis Olympici sunt inventi apud Elidem. Ueberdieß Virgil. Georg. 3, 13—20. 180 und Dionys. Hal. 7, 73. An den aleichen Gedanken ichließt fich die Bahl des Alfeus jum Bilde des Siegers ber tapis

Sanitas zu ber Feier ber Spiele und ber in ihr enthaltenen Religionsibee wird später noch gesprochen werben. — Eine erneute Bebeutung erhielten die Capitolina durch Domitian. Saeton, Domit. 4: Instituit et quinquennale certamen Capitolino Jovi triplex, musicum, equestre, gymnicum et aliquanto plurium, quam nunc est, coronatorum. In dieser neuen Form wurden sie zuerst im zwölsten Regierungsjahr des Raisers, nach Christus 86, geseiert. Späterhin ist ihre Erwähnung nicht selten. Sie begegnen oft auf Inschriften und Münzen, worüber Scaliger zu c. 4. Domitiani und Buonarotti p. 219. 220 nachzusehen sind. Auf griechischen Denkmäsern wechselt KAUETOAI2N und KAUITOAI2N, wozu unser Gesäß die bemerkenswerthe Aenderung des T in O liesert. Spon, miscell. erud. ant. Sec. 10, N. 102. Falconieri, inscript. athlet. p. 62, 102.

<sup>1)</sup> Böttiger, Ibeen zur Runftmythologie 2, 326 f.

<sup>2)</sup> Pausan. 5, 10, 2; 5, 13, 5. Daher auch in Elis bas Borherrichen pferbegestalteter Götter.\_\_\_\_\_ Paus. 5, 15, 4.

tolinischen Spiele an. Dieser wird baburch auf Belops jurudgeführt. Daraus erflart fich die weibliche Figur, welche auf unsern Glasbildern an der Seite des tapitolinischen Siegers, ihn liebreich umfaffend, dargestellt ift. Diese nur allgemein als des Siegers Gemahlin aufzufaffen, und ihre Umarmung als Ausdruck der Freude über den davongetragenen Breis zu erklaren, wurde den Gebanken burchaus nicht erschöpfen. Bielmehr haben wir bier die im Bettlauf mit Denomaus von Belops gewonnene, und badurch aus bes Batere Banden erloote, ihrer bobern weiblichen Bestimmung jurudgegebene Sippodamia ju erkennen. Dem Sieger muß eine jugendliche Gemahlin zur Seite treten, soll das Borbild des olympischen Agon in den capitolinischen Spielen und ihrem Preisgefäß volltommen wiedererkannt werden. 1) Daburch erscheinen Die Spiele felbit als die Begrundung der ersten bobern, auf Acerbau und Ghe gegrundeten Cultur, und es gewinnt erhöhte Bedeutung, wenn die Capitolina auf den Urheber bes römischen Staats und der Ghe mit den fabinischen Sochtern wie die Olympia auf Belove Berbindung mit ber Denomaustochter gurudaeführt werben. Der achaische Belope leitet feinerseite wieder nach Affen, jumal nach Lydien jurud'; benn Lydier wird Belops genannt. 2) Dag nun die Bagenrennen ben Lydiern befannt waren, davon hat fich in dem Mythus von Gyges und Ligus Begegnung ein fehr mertwürdiger Beweis erhalten. 3) Bon den lydifchen Ausmanderern aber leiten die Alten die Einbürgerung der Circusspiele in Etrurien ber. 4) und von da brachte sie ein etruscischer Kürst zu den Römern. So ist alfo amifchen Rom und Afien ein unmittelbarer Busammenbang bergeftellt, und Die Burudführung ber tabitolinischen Spiele auf ben Epdier Belope und feinen Sieg im Gefilde bes Alfeus, der sumpfreichen elischen Riederung, auch durch biftorifchen Bufammenhang ber Lander und Bolfer erflart.

Nach biesen Borgangen erscheint die Neptunische Beziehung des römischen Circus und der darin geseierten Spiele nicht mehr als vereinzelte Erscheinung, sondern vielmehr als Aeußerung jener allgemeinen Idee, welche der zeugenden Kraft ihren Sip in den tellurischen Gewässern anweist. Auf dieses Element deuten die Delphine, deren Berbindung mit den Giern sich nun von selbst er-

<sup>1)</sup> Pausan. 6, 20, 10. — Claudian, Laus Serense reginse 162—180. Die Gemahlin und mit ihr die Herrschaft bilbet den Siegespreis in so vielen Beispielen. Bergl. Pausan. 5, 1, 3.

<sup>2)</sup> Pausan 5, 1, 5.

<sup>2)</sup> Nicolaus Damascenus in ben Fr. hist. græc. 3, 384 ff. Die Zerlegung bieses Mothus und seine Erklärung aus ben Uebungen ber Wettrennen habe ich in meinem Mutterrecht unterstommen.

<sup>4)</sup> Tertull. de spectac. 5. Liv. 1, 35. Die übrigen zahlreichen Zeugnisse findet man bei Gori, Mus. Etrusc. 2, 375-378, und im Mus. Capitolinum 4, 48, 227. 230 gesammelt.

läutert. Delphinos Neptuno vovent, sagt Tertull. de spectac. 8. In dem Circus erscheint ber Gott ber zeugenden Gewäffer nicht in anthropomorphischer Bilbung, sondern felbft in Fischgeftalt, wie denn die Rultgebrauche und Rultdarftellungen bes Circus porzugeweise einer fruhern, alterthumlichern, ursprunglichern Religioneftufe treu geblieben find. Mit ben Delphinen verbindet Cassiodor 3, 51 die Erwähnung des Euripus. Euripus maris vitrei reddit imaginem, unde illic delphini equorei aquas interfluunt. Unter Euripus ist hier nicht ein wirklicher Wafferkanal, fondern vielmehr bas intermetium, die spina, verftanden, welche fich zwischen den zwei Meten in der Mitte des Circus bingog, und biefen ber Lange nach in zwei Salften theilte. Man hat fich ihn ale einen von zwei Seitenmauern gehaltenen agger ju benten, auf beffen Sohe bie vielen gur Begehung der heiligen Spiele erforderlichen Gegenstände, und bie Götterbilder, unter ihnen vorzüglich Cybele, præses Euripi, und die tres are 1) aufgestellt maren. Wenn nun diefer Erddamm bennoch ale Bild bes Meeres aufgefaßt, und mit ben Delphinen, diesen dem Menschen gewogenen, und durch die größte Schnellige feit ausgezeichneten Bewohnern der Gemaffer in Berbindung gebracht wird, fo liegt hierin wiederum eine der ursprunglichen maritimen Natur der Gircen ents fprechende Ibee. In Ausbildung beffelben Gedankens murbe ber Euripus bes Circus mit demjenigen Guripus verglichen, ber Euboa von dem Geftlande Bootiens trennt. Die fiebenmalige Ebbe und Fluth, welche das Baffer ber Meerenge auf= und abtreibt, ichien bem fiebenmaligen Umlauf ber Gefpanne, ben fieben Giern und fieben Delphinen ju entsprechen, und ben Gedanten ber ewig in fich felbit gurudftromenden Bogen bes Dafeins vollkommen ausgulprechen. Εύριπος ώνομάς θη ή μέση του ἱπποδρόμου κρηπίς έκ του θαλαττίου Εύρίπου, και της έπτάκις αιτοῦ διαυλοδρομίας οίτω γαρ ἐπ' ἐμείνου φασί συμβαίνει. So Joannes Lydus, p. 4. Schow, οι δε ή των ύδατων φύσις έξω της δυνάμεως της επτάδος απολελειπται ό γοῦν Διονύσιος ἐν ταῖς Κτίσεσι φησί, τὸν χαλκιδικὸν Ευριπον, ἐπτάκις καθ' ἡμέραν στορόμενον, κατά μόνας τάς έβδομάδας ιστασθαι. p. 28 Schow. Undere Stellen gleichen Anhalts giebt Salmasius p. 638. In der That wird von Seneca in Hercule Oetwo die fiebenmalige Fluth bes Euripus als Regel aufgestellt:

> Euripus undas flectit instabiles vagus Septemque cursus' flectit, et totidem refert.

Griechische Schriftfteller, wie Joannes Antiochensis und Cedrenus (bei Salmasius p. 638) erklären die Benennung euripus aus der Achnlichkeit, welche ihnen die spina mit dem zu beiden Seiten vom Festland eingeschlossenen Wasser zu haben schien. Nazianzen dagegen ermähnt für den Circus von Constantinopel einen

<sup>1)</sup> Joannes Lydus, de mensibus p. 4. Schow.

unterirdifchen verborgenen Baffertanal, ber jene Bezeichnung rechtfertigen tonnte: ίππικά βαλίλεια και κάλλη στοών, και το απυστον τουτο έργον ο ύποχθόνιος και άέριος «οταμός, και ό λαμπρός στύλος όντοσι και απόβλεπτος. Nach Suidas in Σεβήρφ ents hielt der Byzantinische hippodrom überdieß ein lavacrum Zeuxippi, welches auch Ismenius und Manasses als ein besonders schönes Werk preisen. Die Berbindung beffelben mit dem Draconteum und einer figenden Athene rechtfertigen bie Bergleichung dieses Zeuzippos mit Erichthonius, dem schlangenfüßigen Dämon der tellurischen Gemaffer, auf welchen in fehr bezeichnender Beise das Biergespann gutudgeführt wird.1) Durch alle diese Einzelnheiten erhalt die wesentliche Berbindung ber Circusspiele mit den tellurischen Gemässern immer neue Bestätigung.2) Ja ihre Beziehung zu der Fruchtbarkeit des Landes und dem Erntesegen blieb bis in die spateste Reit im Bewußtsein der beidnischen Belt. Es ift febr bemerkenswerth, daß auch mit den Farben, welche die Rämpfenden trugen, und die man befonders bei der Bahl der Pferde beachtete, Ideen tellurischer Fruchtbarfeit verbunden und Beziehungen auf die causæ clenientorum gefunden wurden. Nicht uur, daß man die Farben felbst auf Jahredzeiten und auf die Elemente bezog, die gerade für den Fruchtertrag wichtig werden, man sah auch in dem Siege der einzelnen Farben die Borzeichen des kommenden Erntesegens oder eintretender Unfruchtbarkeit. Besonders beachtenswerth ist ein Ausspruch des Joannes Antiochensis, den man mit mehreren ähnlichen bei Salmasius p. 634 findet: έβάλλοντο κλήροι, και ός έλαχεν ύπερ της γης άγωνίσασθαι έφόρει χλοανόν, ός δε ύπερ της θαλάσσης κυανον. ἐπίθει δὲ Οινόμαος ἐπαθλον την ἐαντοῦ θυγατέρα, καὶ ὁ νικηθείς ύπο του πλήθους των θεωμένων άνηρείτο. Είχον ούν σημείον οί τότε, και εί μέν το χλοανόν ένικα της γης εύφορίαν ηλαιζον και οίτως έγίνετο. cl δέ το κυανόν, της θαλάττης ευπλοιαν, και ήθχουτο οι μέν γεωργοί το χλοανόν νικάν, οι δε ναθτιλοι το κυανόν. Ετςαθείπεπ nun auch die einzelnen Boraussehungen, Combinationen, Bedeutungen der Farben, worüber man bei Tertullian de spect. 9, Isidor Orig. 18, 41 manches findet, völlig willführlich und ohne berechtigte Grundlage, so ift doch die Idee eines allgemeinen Busammenhange ber Circuespiele mit der Erdfruchtbarfeit, und ber so tief gewurzelte, mit leidenschaftlichen, auch von Cassiodor geschilderten Aus-

1) Virgil Georg. 1, 205; 3, 113.

<sup>2) 3</sup>ch erwähne hier auch die Berbindung Mercurs mit dem Eircus, wie sie aus Jo. Lydus p. 4, Apuleius Metam. 6, p. 123 hervorgeht. Bon einem Heiligthum des Merkur sprechen die Regionarien in der eilsten Region des Circus maximus. Dazu Ovid F. 5, 669. Livius 2, 22. 27. Nach Nardini 3, p. 245 wurden die Reste bieses Heiligthums tra il cerchio massimo e'l monte Aventino entdect. Nun sag bei der Porta Capena, also ganz in der Nähe jenes Tempels, die Aqua Mercurii, worüber Ovid F. 5, 670—692. So zeigt sich auch hierin die Berbindung des Circus mit dem Basser, und es erklärt sich, warum nach Stesichorus Darstellung die Dioscuren ihre Pferde von hermes erhalten.

brüchen verbundene Glaube daran ein Nachklang jener ursprünglichen Anschauung, welche der Trias der Muttergottheiten Seia-Messia-Tutilina eine hervorragende Stellung im Circus angewiesen, und alle zur Beförderung der Erdfruchtbarkeit zusammenwirkenden Naturkräfte in demselben vereinigt hatte.

Benn wir diese Erörterungen zusammenfaffen, fo ergeben fie ein Resultat, das mit der oben entwickelten Bedeutung der Gier vollkommen übereinstimmt. Erschienen und diese ale doxy perecous, bestimmt alle Dinge der sichtbaren Schöpfung in nie endender Folge der Generationen aus ihrem bunkeln Schoofe hervorgehen zu lassen, so find die Gottheiten des Circus, welche fie umgeben, und die Spiele, die sie begleiten, Darstellung der großen Kräfte, deren Einwirkung auf den mütterlichen Erdstoff das Werk der Befruchtung und der ewigen Berfüngung aller Dinge vollendet. In diefer Richtung ber Circussviele auf Die geugende lebenspendende Rraft ift die entgegengesette auf die gerftorende und vernichtende Boteng nothwendig mit inbegriffen. Dadurch geftalten fich die Bettrennen zu mahren Todtenfeiern, und diefe ihre finftere Seite tritt um fo mehr in den Bordergrund, je mehr in der Auffassung der Kraft selbst der neptunische Tellurismus feine Bedeutung beibehalten hatte. In Confus, in Summanus, in dem Canicidium, in den Dii magni, valentes, potentes2) tritt die Tode8beziehung sehr bestimmt hervor. Aber auch ganz allgemein wird die Funerärbedeutung der alten Kestsviele bervorgehoben, so von Tertullian de spectac. 6 Nam et a primordio bifariam ludi censebantur, sacri et funebres, id est Diis nationum et mortuis. Sed de idolatria nil differt apud nos, sub quo nomine et titulo, dum ad eosdem spiritus perveniat, quibus renuntiamus, licet mortuis licet Diis suis faciant. Proinde mortuis suis ut Diis faciant. So auch von Cyprianus de spectac. p. 3. ed. Joannes Cistert. Quis ludus sine sacrificio? quod certamen non consecratum mortuo? Kür alle großen Nationalsviele der Griechen hat Diefer lettere Ausspruch feine volle Richtigkeit. Bei Agans Leichenfeier fab man guerft die Pferderennen in Arkadien.3) Archemorus wirb gu Nemea, Melicertes-Palemon durch die Ifthmien gefeiert. Die Olympischen werden an Denomaus Leichenfeier angeknüpft, worüber man die Zeugniffe bei Argoli ju Panvinius de ludis circensib. p. 4 gesammelt findet, oder, wie von Ausonius in den Eclogen 4) ale Belope Todtenspiele aufgefaßt. Wenn es nun für die romi-

<sup>1)</sup> Isidor 18, 41.

<sup>2)</sup> Plut. Symp. 3, 1 erflärt bie μεγάλοι θεοί burch καταχθόνιοι.

<sup>3)</sup> Pausan 8, p. 605.

Tantalidæ Pelopi mæstum dicat Elis honorem,
Archemori Nemæa colunt quinquennia Thebæ,
Isthmia defuncto celebrata Palæmone notum,
Pythia placanda Delphi statuere draconi.

fchen Circusspiele an einer folden individuellen Anknupfung fehlt, fo tritt die allgemeine Funerarbebeutung namentlich in ber Bloflegung bes unterirbifchen Confus-Altares, in dem Rulte des Summanus und in feinen radförmigen, plutonischen Brottuchen, so wie in bem Canicidium hervor. Darin findet die Aufnahme ber Circuerennen und anderer Spiele unter die Grabbarftellungen, wie fie auf den Banden Cornetanischer Sppogeen, in den genannten Sarkophagreliefe, und auf etruscischen Afchenbehaltern in fo manigfaltiger Form wiederkehrt, ihre Rechtfertigung und Erklärung. Bas von Sculptur-Darftellungen der Circusspiele auf uns gekommen ist, entstammt alles der Gräberwelt. Die Scenen, in welchen die bochfte Rraffaugerung des vollsten Lebens, der bochfte Genug des Daseins fich ausspricht, haben an der Stätte des Todes eine vorherrichende Runerärbedeutung angenommen. Benn Gier und Delphine einen hervorragenden Bestandtheil der Grab-Ornamentik bilden, fo scheint ihre Uebertragung auf die Circusspiele damit unvereinbar. Und doch find diese beiden Anwendungen nur zwei Aeußerungen derselben Grundbedeutung. Als ich im Batican die mit den Circubreliefe gefchmudten Sarkophage jum erften Male fab, und einem mich begleitenden, jest verstorbenen Archäologen die Frage vorlegte, in welcher Beziehung denn nun diese Borftellungen zu Grab und Tod ftanden, mar derfelbe fehr verlegen, und gab das offene Bekenntnig ab, daß die Runfterklärung fich um Aufhellung diefes Bunktes wenig bemuht habe, vielmehr alle ihre Unftrengung auf die Erklärung der Gingelnheiten, auf Wiedererkennen ber Carceres, ber Sonnenfäule, der Meta, der Parabaten, der vielen Beiligthümer und Symbole richte, und ihre Aufgabe für gelöst erachte, sobald die Uebereinstimmung der erhaltenen Beugniffe mit der Darftellung der Dankmaler nachgewiesen fei. Sollte fich aber Die grchaologische Reugierde noch weiter erftreden, und über Die Grenzen bes Daraestellten binaus ben ftummen Monumenten bie Frage über ihr Berhaltniß ju der Graberwelt vorlegen, und fo gemiffermagen Rechenschaft über ihre Berwendung ju Funerarzweden verlangen, fo konne man ja gar mancherlei Begie= bungen benken. Sollten benn nicht die in folden Sarkophagen Beigefenten b ielleicht felbst ausgezeichnete Bagenlenker gewesen sein, ober gar in den Circussvielen ihren Tod gefunden haben? Sollte nicht vielleicht ichon ber Gedanke genügen, daß ja die Circuespiele die machtigfte Leidenschaft der Romer gewesen, daß fie oft zu Bartheiungen und blutigem Rampf geführt hatten, und daß eben daber ber Bunfch entstanden fei, nach dem Tode noch eine Erinnerung an die während bes Lebens fo oft genoffenen Freuden erhalten zu febn. Bolle man aber noch weiter geben, fo biete ja bas Leben felbft die fconfte Bergleichung mit folden Bettfampfen, ihren Unftrengungen, ihren Erwartungen, ihren getäuschten Soffnungen, bar. Db benn nicht die fturgenden Defultores, Die gertrummerten Biga,

die umgeworfenen Gefäße an die Schidsale bes menschlichen Daseins erinnerten, das auf den Ruin Bieler ben Sieg eines Einzigen grunde, das ftets nur Benige jum Biele führe, das gar Manche ichon frube in den Abgrund fturze, den Ginen gleich beim Beginn bes Kampfes, ben Andern im Augenblice, ba ihm bie Siegespalme gesichert ichien. Ich bekenne, daß mich unter allen vorgeschlagenen Erklärungen diese lettere allegorische Ausbeutung durch ihre innere Bahrheit am meiften ansprach. Jest aber erscheint auch fie mir fehr fekundar. "Bur Entscheidung größerer, allgemeiner Fragen muß man, um mich eines von Plutarch ausgesprochenen weisen Bortes zu bedienen, seinen Standpunkt bober nehmen." Als Sarkophagbilder haben die Circusspiele keine andere Bedeutung als die wirklich gefeierten; und diese gelten der fofflichen Kraft, zunächst der ganz tellurisch gedachten, alle Faktoren, die ju der Erdichöpfung mitwirken, in fich ichließenden, Leben und Tod, Stoff und Kraft umfassenden Naturzeugung, welche den Inhalt ber Gottheitsidee felbst bildet. In Dieser Bedeutung haben die Spiele felbft einen vorherrschend funeraren Charafter; in diefen ftellen fie fich ben großen Nationalspielen ber Bellenen, die durch ihre Anknupfung an berühmte Todte als mabre Leichenfeiern erscheinen, jur Seite. In Dieser erinnern fie an jene gable reichen Todtenspiele, deren ber Mythus gebenkt, und die namentlich auf etruscischen Alchenkisten so oft baraestellt find. Alle Spiele baben den Charakter von Leichenfeiern, die im Circus, die im Terentum der Tiber, die an Mincio's Strand gefeierten nicht weniger als die olympischen zu Pelops Gedächtniß, die nemeischen um Archemorus Leichenftein, die ifthmischen ju Balamons Ehre, die lydischen um bas Lixusmahl gefeierten. Die meta ift immer Leichenstein und als foldet das Mahl eines tellurischen Dameon, ein 26005 supvyos, ber als Tarazippus die Pferde erfchreckt, als meta sudans feine Beziehung zu dem zeugenden Raf ber Tiefe verkundet. Auf diefer allgemeinen Religionsbedeutung ruht die Aufnahme der Spiele in die Graberwelt, mogen fie, wie zu Corneto die Wande als Malerei, oder wie auf unsern Sarkophagen die Todtenkisten selbst als Reliefs zieren. In der Leichenfeier wird aber die gange Naturkraft, in ihrer doppelten, Leben und Tod bringenden Botens verherrlicht. Der Tod erscheint mit dem Leben verbuns den, und felbft ale Grund beffelben. Darum find in den Grabern die Symbole bes Lebens fo häufig; barum nennt fich der phallische Briap auf der Inschrift des Campana'schen Columbarium zugleich mortis et vitai locus. Darum find auch die Circufiviele eine Darftellung ber vereinigten Rraft beiber, und bes burch ihre Berbindung hervorgebrachten ewigen Kreislaufs der tellurischen Schöpfung Das ist der Grundgedanke, an welchen fich unsere Sarkophagdarstellungen anfcliegen; das die Idee, welche ihnen die Graberwelt eröffnete. Und auf diefer errichtet fich eine bobere, Die ber Bergottlichung, Der Apotheofe. Angufte Auf

nahme unter die Unsterblichen foll durch die Spiele an Mincio's Strand bekundet werben. Der bochfte Gedanke ber Circuereliefe ift alfo ber, daß der Tobte nun au der Gesellschaft der Götter binübergegangen und das Rleid der Unfterblichkeit angezogen bat, worüber am Schluß Diefer Abhandlung noch weiter gesprochen werden foll. Diefer Beziehung gegenüber erscheinen alle jene perfonlichen, aus bem Stand ober ber Lieblingebeschäftigung, ber Todesart bes Beigesetten bergenommenen Erklärungen ale kleinliche Silfemittel einer mit ben Grundgebanken ber alten Lebensauffaffung wenig vertrauten Archaologie, und nicht beffer als manche abnliche Berfuche, welche Mofterienfgenen, wie die des kumanischen Grabes. oder symbolische Beigaben, wie die der Bürfel, hande, Schuhe und manches Aehnliche aus perfonlichen Berhaltniffen bes Beerdigten zu erflaren unternehmen. Allegorische Ausbeutung ift zwar ber alten Beit burchaus nicht fremb,2) und auch von ben tiefften Beiftern vielfältig geubt worden. Ja fie fcheint, als der Glaube und bas Berftandniß ber alteften religiofen Dentweise ichisand, Alles überwuchert, und viel dazu beigetragen zu haben, den hergebrachten Grabdarstellungen Fortbauer zu fichern. Die Grundlage ber Grabessymbolit bilbet fie jedoch burchaus nicht, und barf auch niemals jum Ausgangspunkt ber Interpretation gewählt merben.

20.

Was wir in den vorstehenden Bemerkungen der archäologischen Interpretation alter Grabmonumente als wesentlichen Mangel vorgeworfen haben, trifft die ganze Literatur, welche die letten Jahrhunderte über die Spiele der Alten, namentlich über die circensischen, hervorgebracht haben. Sie bemüht sich viel weniger um das Berständniß der Idee, als um Entwicklung einer oft Staunen erregenden Erudition, die aber, gerade durch die Massenhaftigkeit des angehäuften Materials den ganzlichen Mangel leitender Grundideen nur noch fühlbarer

<sup>1)</sup> Ueber bieses so tiefsimige, in Grabern und Mythen hanfig erwähnte, auch in chrifilichen Gebrauch übergegangene Symbol habe ich in einer Abhandlung ber Annali dell' Instituto per l'anno 1858 gehandelt. Der symbolische Theil ber alten Graberwelt ist eines ber schönsten und boch kaum betretenen Gebiete ber Archäologie.

<sup>2)</sup> Die Bettrennen werben von den Alten öfters zu Bergleichungen mit dem menschlichen Leben benützt. Varro dei Nonnius: Nemini fortuna currum carcere emissum intimo — Ladi inossensum per æquor candidum ad calcem sinit. — Propert. 2, 25, 25: Aut prius insecto deposcit præmia cursu. — Seneca Epist. 30 vergleicht des Bassus stets wachsende Heiterteit bei zunehmendem Leiden der gegen das Ende des Bettsamps sich steigernden frohen Erwartung der Bagenlenter: qui (animi vigor) sic crescedat illi, quomodo manisestior notari solet agitatorum lætitia, cum septimo spatio palmæ appropinquant.

empfinden läßt. roiavrys de nodunadias nevoregor order. Ber die umfangreichen Werke eines Panvinius (de ludis circensibus, cum notis J. Argoli et additamentis N. Pinelli, Patavii 1761. fol.), eine Bulenger (de circo romano in thesauro Grævii V. 9. p. 576. ff.), eines Bianconi (descrizione dei Circhi, particolarmente di quello di Caracalla, oper. post. di G. L. Bianconi, publicata con note dall avvocato C. Fea, Roma 1789. fol.), eines Salmasius (in den Plinianæ exercitationes ad Solinum V. 2. p. 628-643 ed Traject. ad Rhen. 1689), eines Buonarotti (osservazioni sopra alcuni frammenti di vasi antichi di vetro, Firenze 1716. spiegazione delle tavole 30, 31; medaglioni antichi, Roma 1698, p. 175, ff. 267 ff.), eines Visgonti (in dem Museo Pio-Clementino p. 234 - 257 ed. Milan 1820), eines Raoul-Rochette (Monuments inedits, p. 95-102), eines Berther (in feche Programmen bes herforber Gymnafiume 1843. 44. 47. 50. 52. 55.), eines Laborde und Artaud (in ben Be schreibungen ber Moscklen von Stalica und Lyon), eines Friedlander (in Bedere Sandbuch ber romischen Alterthumer B. 4, S. 490 ff.) pruft, ber wird fie "reicher zwar an Wiffen, doch an Berftandniß arm," ermudet bei Seite legen. Unfere Aufgabe erfordert und gestattet es nicht, in alles Gingelne einzutreten. Genug, wenn die Bedeutung bes Gi's und fein Zusammenhang mit ber Ratur der Circusspiele und der einzelnen eircensischen Seiligthumer und Rulte gur Rlatheit gebracht worden ift. In näherm Zusammenhange hiemit steben die Bablverhältniffe, welche ben Circus und seine Spiele beherrschen. Diesen soll jest noch eine besondere Betrachtung gewidmet werden. Sie ift um so gerechtfertigter, ba fie und Gelegenheit gibt, ber Dreigahl ber Gier auf unserm pamfilischen Grabbilde ihr richtiges Berhaltniß ju ber Ibee bes bacchischen Rultes anguweisen, und zulest den höhern Inhalt der Mofterien, die Bestimmung des Menfchen, durch den Tod ju höherm Dafein hindurchzudringen, in feiner gangen Fülle zum Bewußtsein zu bringen.

In dem römischen Circus treten drei Zahlen besonders in den Bordergrund: die Drei, die Fünf, die Sieben. Die Drei erscheint in den ternæ summitates metarum, in den tres aræ trinis Diis magnis, potentibus, valentibus, dont welchen Tertullian de spect. 8 sagt: eosdem Samathracas existimant; in de Trias weiblicher Naturmütter, Seia, Segetia, Tutilina, endlich in der hinzu-

<sup>1)</sup> Cassiod. 3, 51. Bilbliche Darstellungen sind häusig, man sehe auch R. Rochette, Nonum. inéd. planche 21, 2; 58. Montsaucon 3, 226. Ueber die Bezeichnungen Tέρμα, Βατίσου Καματής, Pollux 3; Nonnus, Dionys. 10, 393; Suidas τέρμα; Hesych. τέρμα, έπτερμον.

<sup>2)</sup> Serv. Aen. 2, 296; 3, 12; 9, 259.

<sup>3)</sup> Dazu Jo. Lydus, p. 4. Schow.

fügung eines britten Pferdes magiogog immog, o exròg aquarog roeyw zu ben beiben bes 3weigesvanne. Die Runf tritt bervor in den funf spatia der Umlaufe Domitians.2) sie liegt auch den vigintiquinque missus, welche Barro erwähnt. den centum currus Birgile, den centum missus det ludi seculares ju Grunde und hat zusammen mit der vollendeten Zehn auf Monumenten Anerkennung gefunden.3) Die Sieben beherricht die Summe der Umläufe, mit welcher die Babl der Gier. der Delphine, der Fluthen des Euripus, insbesondere der Saiten der bei der circenfischen Bompa gebräuchlichen Lyra übereinstimmen. Die Zeugniffe find gablreich und bestimmt. Cassiodor 3, 51: Septem metis certamen omne peragitur, in similitudinem hebdomadis reciprocæ. - Gellius 3, 10: Curricula ludorum circensium solemnia septem esse. - Sueton, Domit. 4: In his circensium die. quo facilius centum missus peragerentur, singulos a septenis spatiis ad quina corripuit, - Xiphilin in Commodo: μελλύντων δε τὸ εβδομον τῶν ἴππων ἀγωνίζεσθαι πληθός τι παιδίων είς ἱππόδρομον είς έδραμε. Ovid. Halieut. 68: Seu septem spatiis circo meruere coronam. Seneca Epist. 30: Animi vigor sic crescebat Basso. quomodo manifestior notari solet agitatorum lætitia, cum septimo spatio palmæ appropinguant. Joannes Lydus de mensib. p. 4. Schow. οὐ πλέον δὸ τῶν ἐπτὰ κύκλων, ήτοι σταδίων, περί την πυραμίδα (ην νύν οβελον καλούσι) διεπληκτίζοντο οί άγωνιoral, διὰ τὸ τοσούτους είναι τοὺς τῶν πλανήτων πόλους οὖς Χαλδαίοι στερεώματα καλοῦσιν. Die Siebengahl wiederholt fich in dem von Severus beim Circus errichteten Septizonium, worüber die Regionarien und Sueton Tit. 1, Spartian. Sever. 19. 35. Ammian. 15, 7. Bezeichnend ift es daber auch, bag bie bochfte Babl ber jusammengespannten Pferde die sieben ift (septejuges equi). Darüber sehe man die merkwürdige Inschrift bei Gruter 337, l. 8. 21: atque amplius septem equis in se junctis, numquam ante hoc numero equorum spectato certamine victor eminuit. Un die metæ murciæ endlich fnüpfen fich die septem savia suavia, welche Aphrodite demjenigen verspricht, der ihr die entlaufene Pspche zurückringen

<sup>4)</sup> Dionys. Halic. 1, 31; 7, 73. Hesych. und Salmas. p. 632. Pausanias 6, 20, 7. Neber bas Berhältniß ber schon von Tarquin angebrachten sechs Dessungen ber Carceres zu ben vier Factionen Salmasius, p. 633.

<sup>2)</sup> Sucton Domit. 4.

<sup>3)</sup> Virgil. G. 3, 18. Centum quadrijugos agitabo ad flumina currus. Serv: Id est unius diei exhibebo Circenses ludos: quia, ut Varro dicit in libris de gente populi romani, olim viginti quinque missus fiebant: sed vicesimus quintus dicebatur ærarius, eo, quod de collatione populi exhibebatur: qui desiit esse, postquam conferendæ pecuniæ est consuetudo sublata: unde hodieque permansit, ut ultimus missus appelleturærarius. Ergo centum currus secundum antiquitatem dixit, sicut flumina. Diese Fünsgahl hat auch in bem quinquertium und dem quinquennale ludicrum von Olympia ihren Ausdrud. Pausan. 5, 7, 4. Ueber die spätern XXIV missus, Cassiodor. 3, 51. Joannes Lydus de mensib. p. 4 Schow.

wurde, an. Apulei. Met. 6, p. 123, fo wie die fruher ichon erwähnte fiebenfache Aluth und Ebbe des bootischen Eurivus. Damit bringe man folgenden Bericht bes Dionysius Hal. 7, 27 über die nach Beendigung des großen latinischen Kriege gehaltenen Spiele in Berbindung. Παρηκολούθουν αύληται άργαικοις έμφυσώντες αυλίσκοις βραγέσιν, ώς και εις τόδε γρόνου γίνεται, και κιθαρισται λύρας έπταγόρδους έλεφαντίνας, καὶ τὰ λεγόμενα βάοβετα κέοκοντες 🖒 παρὰ μέν Ελλησιν έκλέλοιπεν ή χρησις ἐπ'έμου, πάτρικος ουσα παρά δε Ρωμαίοις ἐν άπάσαις φυλάττεται ταις άργαίαις Junodlaus. Die siebensaitige Lyra, ehemals auch den Griechen bekannt, war in Hellas außer Gebrauch gekommen. Rom, damals wie heute noch in Religionsübungen dem Bergebrachten stets getreu, behielt fie bei. Dionpfius unterläft nicht, dieß Kesthalten alter Gebrauche gerade für die Circusspiele besonders bervorzuheben. Die Nacktheit der Athleten, der Gebrauch eines dritten, mit den gejochten Baare frei verbundenen Pferds, der Bettlauf der Barabaten, alle die den Selenen ebenfalls bekannten von ihnen aber aufgegebenen Uebungen dauertem in Rom unverändert fort, wie der Gebrauch der siebensaitigen Lyra, worgers hervorgeht, daß die Römer alle diese Dinge nicht erst von den Sellenen genommen, sondern vielmehr fie auch dann noch beibehalten haben, ale fie bei jenen außer Uebung gefommen maren. 1)

Die brei genannten ungeraden Zahlen (3, 5, 7) muffen zu ber von une oben entwickelten Bedeutung des Circus und seiner Spiele nothwendig in einer innern Beziehung stehen. Der Gedanke, welcher sie beherrscht, kann kein anderer sein, als eben derselbe, dem die Circusspiele selbst entsprungen sind. Und diese Uebereinstimmung ist in der That eine vollständige. Saben wir in dem Rreislauf der Gespanne eine Darstellung des Grundgesetes aller tellurischen Zeugung, ibre von zwei zusammenwirkenden Araften bervorgebrachte Bewegung, und bie in dieser Bewegung selbst liegende Fortdauer erkannt, so giebt fich in ben brei erften ungeraden Bahlen auch wieder diefelbe Gigenschaft der fichtbaren Schöpfung zu erkennen. Sie gehören alle brei ber Welt ber Erscheinung, ber Welt bes Werbens und Bergehns, wie das Ei und was aus dem Ei hervorgeht. In allen finden wir die Idee der Bewegung, nicht die der Rube, wie fie der Monas inwohnt. Gehört die Gins ber folgrifchen Welt welcher alle Bufammenfegung und Trennbarkeit fremd bleibt, der Göttlichkeit, in welcher die absolute Ginfacheit wohnt, der nur Ruhe, ewig unveränderliches Wesen, und zeitloses Sein zukommt : so bezeichnen dagegen die drei ungeraden Zahlen den Eintritt der Monas in den Wechsel der sublunarischen Welt, in welcher alles ewigem Werden, ewiger Bewegung, ewigem Kreislauf zwischen zwei entgegengeseten und doch verbundeness

<sup>1)</sup> Sylb. p. 456.

Polen anheimfallt. Es ift bie Welt bes Stoffes, welche bie Drei, Die Funf, bie Sieben barftellen, aber nicht die Belt ber rubenden, tobten Materie, sondern des durch Befruchtung jum Leben erwachten, und badurch fteter Bewegung anbeimaegebenen Stoffes. Saben bemnach die genannten Zahlen ein gemeinsames Gebiet, dem sie angehören, das der erscheinenden Belt, und eine gemeinschaftliche Eigenschaft, die sie ausdrücken, nämlich jene der Bewegung und des nur in dieser Form auftretenden Lebens, so entwickelt nun boch jede derselben den allgemeinen Bedanken in besonderer Beife, jede nach einer andern Richtung. Bur Dreibeit gestaltet fich bie Rraft burd ihre eigene, auf Zeugung gerichtete Natur, gur Funf burch die Rothwendigkeit der Bereinigung beider Geschlechtspotenzen, gur Sieben durch ihre Abhangigkeit von dem Gefet des Rosmos. Als Trias und als Bempas erfcheint die zeugende Naturfraft, die Quelle der Bewegung in der werdenden Belt, nur ihrem eigenen eingebornen Triebe, dem Sange nach ge-Schlechtlicher That, ber ihr Wefen ausmacht, folgend, nur ihm gehorsam, nur auf feine Berwirklichung gerichtet; ale Beptas dagegen unterwirft fie ben ungebandigten Trieb der Natur einem ordnenden, regelnden Gefete, bas hobern Ursprungs ift als fie selbst. Erscheint fie in der Trias in der höchsten Külle ber Rraft und in der vollkommenen Entwicklung ihres Inhalts, in der Pempas bagegen ale unlösbare Berbindung ber beiden ju jeder Generation erforderlichen Potengen: fo ift in der Septas ihr juvor ungeregeltes Balten der Sarmonie und dem mäßigenden Einfluß der uranischen Orchestik untergeordnet. Sie ist nicht mehr fich felbst und ihrem eigenen wilden Triebe überlaffen, sondern in die Bahn ber großen tosmischen Ordnung eingetreten. Auf Dionpsos angewendet zeigt uns die Drei den herrn alles physischen Lebens in der Bollfommenbeit seiner zeugenden Kraft, die Funf in seiner Berbindung mit Libera, die Sieben als xoonro's adrow, und adrooxtew, ale Ruhrer und Konig bes großen Reigens, der die Bewegungen der himmlischen Körper in nie gestörter harmonie ethalt.) Das Pringip ber Zeugung und der durch diese in das Reich der Ma-

<sup>1)</sup> In Beziehung auf Dionylos erscheint die Oreizahl z. B. in den drei Bachischen Aniustöckern dei Virgil Aen. 3, 80 mit Sorvius; — serner in der dreisachen Aussassischen Aussass, Aposis, Agosis dei Pausan. 7, 21, 2; — in den sacra trieterica dei Cicero N. D. 3, 23; — in den drei Beinkrügen der Eleer, an welchen alljährlich das Bunder der Basserwandlung sichtbar wird, dei Pausan. 6, 26, 1; — in den Bacchischen Oreisligen, worüber Hadrianus Junius, anim. 2, 3, Athonseus 2, 2, p. 37; — in den drei Stunden, welche Laodamiens Gemahl zum Ausenthalt auf der Oberwelt dewilligt werden dei Hygin. 1. 103, 104, und in noch manchen andern Anwendungen, mit welchen die drei Raden bei Moles 1, 40, 12 zusammenzustellen sind. Weiteres auf die Oreizahl Bezügliche giebt Gerhard, Rothologie, S. 449, N. 4, und S. 454, N. 6. S. 457, N. 3. rozwyz, rozwyz, rozwyzos (Hymn. Orph. 29, 2), dreijähriger Schlas im Hades, breisähriger Festkade, drei Sather

terie eingeführten ewigen Bewegung wiederholt sich auf allen drei Stufen, aber während es als Drei und als Fünf nur seinem eigenen, eingebornen Triebe folgt, erscheint es in der Sieben dem Gesete der Harmonie unterthan, und daburch gebändigt, wie der Mythus von Ares erzählt, seine übermäßige Mannestraft sei durch den Unterricht in der Orchestik nicht gebrochen, aber gezähmt, und aus einer wilden Macht zu wohlthätiger und geregelter Potenz herangezogen werden.

Die aufgestellte Bedeutung ber brei ersten ungeraden Zahlen ift den Zeugniffen der Alten entnommen. Aus dem fast unerschöpflichen Material, das ihre Schriften bieten, mable ich nur einiges Wenige aus, und zwar folches, das nicht biese oder jene einzelne Anwendung, sonden die Bedeutung der Zahl selbst hervorhebt.2) Ueber die Drei außert sich Plutarch do Isido et Osirido 36 also:

hörner, Virgil. G. 3, 145, Euripides bei Strabo 10, p. 470. Ovid F. 3, 516. Plutarch, De Ei ap. Delphos 10. Drei Monate ruft man statt bes Apoll ben Bacchus an, und läßt statt bes Baan ben Dithyrambus ertonen. Die brei Bacchen und ihre vielfaltige Anwenbung bespricht Beller, Philostr. Imag. 1, 18; Trilogie. G. 496. Philolaod nannte feine brei Bucher bie Bacchen. Bockh. Philolaos, G. 38. Die brei Minyabes, bie Bacchus für feine Rulte gewinnt: Plut. qu. gr. 38. — Die Fünfzahl beruht auf Bacchus Einigung mit ber weiblichen Naturpoteng. So empfängt er mit Artemis vereint bas pentasterische Fest zu Brauron. Pollux 8, 31. Aristoph. Pal. 870. Müller, Dorier 1, 380. Bezeichnend ift Livius Darftellung 39, 13: Primo sacrarium id feminarum fuisse, nec quemquam virum eo admitti solitum. Tres in anno statos dies habuisse, quibus interdiu Bacchis initiarentur. Sacerdotes invicem matronas creari solitas. Pacullam Miniam Campanam sacerdotem omnia, tamquam Deum monita immutasse. nam et viros eam primam suos filios initiasse, Minium et Herennium Cerrinios, et nocturnum sacrum ex diurno, et pro tribus in anno diebus quinos singulis mensibus dies initiorum fecisse. Hier ericheint die Funfgahl als Folge ber Bulaffung ber Manner ju ben Beihen. Ueber Bacchus yognyog adrowr Sophocles Antig. 1148, wozu bas Scholion: nara τινα μυστικόν λόγον. Nonnus, Dionys. 40, 366 ff. Lobeck, Aglaoph. 218. Ueber bie Berbindung des Tanges mit dem bacchischen Kult, Lucian, de saltat. 22. Τὰ μέν γαο Δωνυσιακά και Βακχικά, οίμαι σε μή περιμένειν έμου άκουσαι, ότι ορχησις έκεινα πάντα ήν. Τριών γουν ουσών των γενικωτάτων όρχήσεων, Κόρδακος, και Σικιννίδος, και Εμμελείας, οί Διονύσου θεράποντες οί Σάτυροι τάυτας έφευρόντες άφ' άυτων εκάστην ώνομασαν. κα ταύτη τη τέχνη χρώμενος ο Διόνυσος Τυρρηνούς και Ίνδούς και Λυδούς έχειρώσατο, και φίλον ούτω μάχιμον τοίς αυτοίς θιάσοις κατωρχήσατο. Strabo 10, p. 467, 468, eine Stelle, die über die Bedeutung der Orchefis, des Rhytmos, der Mufit, und ihr Berhaltniß zu ben Mysterien und dem Orgiasmus besonders lehrreich ift.

<sup>1)</sup> Lucian, de saltat. 21. Βιθυνός δε μῦθος και οὐτος, οὐ πάνυ τῶν Ἰταλικῶν άλιότριος, οὶ τὸν Πρίαπον δαίμονα πολεμιστήν, — παραλαβόντα παρά τῆς Ἡρας τὸν Ἁρη, παιδα μεν ετι, σκληρὸν δε και πέρα τοῦ μετρίου ἀνδρικόν, μὴ πρότερον ὁπλομαχείν δεδάξαι, πριν τέλειον ὁρχηστήν επειργάσατο. Die Achnlichteit mit italischen Anschauungen be sieht Lucian auf den Tanz der Galier, den er σεμνοτάτην τε ἄμα και ἰερωτάτην nennt.

<sup>2)</sup> August. C. D. 7, 31: Habenda est igitur ratio moderationis atque gravitatis, ne forte, cum de numero multa loquimur, mensuram et pondus negligere judicemur.

"Un bem phallischen Bamplienfeste pflegen die Aegypter ein Bild auszuseben und herumzutragen, bas mit einem breifachen Beugungsgliede (albotor rointabior)1) perfeben ift. ἀρχή γὰρ (Martland fügt bei γενέσεως) ο θεός, ἀρχή δε πασα τῷ γονίμφ πολλαπλασιόζει το εξ αίτης. Statt des πολλάμις bedienen auch wir uns oft des rols. So in dem Borte roisuanages (Od. 6, 153) und in dem Berse Desquot μέν τρείς τόσσοι άπείρονες (Od. 8, 340). Doch fann es auch sein, daß das τριπλάσων von den Alten im eigentlichen Berstande gebraucht wird. ή γαο ύγοα φύσις, αοχή καὶ γένεδις ούδα πάντων έξ ἀρχης, τὰ πρώτα τρία δώματα, γην, ἀέρα καὶ πυρ, ἐποίηδε." Sier erscheint die Drei als nothwendige Eigenschaft der Naturzeugungefraft, begründet in dem Triebe derselben nach Bervielfältigung, der ihr eigentliches Befen bildet. Sie wird dadurch selbst gur Bezeichnung der aoxi xal peredis ober do zi ris pereces, und eignet fich eben barum gang befonders gur Darftellung ber phallischen Rraft eines Dfiris-Dionpsos und gur Berbindung mit dem Gie, bas felbst als aexi vereces bezeichnet wird. Erscheint in der Monas die gottliche Rraft ale Pringip ber feienden Belt, fo zeigt fie die Trias ale Ursprung ber werdenden. Bur Drei wird die Gine durch ihren Gintritt in den Stoff, deffen belebendes und bewegendes Pringip sie fortan bilbet. Die Trias gehört gang ber Ibee der Naturzeugung. Sie ift Die do zir nat Straus gle vormor, fie ift Die stoffliche Urkraft in ihrer Richtung auf Generation. Darum ift der Ofiris-Phallus nothwendig dreifach, darum dreifach auch Dionpfos, darum die gange Welt der ftofflichen Götter überhaupt triplex, die der weiblichen nicht weniger als die der mannlichen.2) Un ber Spipe ber Dinge fteht ftete eine breifache dogn, mag

<sup>1)</sup> Man bente an die drei Phalli von Correse, besonders an Artemidor, Imag. 1: οίδα δέ τενα ος εδοξε τρία εχειν αίδοτα, δούλος ων, και εγένετο ελεύθερος και ανθ' ενός ονόματος τρία εδχειν, δύο τε απελευθερώσαντης προσλαβών ονόματα. αλλά τούτο απαξ εγένετο. Bir ertennen bier die Bedeutung der drei Ramen, die die Römer den Anaben gaben.

<sup>2)</sup> Virg. Ecl. 8, 73. Terna tibi hæc primum triplici diversa colore Licia circumdo terque hæc altaria circum effigiem duco: Numero deus impare gaudet. Daju Servius]: Aut quicumque superorum, juxta Pythagoreos, qui ternarium numerum perfectum summo Deo assignant, a quo initium et medium et finis est: aut revera Hecaten dicit, cuius triplex potestas esse perhibetur: unde est: tria virginis ora Dianæ: quamvis omnium prope Deorum potestas triplici signo ostendatur, ut Jovis trifidum fulmen (wezu Ovid. F. 3, 369), Neptuni tridens, Plutonis canis triceps. Apollo, idem Sol, idem Liber; vel quod omnia ternario numero continentur, ut Parcæ, Furiæ, Hercules etiam trinoctio conceptus, Musæ ternæ. Bergl. zu 8, 82. Ebenso 5, 66. Constat secundum Porphyri, librum, quem Solem appellavit, triplicem esse Apollinis potestatem, et eundem esse Solem apud superos, Liberum patrem in terris, Apollinem apud inferos. Unde etiam tria insignia circa eius simulachrum videmus etc. Man sebe zu biesen Stellen Boß, bes Birgilius Johlen, Altona 1830, B. 1. S. 125—127, wo mandes über die Dreizahs. Serv. zu Aen. 6, 78, wo der Ausbrud dacchatur von dem Apollopriester gebraucht wird: bene bacchatur:

ber weiblich empfangenden ober ber mannlich-activen Boteng jene Stelle angewiesen werben. Die Ibee ber Bervielfältigung burch Beugung führt ine Unendliche, und unterliegt ftrenge genommen gar keiner, durch irgend eine Babl ausbrudbaren Grenze. Ihr Wefen besteht ja eben in der Unendlichkeit bes Fortgange, in einer nie erschöpften Bervielfältigung. Benn nun die Drei vorzugeweise vor jeder andern Bahl gur Bezeichnung folder Unendlichkeit gewählt wird, so stupen die Alten diese Bedeutung auf eine besondere Eigenschaft derselben, und zwar auf jene, welche von Aristoteles gleich im Gingange seiner vier Bucher über das himmelsgebäude bervorgehoben wird: "von der Größe ift jene, welche nach einer Richtung sich erstreckt, eine Linie; jene hingegen, welche nach zwei Richtungen ein Fläche, und jene, welche nach drei, ein Körper, 1) und außer diesen giebt es feine andere Große darum, weil das "Drei" fo viel als "Alles" ift, und das "breimal" fo viel als "allfeitig". Es ift nämlich, wie auch die Pothagoreer fagen, das All und das Alles durch die Drei abgegrangt, denn in Ende und Mitte und Anfang liegt die Bahl bes Alle, Ende, Mitte und Anfang aber machen Drei aus. Indem wir alfo gleichsam ber Ratur ihre Gefete entnehmen, wenden wir jene Bahl auch bei den beiligen Gebrauchen bezüglich der Botter an.2)

idem est enim Apollo, qui Liber Pater, qui Sol. unde ait Lucanus: Cui numine mixto Delphica Thebanæ referunt Trieterica Bacchæ: unde in eorum sacris erat Phæbadum Baccharumque conventus. 11eber Apollo triplex Pausan. 2, 35, 2; 2, 31, 3.7; 7, 20, 3. Ueber bie tres Heracles famelici Tertull. Apolog. 15. - Die Berbindung ber Dreigahl mit weiblichen Gottheiten fanden wir in der Mutter-Trias Seia, Segetia, Tutilina, womit die Muttergottheiten ber norbischen Lander, und bie brei Mutter bes Coprischen Reliefs bei Beller, alte Denkmäler, B. 2. Taf. 7, 13. S. 154-157 verglichen werben konnen. Un Becate und bie Dreischwestern Horen, Musen, Mören, Chariten, Gileithyien, Thauschwestern, Nymphen brauche ich kaum zu erinnern. Bon Feronia heißt es bei Virgil. Aon. 8, 564: Nascenti cui (Herilo) tris animas Feronia mater Horrendum dictu dederat, terna arma movenda, Ter leto sternendus erat. Pausan. 9, 34, 2: Am Altar Jobamia's fagt bie Priesterin täglich breimal, fie lebe, und verlangt breimal Feuer. Rach Pausan. 8, 43, 5 hat Demeter von Phigalea brei Sierothvten. Virgil. Aen. 11, 189. Ovid. F. 3, 563. Drei Approbiten Paus. 8, 32, 1. Die tres anus textrices und die drei Schwestern in der Psychesabel bei Apulei. Met. 6, p. 89, die drei Athenienfischen Jungfrauen bei Aelian V. H. 12, 28. — Aus Mannern und Weibern gemischt zeigt fic bie Dreigahl in ber Berbinbung einer Schwester mit zwei Brubern, fo fau Branefte Aon. 7, 678, in ber Berbindung helena's mit ben Dioscuren. Schol. ju Euripid. Or. 249, 258. Joannes Antiochenus in ben Fragm. hist. gr. 4, 549, 20. Tzetz. Lycophr. 38, p. 13. Potter. Ueber ben dux trioculus Apollodor 2, 7, 3. Ueber bas Sprichwort ra rola ron els ron Savaren Zenob. 6, 11. Fr. hist. gr. 4, 327. Bergl. R. Rochette, Hercule p. 133 f.

<sup>1)</sup> Bergl. Metaphys. 13, 2, 21. 22. Ueber die breifache Ausbehnung als Grund der Körperlichkeit Philo, de mundi opif. §. 10. Müller p. 191; §. 34. Müller p. 310. Besonders Salmasius, Plinianse exercitt. p. 492.

<sup>2)</sup> Plut. Symp. 5, 5, Besonbers Apuleius Met. 11, p. 278 Bip. Dreisach ift bie Weihe.

Bir vertheilen aber felbft die fprachlichen Bezeichnungen nach eben diefer Beife Denn die "3wei" nennen wir wohl auch "Beide", und die "zwei Menschen" auch bie "Beiden". Alle aber nennen wir fie nicht, hingegen erft bei den Dreien fbrechen wir diefes Wort jum erften Dale aus. In diefen Bezeichnungen aber, wie gesaat, find wir, weil die Natur selbst so darauf binführt, ihr nur gesolat." In dieser Stelle stimmt Aristoteles, was die Bedeutung der Drei betrifft, volltommen mit Plutarch überein. Die Drei, sagen beide, hat außer der beschränts ten, rein arithmetischen, auch noch eine zweite Bedeutung, in welcher sie jede Beschränkung, jede Zahl hinter sich zurückläßt, nnd in den Sinn von "All", "Alles". "Bollfommen" übergeht. Go erscheint fie in bem roisuaxapes, welches nicht dreimalseelig, sondern allseelig, vollkommenseelig, bedeutet. Darin aber wird Aristoteles unterrichtender als Blutarch, daß er die zweite Bedeutung der Drei auf die Natur und ein allgemeines Naturgefet gurudführt, fie also nicht als eine uneigentliche, sondern vielmehr ale eine felbifftandige, er grou begrundete ftoffliche Bedeutung darftellt. Worin diefer Borgang der Natur liegt, fagt uns ber Stagirite beutlich. Die Drei erschafft ben Körper, ber fich ja nach brei Seiten ausdehnt, und außer Linie, Flache, Korper giebt es feine andere Beftaltung mehr. Darum ift die Drei die Bollfommenheit, das All und Alles. Ru demselben Resultat gelangen die Pythagoreer von einer andern Seite her. Denn fie fagen, zu dem All gebort die Bereinigung von Ende, Mitte, Anfang, und Diefes ergiebt wiederum die Dreigahl. Demnach erscheint die Drei eine somatische Zahl, wozu sie die Natur selbst gemacht hat. In dieser Bedeutung bezeichnet fie das All, das Alles, die Bollfommenheit, in ihr wird fie felbst zur vollkommenen, die erste ungerade zur ersten vollendeten Rabl. In derfelben Bedeutung entfaltet fie fich jum Dreieck, und zwar zu jenem vollkommenften aller Dreiede, unter beffen Geftalt fich bie Aegypter und Pythagoreer bie Natur des Beltalls vorstellen, wo die unterste Seite 4 Theile, Die auf dieser rechtwinklich ftebende 3, und die dem rechten Winkel gegenüberliegende 5 enthält, und wo nach bem pythagorischen Lehrsage die Quadrate ber beiden erftern zusammengenommen so viel Flächeninhalt haben, als das Quadrat der lettern allein. 1) In derselben Bedeutung erscheint bas Dreied auf jenem Bilde bes phallischen Boseidon, deffen

Bemerkenswerth ift, daß bas ter beatus hier gerade mit der triplex telete und dem Ausdruck selix, kaustum, salutare zusammengestellt wird.

j) Plut. Is. Os. 55. 56. 66. Sympos. 9, 3. Timæus Platonis 53. D. Joannes Lydus de mensib. 2, 7. έν δε σχήμασι τὸ ὀρθογώνιον πρίγωνον ὑποτιθενται στοιχείον τῆς τῶν ολων γενέσεως. Philo de Mose III. 666 M. de mundi opif. \$. 32. τὸ ὀρθογώνιον τρίγωνον σχημάτων καὶ ποιωτήτων ἐστιν ἀρχή. Vitruv. Archit. 9, prief. 7. Frieß, Platonß Bahl, eine Bennuthung. p. 16. Müller zu Philo, p. 303.

würfelformige Bafis die Inschrift tragt dow rov navem, wie man aus ber Abbildung im Unbang zu meinem Mutterrecht erfieht. 1) Diefelbe ift wieber zu erkennen in bem von Blato Gefete 3, S. 602 erwähnten Sprichworte: "ber Dritte bilft", benn auch bier ift nicht ber Dritte unter Bielen, sondern ber Dritte als o releios gemeint. Wenn biefelbe Dreizahl anderwarts auf Bater, Mutter, Rind, auf Beift, Materie und das von beiben Abstammende.2) auf Unterwelt, Erde, himmel, auf drei Geschwifter, wo zwei Brudern eine Schwefter zur Seite tritt, auf coua, pori, vors, auf die drei Theile der menschlichen Seele, auf Erbe, Luft, Feuer, auf die drei Stadien des Jahreswechsels, auf den breifachen Anfang bes Monate,3) auf die drei Stufen des Acterbaus und auf manches Aehnliche bezogen, wenn die Trias dann überhaupt von den Blatonikern ihren Darftellungen der orphischen Rosmogonieen zu Grunde gelegt wird.4) wie fie von Alters ber Die oberfte Gliederung von Bolkern, Staaten und Städten bildet, und vielfaltic felbft in den Bolternamen, Gotternamen (Tritaa, Triptolemus) Aufnahme gefunben hat: fo tritt in allen diefen Unwendungen stets nicht die mathematische fondern die, ale Urzahl zu faffende, 5) somatische Bedeutung der stofflichen Allfeitigkeit und Bollendung hervor. Berbinden wir nun biefe Gigenschaft mit jener zuerst hervorgehobenen, welche bie generative Richtung ber Naturfraft in ihrer Ursprünglichkeit und in der Unendlichkeit ihrer Bervielfältigung in fich trägt, fo erscheint fie nun erft recht ale ber vollkommene Ausbrud ber ftofflichen, ewiger Bewegung verfallenen Welt, wie folche ber bionpfischen Gottheitenatur au Grunde liegt, und in den Spielen des Circus gefeiert wird.6) Denn nun verbindet fich in ihr die Idee der Zeugung und die der Bewegung mit jener

<sup>1)</sup> Daraus erffart fich auch bas aus bem Blumenkelch hervorgehende Dreied. Gerharb, Etrusc. Spiegel, Taf. 124. Bergl. R. Rochette, mon. ined. t. 52.

<sup>2)</sup> Plut. Is. et Os. 55.

<sup>3)</sup> Plutarch. Qu. rom. 24. 25, wozu in Camillo 19.

<sup>4)</sup> Damascius de principiis p. 379 f. ed Kopp.

<sup>5)</sup> Wo die Drei nicht burch Zusammengablen ber Zwei mit ber Eins entsteht. Bergl. Aristo Metaph. 13, 6, 6; 13, 7, 23.

<sup>6)</sup> Die Ibee des stofflichen Wachsthums tritt öfter sehr bestimmt hervor. Aus der persist Mythologie führt Plutarch de Is. et Osir. 47 den Glauben an, Horomazes, der aus dem reir Lichte Entsprossen, habe sich dreimal vergrößert, sich dann ebenso weit von der Sonne entse als dieselbe von der Erde absteht, und den Himmel mit Sternen geschmückt. Zu Virgil. G. 1,: Ter sunt conati imponere Pelio Ossam, bemerkt Servius: Othus et Ephialtes, qui su silii Neptuni, novem digitis singulis crescedant monsidus. Nach Servius Ecl. 8, 7 Hercules trinoctio conceptus, womit die Bestimmung über das Berlassen des Hauses pe noctium von Seite der Frau zusammensällt.. Gellius 3, 2. Macrod. Sat. 1, 3, womit Gai. 1 Serv. G. 1, 31 zu vergleichen. Darüber Roßbach, römische Ehe, S. 152—155; wo jedo genauere Einsicht in die Bedeutung der Dreizahl und in die der Nacht (barüber Plut. Symp

bes Alle, und alle diese Bezüge erscheinen nicht in ideeller Abstrattion, sonbern als Eigenschaften der Materie, ale Meugerungen und Formen des ftofflichen Lebens. Die Idee der Unendlichkeit verbindet fich mit der der Begrangung; der aozi tritt eine redevri gegenüber, und beide bewegen fich um ein uegov, bas ale bas Dauernde inmitten bes Bechsels ber beiben Bole,1) und barum auf bildlichen Darftellungen wie auf dem oben beschriebenen Canopus durch die Große hervorragend erscheint. Gbendadurch wird die Dreigabl gur Mysteriengabl. Ift es auch richtig, was Jahn gegen Böttiger geltend macht, daß die Dreizahl allein nicht genügt, die Mufterienbedeutung zu erweisen, weil fie febr viel weitergebende Unwendung gefunden hat: fo ift doch das unbestreitbar, daß von allen Rahlen nur die Drei den Grundgedanken der Mofterien, die ewige Fortwirkung der Kraft in der sichtbaren Schöpfung, und die an ihre Bollfommenheit geknüpfte Soffnung auf bobere Wiedergeburt auszudruden vermag. Die Drei erhält nämlich Die Bedeutung der Bollendung und der Göttlichkeit. August. de Civ. Dei 7. 9 führt, wohl aus Barro, den Sat an: Penes Janum sunt prima, penes Jovem summa. Run wird Beus ale ber Dritte, bas beißt ber Größte, bezeichnet: Aeschylus suppl. 27: σωτής τρίτος. Choëph, 242: τρίτος πάντων Ζην. Eumen. 751: τον πάντα κραίνοντος τρίτου σωτήρος. Ebenfo wird Suppl. 678 das Gebot der Chrfurcht bor den Eltern reiror, das heißt das Größte, genannt. Go ift tertius gleichbedeutend mit summus, die Dreigahl geradezu Bezeichnung der göttlichen

vermift wirb. Ueber bie von Mucius Scavola bei Gellius degebene Enticheibung, f. Bachofen bie civile Berechnung ber Zeit in ber Zeitschrift für Civilrecht und Civilproces 18, 2. (1842). — Gell. 10, 15: pedes lecti, in quo cubat (flamen Dialis) luto tenui circumlitos esse oportet, et de eo lecto trinoctium continuum non decubat. Lutum hat hier bieselbe Beziehung auf Naturzeugung, wie in ber elischen Sitte, ben Altar bes olympischen Zeus mit Alfeusschlamm ju bestreichen. Paus. 5, 13, 5. Bon bem Flamen Dialis gilt auch bie Bestimmung quod scalas, nisi que Grece appellantur, eas ascendere ei plus tribus gradibus religiosum est, beren Sinn wir weiterhin bestimmen. - Unter ben hochzeitsgebrauchen werben bie brei patrimi et matrimi genannt, ber eine tragt die hochzeitsfadel, die zwei andern führen die Bruut an den Armen. Roßbach, S. 138. In ben von Cicero Tuscul. 2, 10 übersetzten Bersen ber Aeschylilischen Brometheis klagt Prometheus, wie die stets nachwachsende Leber jeden britten Tag von bem Abler gerfleischt werbe. Drei Myriaben hindurch bieg es im Stud. Schol. Prom. 94. Hygin. P. Astr. 2, 15. Dagegen Fab. 54, 144 breißig Jahre. Welker, Trilogie, S. 31. — Ueber die Dreitheilung bes Tags, ber Nacht, bes Monats: Welker, Trilogie S. 283, 500, 501. Drei Bufer in ber alten Rethia, G. 552. Drei Gebote, G. 101. Muller, Dorier, 1, 135. -Virgil. G. 1, 15. Ter centum nivei juvenci — Ovid. F. 1, 47 tria verba (sc. do. dico. addico, worin fich die Fülle der Gewalt ausspricht). - F. 2, 571 (digitis tria thura tribus.) Das jus trium liberorum. Plutarch, Numa 9.

<sup>1)</sup> Plato Timæus p. 307. Ed. Bip. Macrob. Somn. Scip. 1, 6. p. 32 Zeune: Primo ergo ternario contigit numero, ut inter duo summa medium, quo vinciretur, acciperet.

Natur, Die ale bas Bleibende in der Bewegung die ftoffliche Welt und ihren beständigen Umschwung überragt. Diese Gigenschaft tommt vorzugeweise ben himmlischen Lichtmachten ju, die boch über bem Bechsel des tellurischen Stoffs wohin er nicht reicht, thronen. In diesem Sinne wird die Drei Apoll und Dionpfos fo vorzugeweise beigelegt. In diesem Sinne heißt jener auch Becatos, ) welche Bezeichnung die örtliche Entfernung, das summum, hervorzuheben bestimmt ift. In Diesem Sinne foll der Klamen Diglis die britte Leitersproffe nicht übersteigen, er murbe fich sonft über die Bobe bes Lichtsgottes erheben. Jest erscheint die Anwendung der Drei in den bacchischen Mysterien in ihrer höhern geistigen Bedeutung. Sie verkundet dem Initiirten die ihm beschiedene Theilnahme an der ewigen Macht des herrn, dem er sich durch die Beihe ergeben. Die Dreizahl der Gier insbesondere trägt diesen Sinn in sich. Sie zeigt die Mpsterien als das Mittel, zur Göttlichkeit durchzudringen. Der Initiirte wird durch den Tod gur Bollendung der Trias erhoben werben. Go ift bie Dreixabl die Babl des Seils, der owrzeia, wie fie namentlich auch in dem Sprich wort: der Dritte bilft, fich fundaibt. Sie wird barum die Babl ber obern, ber olympischen Götter genannt, mahrend die zwei den chthonischen Machten zukommt.2) Sie geht felbst in die Lichtbedeutung über, wird wie das Licht gur vaterlichen Rabl, und pater genannt.3) Die weibliche Stofflichkeit tritt gang in den hintergrund. Go bezeichnet die Trige in ihrer hochsten Entwicklung die vollendete paterliche Lichtnatur, Die ewige Rraft bes Schöpfens, in welcher Dionpfos und Apollo ale die Retter und Beilande bes Menschengeschlechte, ale Ueberwinder bes Tellurismus und feiner Berganglichkeit erscheinen. In diefer Bedeutung ift die Drei Mpfterienzahl, in dieser die Triquetra, wie fie auch auf Grabge fagen, g. B. auf einer Schale des Wienerkabinets, erscheint, Zeichen bacchischer Initiation.

<sup>1)</sup> Strabo 13, p. 618. Aen. 6, 9 mit Servius: Altus Apollo. Wenn bas cumanische hölzerne Apollobild fünfzehn Fuß Höhe hatte, so ist darin die Multiplikation von Orei mit Fünf zu erkennen. Daher auch vorzugsweise die Anlage der apollinischen Heiligthümer auf hohen Bergsspisen, wie über Casinum an der Stelle des heutigen Benediktiner-Kosters, das eine so herrschende Lage hat. In Griechenland ist der heilige Elias an die Stelle getreten.

<sup>2)</sup> Serv. Aen. 6, 229; 3, 305. Ecl. 8, 75. Numero Deus impare gaudet. Serv.: Aut quicumque superorum, juxta Pythagoreos, qui ternarium numerum perfectum summo Deo assignant, a quo initium et medium et finis est. Plut. Is. et Osiris 24: Plato schreibt ben olympischen Göttern die rechte Seite und ungerade Zahl, das Entgegengesette den Dämonen zu. Qu. rom. 25; Solin. 1, pag. 3. Salmas. p. 14. Censorin. Dies nat. 20. Bergl. Aen, 5, 64.

<sup>3)</sup> Macrob. Somn. Scip. 1, 6. Impar numerus mas et par femina vocatur; item arithmetici imparem patris et parem matris appellatione venerantur. Plut in der Frage, warum man den Knaben den Namen am neunten, den Mädden am achten Tage gegeben. Qu. rom. 102. Philo, de mundi opif. §. 3. Müller, p. 142. de septenario, p. 1177 F.

21.

Die Ibee ber Zeugung und ber burch fie hervorgerufenen Bewegung in ber ftofflichen Welt kehrt wieder in der Kunf. Aber hier nimmt fie eine andere Richtung an, ale bei ber Drei. Zeigt die Trias bie doge ale Bervielfaltigung burch Reugung, so liegt in der Bempas das Streben nach Berbindung und Mischung. Beide ungerade Rablen ftellen uns den Stoff dar in feinem Triebe nach Bervolltommnung und Gelbsterganzung. Beibe aber nach zwei verschiedenen Geiten: bie Drei nach der Seite vollkommener Entfaltung durch das All, die Funf nach jener der Berbindung des Getrennten, der Berschmelzung zweier geschlechtlicher Begenfage. Die Bewegung der Trias ift alfo eine multiplicative, bei welcher bie Grundzahl ftete biefelbe bleibt, die der Bempas eine additionelle, deren Befen Aristoteles Metaph. 14, 6, 3 ale Difchung bezeichnet. Jene geht aus von der Ginheitlichkeit der Rraft, diese von der Sciffion derfelben.') Jene entwidelt Einheitliches, Diefe führt Getrenntes gur Ginheit gurud. Jene ift alfo selbft noch eine einheitliche Babl, die große Gins, untheilbar, und in jedem ihrer Theile die gange Trias; Diese dagegen ift eine jusammengesette Bahl, entstanden aus der Berbindung zweier verschiedener Größen, die in ihr auch nach der Bereinigung zu unterscheiden find. Die Drei hat keine Theile, wohl aber die Fünf. Die Bolltommenheit ber beiben Bahlen ift also gang verschiedener Ratur: Die ber Drei eine außere korverliche Darftellung ber potentiell in der Rraft enthaltenen innern Bolltommenbeit; die der Runf eine folche, welche die in der Rraft eingetretene Trennung voraussett, und diese nun als übermunden und befiegt barftellt. Demnach fteht bie Trias ber unftofflichen Monas in bemfelben Berbaltniß naber, in welchem die Linie von der Natur des Bunttes weniger fich entfernt als die Rlache ober ber Rorper. Mit der Gins ift die Drei darin verwandt, daß fie die Rraft wie jene in ihrer innern Ginheit und Bollfommenheit auffaßt, in ihr feine Gefchlechter unterscheibet, überhaupt über bie Beftandtheile berfelben nicht nachforscht. In der Fünf dagegen wird die doppelte geschlechtliche Potenzirung ber Rraft felbst vorausgesett, und statt von ber Monas, von ber Duge, fatt von der Einheit und Eintracht, von der Zweiheit und Zwietracht ausgegangen. Gbendarum ift die Runf eine viel ftofflichere Rabl als Die Drei. Somatisch find fie zwar beibe, benn fie zeigen uns beibe die Rraft in ben Stoff eingegangen, und den Stoff bewegend, aber der Fortschritt von ber Einheit der Kraft zu der Zweiheit ruht auf der Betrachtung der geschlecht-

<sup>1)</sup> Macrob. Som. Scip. 1, 6, p. 32: ratione scissionis.

lichen Berschiedenheit, wie sie Die Organismen der animalischen Schöpfung zeigen. ') während die Einheit der Rraft nicht der physischen Körperlichkeit, sondern einer vorausgesetten Monas angehört. Die Funf führt uns also tiefer in bie Belt der Erscheinung, als die Drei. Sie zeigt uns nicht nur die darin berrschende Bewegung des emigen Berbens, der fteten Bervielfältigung berfelben dezi; fie fteigt noch eine Stufe weiter in bas Reich ber werdenden Belt herab, und erkennt in der Rraft felbst eine Busammensetzung zweier ftofflich geschiedener Botengen, ber mannlichen und der weiblichen, mithin auch ein zweites Gefet ber Bewegung, nämlich basjenige, welches jene 3wietracht zu überwinden, und bas Getrennte ftets wieder zu vereinigen bemüht ift. Go tommt es, daß die Runf nun nicht nur als Che aufgefaßt, sondern auch felbst wieg genannt wird. Denn fie zeigt und die Rraft, wie fie physisch in der Welt der Erscheinung fich barftellt, nämlich in zwei Rörperbildungen gesondert, nicht wie fie vor der körperlichen Gestaltung, ohne Gintritt in die Materie gedacht werden tann. Diese Bollfommenheit ber förperlichen Zeugungswelt vermag die Drei nicht darzustellen. In ber Trias feben wir die Rraft nur fich vervielfältigen, nicht aber fich felbst ju Rorpern verschiedener Geschlechtsbildung spalten; in der Funf dagegen wird diese Sciffion vorausgesett und burch Biedervereinigung aufgehoben.

Der Begriff stofflicher Geschlechtsvereinigung tritt in allen Angaben der Alten als das Auszeichnende der Bempas hervor. Einiges hierüber ist früher schon beigebracht worden. In Plutarch's Schrift de Ei apud Delphos fügt Eustrophus, dem die Entwicklung der mathematischen Bedeutung des E in den Mund gelegt wird, seinen vielfältigen belehrenden Bemerkungen über die Pempas c. 8 auch folgende bei: "weil die Fünf aus der ersten männlichen und weiblichen Bahl entsteht, so haben die Pythagoreer dieselbe, der Aehnlichkeit wegen, die Ehe genannt." Isis et Ösiris 56: "Die Fünf ist theils dem Bater, theils der Mutter ähnlich, weil sie aus der Drei und Zwei besteht.2)" Dasselbe liegt in der Nachricht, welche aus Plato's Gesehen oben angeführt wurde, daß bei Hochzeitssseinschlichteiten sunf Gäste geladen werden sollen, nicht mehr, nicht weniger. Das Gleiche in den fünf Wachsterzen der cerealischen Aedilen, während die Prästoren deren nur drei sühren,3) und in dem Quincuncialis ordo bei Plin. 17, 78.

<sup>1)</sup> Aristot. Metaph. 10, 9: Mann und Weib sind nur in der Materie und dem Körper verschieden, nicht dem Wesen nach.

<sup>2)</sup> Wenn anderwärts auch die Sechs als γάμος bezeichnet wird, so ist es auch hier wieder die Berbindung von Zwei und Orei, aber hier multiplicativ, welche den Begriff rechtfertigt. Plut. de animæ procr. e Timæo 13, vergl. 10 in fine. γάμος καλείται (ἐξ) διὰ τὴν τοῦ αφώτου άφτιου καὶ περιττοῦ σύμμιξεν.

<sup>3)</sup> Plutarch qu. rom. 2.

Das Gleiche in jener quinta pars sui nectaris, welche bei Horatius Approbite elbit bem erften Ruffe Pfpche's und Amor's beimischt. Daber fteben Rinder. velche Bater und Mutter mit einander gemeinhaben, im Berhaltniß der Funf. 50 Joseph und Benjamin, Die Gohne Jatobe von der Rabel. In Anerkenung diefer Bedeutung beißt es bei Dofe 1, 43, 34: "und Joseph ließ Ehrenerichte bringen von fich zu ihnen (feinen Brudern), und das Ehrengericht Benjamin's war größer ale die Ehrengerichte von ihnen allen, fünfmal. Und e-tranten, und wurden trunken bei ihm." Denn Jakobe gehn übrige Göhne varen von drei andern Müttern Lea, Bilba, Silva (1, 35, 23-25.) Rach Rose 1, 45, 21 erhalt berselbe Benjamen fünf Reierkleider. Die Bedeutung efcblechtlicher Berbindung liegt auch den fünf Tagen der fakaischen Reste.1) den Inf Rlaffen des romischen Bolts, das in ihnen wie Mann und Frau verbunden richeint, der Censura quinquennalis,2) namentlich auch der Funfzahl der idais ten Dactplen, benen Achill als Bemptus angehört, und burch Bermittlung bes bercules Idaus der fünffahrigen Beriode der olompischen Spiele zu Grunde.1) Auf Alpattes Mabl am Ufer des avaäischen Sumpffees, das die lydischen Searen zum größten Theile errichtet hatten, ftanden funf phallische Regel. Ebenso viele Pyramiden zeigte bas chiufinische Porfennagrab, die gleiche Bahl bas noch nhaltene Grabmal am Wege bei Albano.4) Mit Minerva's Geburt werden die argivisch-falerischen Quinquatria in Berbindung gebracht. 5) Sie sind das Rest der Trompetenweihe, deren Zeugungs- und Befruchtungsbedeutung wir oben icon hervorgehoben haben,6) auch ein im Frühling gefeiertes Matronenfest saturnalisch-natürlichen Charakters.7) Fünf wird daher vorzugsweise dem Monde geweibt, benn in dem Monde erscheint die boppelte Naturbildung in unlösbarer hermaphroditischer Bereinigung. An der quinta Luna find der Orcus, die Furien,

<sup>1)</sup> R. Rochette, Hercule p. 235 sqq. Athenæus 14, p. 639.

<sup>2)</sup> Liv. 4, 24. Quinquo gleich lustro. Charis. 1, 62.

<sup>3)</sup> Pausan 5, 7, 4. Ήρακλει ούν πρόσεστι τῷ Ἰδαίφ δόξα τὸν τότε ἀγῶνα διαθείναι «ρότφ, καὶ Ὀλύμπια ὀνομα θέσθαι. διὰ πέμπτον ούν έτους αὐτὸν κατεςτήσατο ἀγεσθαι, διὶ αὐτός τε καὶ οἱ ἀδελφοί πέντε ἡσαν ἀριθμόν. (Heracles, Pæoneus, Epimedes, Jasius, Idas.)

<sup>4)</sup> Herod. 1, 93. Plin. 36, 13.

<sup>9)</sup> Ovid. F. 3, 809 ff. 6, 645 ff. Varro L. L. 5, 3. Lactant. 1, 18. Festus p. 254. Maller. Sueton. Domit. 4.

<sup>9)</sup> Bomit zusammenhängt, daß die Phythagoreer die Fünfzahl auch den Schall nannten. Plut. de animw procreat. e Timwo 12. Tourw pag rav agesquar of Norwayogesol, ra ubv troopor, oneg sort godoppor, skalour. Toopos gleich godoppos ist nicht weiter bezeugt. In welcher Berbindung die Zdeen des Nährens und Tönens stehen, ist aus dem erläuterten Grundbertiff der Künf nun ganz klar.

<sup>7)</sup> Macrob, Sat. 1, 12. p. 264 Zeune.

bie Giganten geboren. Dit ber fünften Zahl ift also die Idee ftofflicher Zeugung verbunden, und diese wird durch die Berlegung der finftern Seite der ftofflichen Rraft auf dieselbe nicht aufgehoben, vielmehr bestätigt. 1) Rach ber agpptischen Mythologie spielte Merkur mit bem Monde im Brette, gewann ibm von jedem Lichte ben fiebzigsten Theil ab, und feste baraus die funf Schalttage zusammen, welche die Meappter ale Die Geburtetage ihrer funf Gotter, Dfirie, Arverie, Typhon, Ifie, Rephthye, die auch releven, Appodien und Ning genannt wird, feiern. - Runfzehnmal (3×5) größer ale die irdischen Geburten find Die Sproße linge ber Mondfrauen, die aus den Mondeiern hervorgeben. - Rach mofaischer Lebre wurde am fünften Tage die Thierschöbfung begonnen, worüber Muller au Philo, de mundi opificio &. 20, S. 236 ju vergleichen ift. - Die gleiche Generationsidee der Runf fest fich fort in der Dreigehn, welche aus der Berbindung bon 3mei und Drei, beide jum Quadrat erhoben, erklart wird. Durch Abdition, faat Plutarch de animæ procreatione e Timeo 12, ergeben fich folgende merte würdige Berbindungen: 2 und 3 macht 5; 4 und 9 macht 13; 8 und 27 (nämlich 2×4 und 3×9) macht 35,2) welche von den Pythagoreern in der Tonlehre Besonders ausgezeichnet werden. Aus den Burgeln 2 und 3 entsteht bas Quadrat 13, der Burfel 35. Beil also 13 und 35 auf den gleichen Grundzahlen 2 und 3, die die Ghe bilden, beruhen, fo muß fich die Grundbedeutung der Runf auch in Dreigehn und Funfunddreißig wiederholen. Die 13 erscheint ale Ausbrud bes großen Generationsjahres in bem Mpthus ber Jo, welcher von Brometheus bei Alefchplus Die Geburt Des Erlofers Beracles im 13ten Gefchlechte borber verfundet wird, und daran fchließen fich manche andere abnliche Unwenbungen ber gleichen Bahl, die ich in meinem Mutterrechte gusammenftelle. )

<sup>1)</sup> Serv. Virg. G. 1, 277.

<sup>2)</sup> Is. et Os. 12.

<sup>3)</sup> Dreizehn Geschlechter ergeben vierzehn Successoren, wenn der letztgeborene, der das neut Zeitalter eröffnet, hinzugerechnet wird. Diese 14 sindet ihre Bedeutung in der Geschichte von Zesu Abstammung. Matth. 1, 17: "Aller Geschscheter nun von Abraham die David sind 14 Geschschter, und von Lavid die zur Wegsührung gen Babel vierzehn Geschlechter, und von der Wegsührung gen Babel die zu Christo vierzehn Geschschere." — Ueber die 13 sehe man Plut. Qu. rom. 100. Am 13. August ist Servius von einer gesangenen Stavin geboren, und diesen Tag seiern die Staven und Stavinnen, wie an ihm alle Frauen sorzsältig ihr Haupt waschen und reinigen. Qu. rom. 97. Am 13. December werden die Equiria Martis gehalten, wo man das siegende rechte Psetd dem Gotte opsert. Nach Pindar Ol. 1, 127 hat Denomaus dreizehn Freier getöbtet. Der dreizehnte von Reseus Söhnen wird erhalten, Bæckh zu Pindars fr. 157. — Aristopk. Ranæ 50: ¬ śwówż ¬ rozoxalówza. Auch das Jahr wird bei einzelnen Völlern, so bei den Lawvinern, in dreizehn Monate eingetheilt. Dreizehn Ruder hat das Schiff der Argonauten, drinzehn Sterne Argo, (Hypin f. 14), dreizehn zwala Xelipps erwähnt Nonnus, Dion. 16, 163 wolles Jahr.

Die 35, als höchste Entwicklung der 2 und 3, liegt der Bahl der romischen Tribus, welche ale bochfte Granze unüberschreitbar mar, und jenen 35 Rindern von Rhegium bei Baufanias, zu Grunde. Sie hat wie die Zahl der fünf Rlaffen eine rein ftoffliche, die beiben Botengen bes romifchen Staatswefens in fich begreifende, Bebeutung, und ichlieft fich fomit ber entwidelten Idee ber Bempas beftätigend an. - Rochmale fehrt die Grundbedeutung ber Che wieder in folgen. ber Auffaffung: Plutarch Is. et Os. 56: "Die Aegyptier haben fich mahrscheinlicher Beife die Ratur des Weltalls vorzüglich unter dem Bilbe des ichonften aller Dreiecke vorgestellt. So scheint auch Plato sich dieses Sinnbildes in seinen Buchern vom Staate da bedient zu haben, wo er das Gemalde des Cheftandes entwirft. Diefes Dreieck besteht aus drei folden Seiten, wo die unterfte vier Theile, die auf dieser rechtwinklich ftebende drei, und die bem rechten Winkel gegenüber liegende funf enthalt, und wo die Quadrate ber beiden erftern gusammengenommen gerade so viel Flacheninhalt haben, ale bae Quabrat ber lettern allein. (42+32=52.) hierbei muß man fich nun die auf der Grundlinie sentrecht stebende Seite als den Mann, die Grundlinie solbst als die Krau. und die zwischen ben Enden jener beiden liegende ale bas von ben beiden erzeugte Rind vorstellen."1) hier erscheint alfo die Funf nochmals als Che, nämlich als bas bie Bereinigung von Bater und Mutter barfiellende Rind, in welchem bie ftofflich getrennten Geschlechtspotenzen ftete wieder gur ursprunglichen Einbeitlichkeit gurudkehren, und baraus erflart fich, warum bie elischen Matronen, die fonft in der Sechozehnzahl auftreten, ihre Spiele in jedem fünften Jahre feiern, und das junonische Prachtgewand in jedem fünften Jahre weben.2)

Aus der Grundbedeutung der Fünf ergiebt sich nun, daß diese zweite uns gerade Zahl vorzugsweise ein numerus naturalis ist, und die Bezeichnung piocs in besonderm Grade rechtsertigt. Die Bereinigung der beiden Geschlechter zur Zeugung gehört ausschließlich dem physisch-animalischen Leben, dem Gebiete des rein stofflichen Daseins. Ebendarum wird sie in der Fünfzahl der Finger Zeichen der natürlichen Gerechtigkeit; ebendarum kann sie der ebenfalls stofflichen Gensur, den Geschäften der mancipatio, den cerealischen Aedilen in den fünf cerei, niemals der civilen Prätur beigelegt werden. Debendarum nimmt sie eine vor-

<sup>1)</sup> Plato Timeus, p. 345: εν δούν τῷ παρόντι χρη γενη διανοηθηναι τριττά τὸ μεν, γιγνόμενον, τὸ δ εν ῷ γίγνοται, τὸ δ οθεν ἀφομοιούμενον φύεται τὸ γιγνόμενον. καὶ δὴ καὶ προσεικάσαι πρέπει, τὸ μεν δεχόμενον, μητρί, τὸ δ οθεν, πατρί την δε μεταξύ τούτων φύσω, εκγόνω. Φιε Mutter nennt er p. 350: γενήσεως τιθήνην ύγραινομένην καὶ πυρουμένην: p. 349: εδραν παρέχον όσα εχει γένεσεν πασεν.

<sup>2)</sup> Pausan. 5, 16.

<sup>3)</sup> Quest. rom. 2. Die Kunfzahl hat im römischen Staats: und Privatrecht vorzugsweise

gugsweise weibliche Natur an, wie sich in ihrer Berbindung mit Minerva,') mit Hera, mit Rhea, mit Nephthys-Aphrodite und in der Geburtstraft der Finger offenbart. Sie wird dadurch die Grundlage der weiblichen Zahlenreihe, welche von 5 zu 10,2) 50, 1003) fortschreitet, und mit der männlichen 3, 6, 12 in einen entschiedenen Gegensat tritt. Aus der stofflichen Generationsbedeutung geht nun jene in manchen Anwendungen hervortretende Bedeutung der Begränzung der stofflichen Welt durch die Fünf hervor. Wenn die generirende Kraft aus fünf Theilen, die sich nun als fünf Elemente darstellen, besieht, so kann das Generirte selbst unmöglich die Fünfzahl überschreiten. Diese Bedeutung der Fünse wird von den Alten besonders hervorgehoben. Am bemerkenswerthesten darüber sind die Ausschrungen bei Plutarch de desectu oraculorum c. 35—37, de Ei apud Delphos c. 7—16, und bei Macrod. Somn. Scip. 1, 6. p. 31. 32 Zeune, Philo, de mundi opisicio § 20. Um Einzelnes hervorzuheben, so wird

Anwendung gefunden. Gine Beziehung zu der ehelichen Geschlechtsbedeutung zeigen folgende Beftimmungen: Dotem deductis quintis singulorum liberorum nomine repetere posse. Vaticana fragm. S. 108. Ulpian 6, 4. — De inspiciendo ventre custodiendoque partu sic Prætor ait: Mittantur autem mulieres liberæ duntaxat quinque, hæque simul omnes inspiciant. — — Ante ostium eius conclavis liberi tres et tres liberæ cum quinis comitibus custodiant. - - Mittantur mulieres liberæ duntaxat quinque, ita ut, præter obstetrices duas, in eo conclavi ne plures mulieres liberæ sint, quam decem, ancillæ quam sex. — — Tria lumina nec minus ibi sint. — Fr. 1 de inspic. ventre (25, 6.) Die quinquennii prescriptio fommt bei bem crimen adulterii, bei ber querela non numeratæ dotis, in Anwenbung, und vor Ablauf von funf Jahren barf bie Frau, ber bas Divortium jur Laft fallt, nicht wieber heirathen. Ueber biese und manche andere Anwendungen Cuiac. Op. t. 1, p. 543. — Neber quinque testes: Gaius 1, 119; 2, 104. Ulpian. 19, 3. 20, 2. Ueber bas patrimonium quinque millium æris Gai 2, 225. — Cerealischen Bezug zeigt bie Bestimmung, welche intra quinque pedes bie Brafcription ausschlieft. Theodos. Cod. 2, 26. c. 4. 5 mit Gothofrebus Notes. Wie sehr die Quinalzahl ins bürgerliche Leben eingegangen war, zeigt die Anwendung des Künfjahrcyclus bei Verpachtungen, Stundungen u. f. w. Man vergleiche über bie Verbreitung bes Fünfgablipftems in Italien, Bfund, altitalifche Rechtsalterthumer in ber romifchen Sage & 9, bie Pontifices und die Berfaffungszahlen S. 207 ff. 3ch empfehle diefe Ausführung, ohne barun bie vielen barin bervortretenben Phantasieen im minbesten zu theilen.

<sup>1)</sup> Serv. G. 1, 277.

<sup>2)</sup> Ovid. F. 3, 100—134. Plutarch de placitis philos. 1, 3, wo die Berwandtschaft und das Berhältniß von Bier zu Zehn (1+2+3+4=10) erörtert wird. Aristot. Hetaph. 12, 8, 2.

<sup>3)</sup> Sehr häufig kommen fünfzig Töchter vor. So die fünfzig Nereiden und die fünfzig Danaiben, welchen Danaus auf Athene's Rath die erste aevernorvogos vans angesertigt. Apollod. 2, 1, 4. Der Danaiben Berhältniß zum Mutterrecht habe ich anderwärts erörtert. — Ueber Priamus fünfzig Töchter, Aen. 2, 503. Ueber die hundert locrischen Matronen, die hundert corinthischen Hierodulen, die hundert römischen Matronen, die Scipio als den Edelsten erkläten, die 150 Hetären der persischen Könige, die Berbindung der Hundert mit Hecate und Achalice habe ich anderwärts gesprochen.

besonders bemerkt, die Fünf sei diesenige Zahl, deren sich die Natur in allen Dingen vorzugsweise bediene, nach denen sie Alles erschaffe, Alles theile, Alles ordne. "So haben wir in und selbst fünf Sinne, und eben so viele Seelenskräfte und an jeder Hand sünf Finger; der fruchtbarste Same wird fünfsach gestheilt, denn man hat nie gehört, daß ein Weib mehr als fünf Rinder auf einsmal geboren habe. Die ägyptische Mythologie sagt, Abea habe fünf Götter geboren, und dadurch soll angedeutet werden, daß aus einer Materie fünf Welten entstanden sind. In dem Weltall ist die Erde durch fünf Zonen, und der himmel durch fünf Zirkel eingetheilt. — Auch ist der Umlauf der Planeten fünfsach, weil die Sonne, Benus, Merkur nur einen haben. Ueberhaupt herrscht in der Einsrichtung der Welt dieselbe Harmonie, die wir in den Stellungen der sünf Tetrachorden, der höchsten, der mittlern, der verbundenen, der getrennten, und der vorzüglichen bemerken. Und so giebts auch beim Singen nur fünf Intervallen, nämlich die Diesis, der halbe Ton, der Ton, der anderthalbe Ton und der Doppelton. Aus solle Seise scheint die Natur sich in allen ihren Einrich.

<sup>1)</sup> Die rechtlichen Folgen biefer Fünfgeburt behandeln Gaius in Fr. 8 D. de reb. dubiis (34, 5) und Julian in Fr. 36 De Solut. (46, 3) Si pater meus prægnante uxore relicta decesserit, et ex causa hereditaria totum hoc, quod patri meo debitum fuisset, petissem, nihil me consumsisse quidam existimant; si nemo natus sit recte me egisse, quia in rerum natura verum fuisset, me solum heredem fuisse, Julianus notat; verius est me eam partem perdidisse, pro qua heres fuissem, antequam certum fuisset, neminem nasci, aut quartam partem, quia tres nasci potuerunt, aut sextam, quia quinque; nam et Aristotelem scripsisse, quinque nasci posse, quia vulvæ mulierum totidem receptacula habere possint, et esse mulierem Romæ Alexandrinam ab Aegypto, quæ quinque simul et tum habuerit incolumes; et hoc et in Aegypto affirmatum est mihi Ueber biefe beiben Stellen Cuiacius opp. T. 7, p. 1465; T. 6, p. 481. Befonbers Paulus in Fr 3 Si pars hereditatis petatur (5, 4.) — — quæsierunt ideo, quia non poterant scire, quot nasci possent. Nam multa de huiusmodi re tam varia et incredibilia traduntur, ut fabulis annumerentur. Nam traditum est, et quatuor pariter puellas a matrefamilias natas esse Alioquin tradidere non leves auctores, quinquies quaternos (Cuiacius: quater quinos) enixam Peloponnesi, multas Aegypti uno utero septenos. Sed et trigeminos Senatores cinctos vidimus Horatios. Sed et Lælius scribit: se vidisse in palatio mulierem liberam, que ab Alexandria perducta esset, ut Hadriano ostenderetur cum quinque liberis, ex quibus quatuor eodem tempore enixa, inquit, dicebantur, quintum, post diem quadragesimum. Quid est ergo? Prudentissime juris auctores medietatem quandam secuti sunt, ut. quod fieri non raro admodum potest, intuerentur, id est, quia fieri poterat, ut trigemini nascerentur, quartam partem superstiti filio assignaverint. Τὸ γὰο ἀπας ἡ δης, ut ait Theophrastus, παραβαίνουσι οι νομοθέται. Ideoque et si unum paritura sit, non ex parte dimidia, sed ex quarta interim heres crit. — Ueber biefen Gegenstand fiebe ferner Aristot. H. A. 7, 4; Plin. 7, 3. Augustinus de fato: Legitur cautum in quodam juris libello, aliquando mulierem quinque peperisse. - Tertullian de Anima: Invenitur in jure civili mulier quædum Græca quinionem enixa liberorum. Gine Neungeburt bei Paulus Disconus de gestis Longobard. 1, 10.

tungen weit lieber ber Bahl Funf, ale, wie Ariftoteles (de coolo 2, 4) behanvtet. ber fpharischen Form bedienen zu wollen." - Damit übereinftimmend bemerkt Euftrophus: "Auf die Kunfe kommt in der ganzen Natur am allermeisten an. weghalb die Weisen das Rablen aumalow nennen."2) Macrob .: Illa vero quinario numero proprietas excepta potentiæ ultra ceteras eminentis evenit, quod solus omnia quæque sunt, quæque videntur esse, complexus est. In Berfolgung derselben Idee wird navea und nevre für identisch erklärt, und es gilt von dieser Etymologie mas von fo unendlich vielen: fie ift aus der Sache bergeleitet, nicht die Sache aus ibr, und barum, je gezwungener fie icheint, um fo beweisträftiger für den Gedanken felbit. Dit der Runf ift die gange Bablenreibe abgeschloffen. fie bezeichnet also bas All, und liefert die Bezeichnung neunalen und neunasas Ba, wodurch das Bablen überhaupt, nicht nur das Bablen auf gunf ausgedrudt wird. "Mit Uebergehung vieler andern dergleichen Dinge, fahrt Guftrophus fort, will ich nur noch den Plato anführen, der an dem Orte, wo er behauptet, daß es nur eine Welt gebe, bingufest, daß, wenn diese Welt nicht die einzige ift, es boch gewiß in Allem nicht mehr ale funf Welten geben konne."3) Da die aus ber Mannlichkeit und Beiblichkeit jufammengefeste volltommene Rraft funf Elemente enthält, fo tann das, was diefe erschaffen, unmöglich die Runfaahl überfteigen. Daraus ergiebt fich bas Berhaltniß der Trias und der Bempas. Beibe bezeichnen bas ftoffliche All, aber die Drei ftellt es bar in feiner unendlichen Ausbehnung, die Funf in feiner Beschrankung, jene in feiner Göttlichkeit, Diefe in feiner ftofflichen Gliederung.4) Dreimalfeelig wird ber genannt, beffen vollkommene Seeligkeit in ihrer gangen Rulle ausgesprochen werden soll. Runfmalfeelig kann er nicht genannt werden, weil damit die Bollkommenheit in ihrer Endlichkeit und Befchrantung jum Ausbruck tame. ) "Die Funf ift es, fagt

<sup>1)</sup> Bergl. Metaphys. 12, 6; 12, 7. 1. Plato, Timeus p. 310. 313. Bipont.

<sup>2)</sup> Odyss. 4, 412. Schol. Apoll. Rhod. 2, 972. Poll. 2, 156.

<sup>3)</sup> Timæus p. 356. Bipont.

<sup>4)</sup> Man benke an die bei Nonnus erwähnte Glieberung des bacchischen Heeres in fünf Theile, welche wir oben hervorboben.

<sup>5)</sup> Bohl aber viermalseelig wie bei Birgil nach Macrob. Somn. Scip. 1, 16, p. 37: Virgilius nullius disciplinæ expers, plene et per omnia beatos exprimere volens ait: O terque quaterque beati. Die beiben Zahlen 3 und 4 sinb multiplici inter se cognationis necessitate sociati, wie Macrob. p. 36 sich ausdrückt. Das beruht auf der Bebeutung, welche die Phthagoreer der Tetractys gaben, worüber Macrod. S. Sc. 1, 16, p. 32, p. 37, 2. 2, p. 131. Platonis Timæus p. 352 sqq. Bipont. Plut. de placit. philos. 1, 3. Hutten 12, p. 342 sqq. hier nennt Phthagoras die Tetrastys Naradov grosses or sous or sous. Philo de mund. opis. S. 15—18. O rág svesdezela desas, roved respas, or sous, sivaus. Parallés stellen aus Philo und Litteratur gibt Müller, S. 211. Lucian pro lapsu inter salut. 5, Vitar.

berfelbe Guftrophus, Die Die Gattungen ber belebten Befchopfe nicht bis ins Unendliche fteigen läßt, fondern alle lebendigen Wefen auf nur funf Gefchlechter eingeschränkt hat." Gerade Dieses Berhältniß ber Kunt und ber Drei ift auf unserm Grabbilde zu bemerken. Drei Gier seben wir bier, baneben fünf Epheben. ) Das Umgekehrte, funf Gier und brei Epheben, ift unjulagig. In ben brei Giern wird die gottliche Bolltommenbeit der ftofflichen Rraft nach ihrer innern Unendlich. teit, in den funf Epheben das mas fie erschafft, in seiner Beschränkung und Gestaltung dargestellt. So zeigen die fünf Finger der Schöpfungehand die Kraft nicht in ihrer unendlichen Machtvollfommenheit, sondern in ihrer Unterwerfung unter eine endliche Schrante, Die fie nicht überfteigt. Der gleiche Gedante liegt in dem griechischen & neuro neu', y rols neu', y up rerrapa. Dieß führt Plautus in Sticho ausdrudlich auf die funf Ringer ber Sand gurud. Quot cyathos hos bibimus? St. tot quot digiti sunt in manu. Plinius 28, 6 ermahnt bas gleiche Gefes, Numerum quoque quaternarium prodidit Demetrius condito volumine, et quare quaterni cyathi sextariive non essent bibendi. In dem ativa ativ liegt jugleich die Rulle und bas Maß, Die Beidrantung in der Bielbeit. Bier Becher durfen es nicht fein, weil sonft die Bollfommenheit nicht erreicht wird; seche auch nicht, weil sonst die Grenze, die die Ratur sich wie in den Fingern, in den funf Sinnen, in den funf Bonen gefett, und wonach fie das All ericaffen und eingerichtet bat, überstiegen, mithin die nothwendige Sarmonie ber Dinge gestört wurde.2) Darum sagt auch Blato ausdrücklich: fünf Hochzeitsgafte, feiner mehr und feiner weniger. Die Funf alfo ift jener finis, quem intra citraque nequit consistere rectum, und daher das nevrayoanum den Pho tbagoreen Darftellung des igrairer, deren fie fich in den Briefen bedienten.3) Darum führte Domitian die Umläuse auf fünf, nicht auf seche und nicht auf vier zurück. Darum auch mußten die missus auf 24 gestellt werden, damit fur den wrarius

auctio 4. Die Jee ber Bollommenheit theilen die Drei und die Bier, wie die aus beiden gussammengesette Sieben. Aber die Vier ist die Bollommenheit potentiell, die Orei actuell gedacht (Arist. Metaph. 9, 6). Die Tetractys wird badurch unkörperlicher und geistiger als die Trias. Sie eignet sich besonders zur Bezeichnung der Sonnenkrast, wie denn die quadrigse der Sonne gehören, am vierten Tage die Gestirne erschaffen werden, aus der Vier die Pyramide, des himmelsanstrebenden Feuers (Ovid. altum flamma petit. Jambl myst. 5, 11. 12. p. 214—216 Parthey.) Bilb hervorgeht. Die Vier ist daher am meisten gottähnlich, vollsommen, gleichmäßig und gerecht wie Gott, darum der höchste Schwur, die Quelle der Zahl und aller Vinge. Plut. de Ei apud Delph. 13, die arcana vis. Macrob. p. 36: inter arcana venerantur.

<sup>1)</sup> Drei Gier fanden fich auch in einem Peruginischen Grabe, eines erhalten, zwei zerbrochen. Bulletino 1843. p. 1-6. 25.

<sup>2)</sup> Ueber bie Beachtung ber Drei und Funf bei ber Mischung bes Weins. Plut. Symp. 5, 3.

ein 25ster übrig bleibe, und man nicht genothigt mare, diese unüberfteigbare Grundzahl ober beren Quadrat zu überschreiten. Gbenbarum muß auch bie Rabl ber Elemente auf vier beschrantt werden, damit bie fünfte Stelle ber Seele, welche den todten Körper in Bewegung fegen foll, offen bleibe. "Denn die Fünf hat vor der Bier ebenso viele Borguge, ale das Thier vor dem leblofen Rörper."1) Dadurch nun, daß die Funfe die Unendlichkeit beschrantt. erbalt fie eine vorzugsweise Bermandtschaft mit der Idee der Form, der Bliederung, und der darin liegenden Sarmonie. Die Unendlichkeit ift ihrer Ratur nach formlos und ungeregelt. Die Ertheilung ber Form enthalt ftete eine Ginichranfung, und umgekehrt liegt in jeder Ginfchrankung nothwendig Gliederung und Form. Diek kann auch so ausgebruckt werden: Durch Ginkleidung in eine bestimmte Bahl wird die Formlofigkeit des Unendlichen überwunden. Die Alten sagen gleichbedeutend: die ungerade Bahl überwindet die gerade, zu welcher fie hinzutritt. Die Anschauung, worauf dieses ruht, wird von Plutarch über den Berfall der Orakel c. 35. gerade für die Funf fehr klar auseinandergesett: "Aber nun bitte ich Euch, mit mir noch diesen Umstand aufmerksam zu erwägen, daß von den zwei hochsten Prinzipien, ich meine die Eine und die unbestimmte Amei, die lettere der Urstoff aller Ungestaltheit und Unordnung ist, und baber Unendlichkeit heißt;2) die erstere aber ihrer Natur nach das Leere, Grundlose und Unbestimmte ber Unenblichkeit bestimmt und einschränkt, ibm eine Geftalt giebt, und es dahin bringt, daß es doch einigermaßen die den finnlichen Dingen gutommende Benennung verträgt und annimt. Diese Bringipien werden guerft bei der Babl fichtbar, oder, eigentlicher zu reden, die Menge ift überhaupt feine Bahl, wenn fie nicht, so wie die Form der Materie, zu der unbestimmten Unendlichkeit bingutommt, und bald mehr bald weniger bavon absondert. Dann erft wird jede Menge, von der Gins bestimmt, eine Bahl; nimmt man aber bie

<sup>1)</sup> Plutarch De Ei, 13. Eine sehr merkwürdige Wiederholung dieser Aussassign zeigt die Mosaische Schöpfungsgeschüchte. Nachdem an den vier ersten Tagen Himmel und Erde erschäffen worden sind, beginnt am fünsten die Schöpfung der Thiere mit jener der Fische und Bögel. Zu Mose Genesis 1, 20—23 bemerkt Philo de mundi opisicio §. 20: Τὰ θνητά γένη ζωσκλαστείν ένεχείρει, τὴν ἀρχὴν ἀπὸ τῶν ἐνύδρων ποιούμενος ἡμέρα πεμπτῆ, νομίσας ούδιν οντως ἐτερο δυγγενές, ὡς ζῶοις πεντάδα. Διαφέρει γὰρ ἐμψυχα ἀψύχων ουδενί μᾶλλον ἡ αίσθήσει πενταχῆ δὲ τμητὸν αίσθησις, κ. τ. λ. Dazu Müller, p. 236. Die Bier ist hier in ihrer stofssichen Bedeutung als στερεόν genommen. Philo §. 16.

<sup>2)</sup> De placit. philos. 1, 3. Πάλιν δε την μονάδα και την άφιστον δυάδα εν ταις άφχαις σπεύδει δ αύτφ των άφχων ή μεν έπι το ποιητικόν αίτιον και είδικον, όπες εστι νους ό δεες, ή δ έπι το παθητικόν τε και ύλικον, όπες έστιν ό όρατος κόσμος. Αυτή von biefer Seite ha ift bie Zwei bas weiblich-flofsliche, bie Orei bas männlich-formgebende Prinzip, wie wir ben Gegenfatz einige Seiten weiterbin finden werden.

Gins weg, fo verwirrt die unbestimmte 3mei alles wieder, und hebt Berhaltnig, Dag und Grengen ganglich auf. Weil nun die Form nicht eine Berftorung ber Raterie ift, sondern vielmehr jedem Subjette Gestalt und Ordnung mittheilt, fo muffen auch nothwendig in der Babl beide Bringipien fich befinden, aus welcher die erfte Berschiedenheit oder Ungleichheit entspringt. Denn das unbeftimmte Pringipium bringt die gerade, bas beffere aber die ungerade Babl hervor. Die 3wei ist die erste gerade, und die Drei die erste ungerade Babl. Aus diesen beiden entsteht die Runf, die ihrer Rusammensehung nach beiden gemeinschaftlich, in Ansehung ihrer Rraft aber ungerade ift. Da das Sinnliche und Rorperliche feiner Busammensehung wegen durch die Gewalt der Berfcbiedenheit in mehrere Theile getheilt wird, fo durfte die Bahl berfelben weder die erfte gerade, noch Die erfte ungerade sein, sondern eine britte, Die aus diesen zusammengesett ift, bamit fie von beiden Bringipien, sowohl demjenigen, das die gerade, als dem, bas die ungerade erzeugt, ibre Entstehung befame. Denn es ging nicht an, baf bas Gine von bem Undern getrennt murbe, weil beide die Natur und Rraft eines Pringipit haben. Wie nun beide mit einander vereinigt murden, fo bebielt das beffere Bringipium die Oberhand über die das Rörperliche trennende Unbestimmtheit, feste berfelben Schranken, und ftellte, ba die Materie einmal amifchen beiden getheilt mar, die Ginbeit in die Mitte, um zu verhindern, daß bas All nicht in zwei Theile getrennt murbe. Go entstand die Menge ber Belten durch die Berschiedenheit und Ungleichheit des Unbestimmten; aber die Rraft des fich ftets Gleichen und Bestimmten machte diese Menge ungerade. Das Ungerade nun ift von der Art, daß es die Ratur nicht weiter, als es gut und nublich ift, fich ausbehnen läßt. Denn mare die Gins rein und unvermischt, fo wurde in der Materie gar feine Trennung fein; da aber die Gins mit ber theilenden Rraft der Zwei vermischt worden, so hat die Materie badurch eine Theilung und Berichneidung bekommen, boch mußte es babei bleiben, weil die gerade Bahl durch die ungerade übermaltigt wurde." Wie man nun auch über biefe Deduktion urtheilen mag, ber Sat, ber durch fie begrundet werden foll, ist klar, und früher da, als die nachhinkende Erklärung. Die Künf auferlegt bem Unendlichen Ginfchräntung, dem Formlofen Form, dem Ungegliederten Glies berung; fie bemmt die unbegrengte Ausbehnung ber ftofflichen Belt, und fest ihr Schranken. Sie ift es, Die burch die Berbindung ber Ungeraden mit ber Geraden, die Theilung des Alls in zwei Salften verhindert. Sie zeigt uns alfo den Stoff in feiner Richtung auf Bufammenführung des Getrennten und Entgegengesetten, in feiner Tendens nach Gestaltung, Begrenzung und ftete fich gleichbleibender, harmonischer Regelung. Ebendadurch bekundet fie fich ale den vollkommenften Ausbruck ber ftofflichen Schöpfung. Denn fie zeigt uns nun

bie Materie in allen ihren wefentlichen Gigenschaften: in bem Beburfnig nach geschlechtlicher Ginigung und Wiederaufbebung ber eingetretenen Sciffion von Mann und Beib; ebenso in ihrer Ginschränfung und Endlichkeit, in ihrer Ungertrennlichfeit von Form und gegliederter Geftaltung, julest in ihrer Sarmonie und Gefehmäßigkeit, welche alle Theile der Schöpfung, die himmlischen und tellurischen, die gottlichen und die menschlichen, die seelischen und die forperlichen durchdringt, und in jener Bewegung, die den Inhalt des Lebens bildet, ewig Diefelbe Gleichmäßigkeit erhalt. Darnach tann Die gange Rulle ber Idee bemeffen werden, welche in der Bezeichnung ber funf ale poois enthalten ift. Die Welt der ftofflichen Zeugung bat in der Bempas ihren vollsten Ausdruck gefunden. Die Bewegung und die ewig gleiche Gesehmäßigkeit derselben, die volle Natürlichkeit des Werdens und Bergehns, das ift die ganz somatisch gedachte Runf, und eben diefe Bedeutung legt Ariftoteles in der Methaphpfit 5. 4. vergl. 9, 8, dem Ausdruck poing bei. Wie nun diefer werdenden sublungrischen Welt bas ftete Rudlaufen in fich felbft, Die emige Rudfehr gu bem Ausgangepuntt eigen ift, fo ermangeln die Alten nicht, auch diese Seite der Funf hervorzuheben. De Ei apud Delphos 8. "Die Kunf beift wies, in fo fern fie durch die Dultiplication mit fich felbst gleichsam in fich jurudfehrt. Go wie die Ratur, nache bem fie das Samenkorn des Weigen empfangen und erweicht hat, nach und nach vielerlei Formen und Beftalten hervorbringt, wodurch fie bas Bert vollendet, und gulest ben Beigen barftellt, fo bag fie am Ende des gangen Gefchafts ben Anfang wiedergiebt, ebenso pflegt sich auch die Funf und Sechs (2 + 3; 2×3) mit fich felbst multiplicirt, zu erhalten und wieder bervorzubringen, ba bingegen alle andere Bablen, wenn sie multiplicirt werden, fich burch Bermehrung in andere Bahlen verwandeln. Denn 6×6 ift 36, und 5×5 ift 25. Indeffen geschieht dieß bei der Sechse nur einmal, und auf eine einzige Beife, bag fie bon fich felbst ein Quadrat macht; bei der funf hingegen tann es in der Multiplication, und besondere in der Addition mit fich felbft, wodurch fie auch wechselsweise die Rebn bervorbringt, immerfort geschehen, so daß fie bierin bem Befen, bas die Belt regiert, abnlich ift. - Auf gleiche Beife pflegt auch bie Busammenkunft der Funf mit fich selbst Nichts Unvolltommenes oder Fremdes au erzeugen, sondern fie hat ihre bestimmte Beränderungen, weil sie entweder fich felbst, oder die Behn, b. b. entweder etwas Gigenes oder etwas Bolltommenes hervorbringt." Dazu besondere Jo. Lydus de mensib. p. 23 Schow.

Aber es bleibt noch eine andere Beziehung der Bezeichnung podes übrig, die besondere hervorhebung verdient. Die Fünf gehört der ihierisch-animalischen Welt. Sie kömmt also dem Menschen nur nach seinem animalischen Theile zu... Mit andern Worten: Als Bempas erscheint der Mensch nach der Seite, welche

er mit bem Thiere gemein bat, nicht nach berjenigen, welche ihn über bas Thierreich erhebt. Die Runf ift also bie lunarische ober pspoische Stufe, welche amis schen ber somatisch-tellurischen und ber folarischen bes wors in ber Mitte fleht. Darum beginnt die Thierschöpfung am funften Tage. Die Thiere haben Die fünf Sinne, welche dem Pfpchischen, nicht dem Geistigen angehören, mit dem Menschen gemein, und die Bezeichnung dieser Lebenostufe mit der Funf wird von Philo S. 20 ausbrudlich hervorgehoben. Als Bemptus ift Achill nicht folarisch, fondern lunarifc, wie er auf der Mondinsel Leute mit Belena psychisch verbunden lebt, also der Sinnenmensch, nicht der geistige. Fünf ist die Ehe nicht nach ihrer geistigen, sondern nach ihrer animalischen Auffaffung, ale natürliche Geschlechteverbindung, wie fie auch die Thiere üben, benen die verschiedene Geschlechtsaestaltung mit dem Menschen gemeinschaftlich ift. Daber ift auch die außerebeliche Begattung der Gataen eine Funf, nicht weniger als bas Connubium, ja biefes ift die Runf nur nach feiner naturlichen Seite. Wenn die Bempas daber als pious bezeichnet ift, fo wird darin das rein Menschliche nicht inbegriffen, und nur bas Lunarifch-Bipchifche, bas alles Unimglische verbindet, bervorgeboben.

Stellen wir nunmehr die beiden ersten ungeraden Zahlen, deren Berhältniß au der Bewegung des Lebens in der ftofflichen Belt wir bisher erlauterten, nochmale nebeneinander, fo ergiebt fich eine Erscheinung, die befondere hervorgehoben zu werden verdient. Wir feben nämlich nun die Drei von der Ungeschlechtlichkeit, in welcher fie ale Trias erschien, übergeben in die Bebeutung ber mannlich-zeugenden, aftiven Naturpoteng. Ale Theil der Funf ift die Drei mannlich, als felbstftandige Trias geschlechtelos. Diefer Fortschritt in ber Bestimmung bes Gefchlechts bangt bamit jufammen, daß die erfte Entwicklung der Rraft, welche ju der Drei führt, eine Untersuchung der Bestandtheile der Zeugung nicht vornimt. Erft in Folge einer zweiten Entwicklung, die zu ber Fünf führt, wird die geschlechtliche Bildung der Drei genauer figirt; ein Fortschritt, mit welchem ein ahnlicher der Rultsteine übereinstimmt. Denn auch diese haben urprünglich teine Undeutung der Gefchlechtlichfeit, und erhalten eine erkennbare phallische Bildung erft im Fortschritt religiofer Entwicklung. Ebenso die Drei. Aufänglich geschlechtslos findet die Trias auf mannliche und weibliche Gottheiten gleiche Unwendung, ja insofern ursprunglich bas weiblich-stoffliche Pringip an die Spipe der Dinge gestellt wird, erscheint fie junachst ale Grundzahl der Muttergottheiten. Jest aber wird ihr ebenfo bestimmt die Beziehung zu der mannlichen Rraft beigelegt, und diese Bedeutung durch den Gegensat der weiblichen Zwei erläutert. Eustrophus ift darüber fehr bestimmt. Da alle Zahlen in gerade und ungerade eingetheilt werden, fo ift die Gine in Ansehung ihrer Kraft beiden gemeinschaftlich. Daber macht fie auch in ber Addition die ungerade gur geraden, die gerade gur ungeraden, und man pflegt die zwei als Anfang ber geraden, die Drei aber ber ungeraden Bahl angufehn. Durch die Bermifchung beider miteinander wird die Runf erzeugt, und diese halt man mit allem Recht in Ehren, weil fie querft aus ben erften Bablen entsteht, und fie wird die Che genannt, wegen der Aehnlichkeit der geraben Bahl mit dem Beibe, ber ungeraden mit bem Manne.1) Denn bei Berlegung ber Bablen in gleiche Theile, fteht die gerade ganglich von einander, und läßt gleichsam einen der Empfängniß fähigen Raum und Pringip in fich felbst gurud; bei der Theilung ber ungeraden Bahl aber bleibt allemal zwischen den beiden Sälften etwas übrig, und in fo fern tommt ihr eher ale ber andern Bahl eine Beugungefraft ju; fie bebalt auch, wenn fie mit ber andern vermischt wird, ftete ben Borgug, obne ihn je ju verlieren. Denn aus beiden wird durch keine Berbindung eine gerade Rabl, sondern allemal eine ungerade." Diefes, und was Plutarch den Eustrophus weiter jur Begrundung der Mannlichkeit der Drei, ber Beiblichkeit der Zwei, vortragen läßt, mag auf fich beruhen. Die Geschlechteverschiedenheit beider Bablenformen felbst ift von dem Berth oder Unwerth der Erklarung unabhangig. Sie offenbart fich in bem romischen Gebrauche, ben Madchen am achten, ben Anaben am neunten Tage ihren Namen zu geben, ebenfo in der Beziehung ber ungeraden Rahl auf die olympischen, der geraden auf die chthonischen Götter, die hierin die Natur der Mutter-Erde annehmen, und in der Sitte, den Rnaben drei, den Madchen nur zwei Ramen beizulegen.2) In der Duas tritt die erfte Sciffion der Einheit hervor. Sie ift das Pringip der Trennung, der Feindschaft, des Awiesvalts. Gie erscheint daber bald ale Darftellung der beiden fich ents gegenstebenden Bole der Rraft, der schaffenden und der vernichtenden, der dunteln und der hellen Naturseite, bald aber auch als Ausdruck der geschlechtlichen Scission. und in Folge davon ale Bild bes Beibes, welches ebenfo an ber Spipe ber fichtbaren Dinge fteht, wie die Zwei die Zahlenreihe eröffnet. Ale Ausdruck ber Sciffion wird die Zwei zur bofen Bahl, welche, wenn fich felbst überlaffen, ein Auseinanderfallen der Eins oder des einheitlichen Alls berbeiführen wurde. Sie ift nicht schaffend, sondern auflosend, wie fie denn auch die Grundlage ber vollig theilbaren Bablen eröffnet. Ihr gegenüber erscheint die Drei ale Berftellung ber Ginheit, bewerkftelligt burch bie Monas, welche ber 3mei fich anschließend.

<sup>1)</sup> Bergl. S. 264, N. 2. S. 259, R. 1. Ferner Plut. Qu. rom. 102.

<sup>2)</sup> Plnt. Qu. rom. 102. Warum wird den Knaben der Name am neunten, den Mädchen aber am achten gegeben? Am Schluß heißt es: "Man muß noch dieses beifügen, daß so wie die Acht ein Würsel von der Zwei, die Neun das Quadrat der Drei ist, auch die Weiber nur zwei, die Männer aber drei Namen führen." Hiezu die oben angeführte Stelle über die dreiphallische Mannersbildung.

Untheilbarkeit bewirkt. In der Drei kehrt Die Duas gur ftofflich entwickelten Einheit jurud, wie bas Rind bie Naturen von Bater und Mutter verbindet und ihre Trennung überwindet. Go wird die Drei der 3mei gegenüber gur auten, ichaffenden Babl. Gie ift barum ben olympischen, wie die 2wei ben dthonischen Göttern zugeeignet. Sie ift bas ofirische, bacchische Bringip gegenüber bem typhonischen, bas in ber Ocnusfabel weiblich gestaltet erscheint. Damit bangt ausammen, daß die gerade Bahl dem Bringip der Rube, die ungerade Drei bem der Bewegung entspricht. Die zeugende Potenz ift es, auf welche alle nierous ber fichtbaren Belt gurudgebt, mabrend ber weiblich empfangende Stoff in ben Eigenschaften beffelben, bem ber Dertlichkeit, bes Raumes, und mithin ber ftofflichen Rube fich spiegelt. Darum eben find nur die ungeraden Bablen Bablen ber Bewegung, die geraden umgekehrt Bahlen der Rube, wie die Bier sowohs den todten Körper als die in sich rubende vollendete Quelle des stofflichen Alls barftellt. Go wird die 3mei der Drei, die Bier der Runf, ber Rubus bem Kreise entgegengesett. Wenn die Bier dem phallischen Merkur, die Ucht dem zeugenden Reptun und dem Poseidonessohne Theseus gewidmet erscheint, so find biefe beiben mannlichen Götter in folder Rablennatur noch als von dem Stoff beherricht und in der Bewegungslofigkeit des Tellurismus felbst gedacht: eine Auffaffung, die durch den Rubus des obenermabnten Bofeidon-Bildes volltommene Bestätigung erhalt. Auf bem ruhenden Burfel ift bas Dreied, bas Die zeugende und bewegende Rraft des Phallus darftellt, wie die im Laufe befindliche bachische triquetra, abgebildet. Aus diefem Gegenfat ber geraden und ber ungeraden Rabl wird nun erft bie ausschliekliche Berbindung ber lettern mit den Circufspielen in ihrer gangen Bedeutung flar. Denn da bier die Bewegung ber erscheinenden Belt, wie fie aus der Befruchtung des Stoffs bervorgeht, jur Darftellung gebracht werden foll: fo ift es eben bie zeugende und bewegende Ungerade, die in den Circuesvielen vorberrichen muß.

22.

An die beiden ersten ungeraden Zahlen Drei und Fünf, schließt sich die Sieben an. Bevor wir diese einer genauern Betrachtung unterwersen und ihre Bedeutung sestzustellen suchen, ist es nöthig, eine Borbemerkung über das Alter ihrer Aufnahme in die Circusspiele vorauszuschicken. Bei Dio Cassius 37, 18 sindet sich nämlich eine Erzählung, welche leicht zu Zweiseln Beranlassung geben könnte. Aus Anlaß der jüdischen Sitte, den siebenten Tag zu heiligen, und des Bortheils, welchen Pompeius bei der Belagerung Jerusalems daraus zog, außert sich der Geschichtschreiber folgendermaßen: ro do do do der dersten roie darage roie derei, roie

πλανήτας ωνομασμένους, τας ήμερας ανακείσθαι, κατέστη μεν ύπ' Αίγυπτίων, πάρεστι δέ καὶ ἐπὶ πάντας ἀνθρώπους, οὐ πάλαι ποτὸ, ὡς λόγφ είπεὶν, ἀρξαμένον. οἱ γοῦν ἀρχαίοι Ελληνες οὐδαμή αὐτὸ (οσα γε εμε είδεναι) ήπίσταντο άλλ' έπειδή και πάνυ νύν τοις τε αλλοις απασι και αυτοίς τοις Ρωμαίοις έπιχωριάζει, και ήδη και τουτο σφίσι πάτριον τρόπον τινά έστι, βραγύ τι πτρὶ αὐτοῦ διαλεγθῆναι βούλομαι, πῶς τε καὶ τίνα τρόπον ovro reraura. hier wird die Berbreitung der hebdomades über Griechenland und Rom in eine sehr neue Zeit verlegt und auf Aegypten zuruckgeführt. Run berichtet die früher mitgetheilte Stelle bee Cassiodor 3, 51, Die fieben Umlaufe des Circus seien ad similitudinem hebdomadis reciprocæ eingeführt worden, woraus fich der Schluß zu ergeben scheint, daß die Anwendung ber Siebenzahl auf die Circusspiele, ihre Gier und Delphine, nicht ursprünglich, sondern fpater Entstehung fei. Aber biefer Schluß wird fofort baburch widerlegt, baß ichon Barro bei Gellius die septem curricula solemnia hervorhebt, daß ferner die fiebenfaitige Lyra der eircenfischen Bompa als uralter bei allen Geremonien üblicher Sacralgebrauch genannt, und auf die fiebenfaitige orphische Lyra felbst gurud. geführt wird, daß Benus bem, der ihr Pfpche, Die entlaufene Stlavin, ju den metæ murciæ zurudbringen wurde, septem savia suavia verspricht; daß endlich die Siebengahl zu Rom in manchen Unwendungen, in den fieben Sugeln, bem West bes Septimontium, ben sieben pignora imperii, ben septemviri epulonum, der siebenmaligen Erneuerung plebeischer Spiele, den fiebenmal drei Tribus, den fiebenmal drei Schilden des Mummius, der Beachtung des fiebenten Tages bei ber Pflanzung bes Beinftocks als uralte beilige Bahl erscheint, woraus bervorgeht, daß auch die Siebenzahl der Umläufe urfprünglich, und von der Annahme ber Sebdomades ale Tagzahl durchaus unabhangig dafteht. Bas Dio Caffius allein ale eine früher im Occident unbekannte, und erft turg vor feiner Zeit gu allgemeiner Berbreitung gelangte Sitte bezeichnet, ift die Bertheilung ber fieben Planeten auf fieben Tage, und die Bezeichnung der lettern nach den Namen jener. Wenn dieser Gebrauch von ihm auf Aegypten gurudgeführt wird, 1) wo die Siebengahl eine fo hohe Stellung einnimmt,2) fo geht dagegen Joannes Lydus

<sup>1)</sup> Herod. 2, 82. Philastrius C. 112.

<sup>2)</sup> Ich erinnere an Pharao's Traum von den sieben setten und den sieden magern Kühen, Moses 1, 41; an den Gebrauch, dessen Plut. de Is. et Os. 52 gedenkt, wonach die heitige Kuhssiedenmal um den Tempel gesührt wird, "weil die Sonne ihren Weg von der Winter- zur Sommerwende im stebenten Monat vollendet;" an die Bedeutung der Zahlen 2 + 7 und 4 + 7, Plut. Is. et Os. 42; an Mycerinus Tod dei Herod. 2, 133. Sechs Jahre würde er leben, war geweissagt, im siedenten sterden. Die Sonne als Krast gedacht, hat die Vierzahl. Plut. Is. et Os. 38. Die sieden Jungen der Kahe als höchste Zahl ihrer Gedurten erwähnt. Plut. Is. et Os. 63, die septem dies cærimoniosi dei Apis Gedurt. Ammisn. Marc. 22, 15. Die Sieden bildet die Grundzahl der ägyptischen Götterkreise, wozu ein Achter als Bater hinzutritt. Dieser die sieden Kinder zusammensassen bei Esnun, der Achte. Diesem Gegenstande hat Bunsen, Repoptest

auf die Chaldaer, Philostrat in vita Apoll. 3, 13 auf die Indier gurud, was neuere Reiseberichte und Forschungen auch fur andere Bolfer bes öftlichen Afiens beftatigen. Rann bemnach der Ergablung des Dio Cassius feine Beweisfraft für eine erft fpate Einführung der Siebenzahl in die Circusspiele jugeftanden, und awischen ber Tagesbezeichnung nach den Namen der Gestirne und der Beiligkeit' ber Siebengahl überhaupt tein Busammenbang angenommen werden, so vermag anderseits auch Cassiodor's Ausdruck septem metis certamen omne peragitur ad similitudinem hebdomadis reciprocæ nicht ernstliche Schwierigkeit zu erregen. Unter diefer Bebdomas ift nicht die Siebenzahl der Tage zu verstehen, und Caffiodor keineswegs dabin auszulegen, als waren die sieben Umläufe nach dem Borbild der von Aegypten aus verbreiteten Sitte der siebentägigen Wochenabtheis lung eingeführt worden. Bielmehr ergiebt der ganze Rusammenhang der Stelle. daß die hebdomas oder Siebenzahl nur auf die sieben Planeten und die ihnen entsprechenden Spharen geben fann. Caffiodor unternimmt es nämlich, für die einzelnen Theile ber Circuespiele eine entschieden uranisch = fiderische Bedeutung nachzuweisen. Die Jahreszeiten, Die zwölf himmelszeichen, Der Mond, Die Sonne. der Morgenstern und das Frühlicht, die drei Bonen, der Aufgang und der Riedergang erhalten ihre Bestimmung und Darftellung, und in solcher Umgebung tann die Beboomas auch teine andere als die angegebene planetarische Begiebung

Stellung in ber Weltgeschichte 5, 198 f. 336; 6, 4 f., Mainardus Studien über ben Zusammenhang ber ägpptischen und griechischen Religion, S. 37, 38, besonbere Ausmerksamkeit gewibmet. Die Siebenzahl wird auch hier als planetarische Sonnenzahl, und als uranische, aus Phönikien ftammende Symbolit bargeftellt. Früher mit großer Gründlichfeit Jablonsti, Panth. Aeg. Proleg. p. LIII. LIV. - Clemens Alex. Str. 5, p. 600. - 3d benüte biefe Stelle, um ju bem fruber über die Berbreitung des Gifpmbols Beigebrachten noch folgende Bemerkungen hingugufügen. Ueber bie Stellung beffelben in ber Babylonischen Religion spricht Bunfen 5, 227. 235 ff. Ueber fein Sinefisches Bortommen Derfelbe 6, 274. Für Megupten ift noch zu bemerten : Btab-Esmun wirb abgebilbet, wie er auf einer Topferscheibe bas Ei formt, Bunsen 1, 450 f., 5, 209, f. 290. 317 f. Ueber bie hieroglophen-Inschrift im Rhamesseion zu Abybus 1, 445; 5, 217. 333. Ueber bas Belt-Et auch Junius Hadrianus Animadv. 3, 4. De similitudine mundi cum ovo et cum litera 2 mega. - Ueber bas Gi ber orphischen Kosmogonie Auctor recognitionum Clementinarum 10, 30; in Cotelerii patribus apostolicis T. 1, p. 589. Eschenbach, Epigenes Orphicus und Jablonski, Panth. Aegypt. Pars 1, p. 42. - Bu ben Gierfunden in Grabern trage ich nach Berliner Bafe 1808, bei Gerharb, neuer Zuwachs G. 66. "Gin Gefug von zierlicher Rantharosform, hoben Benteln, bei etwas flachen Berhaltniffen, ift mit einem wohl jupaffenben Dedel verfeben, ben eingegrabene Bergierungen ichmuden. Als Inhalt beffelben haben fich bie Refte breier Gier erhalten, welche -- nicht leicht auf gleiche Weise anschaulich geworben find." -Endlich ein etrustisches Brongefigurchen, mit bem Gi in vorgestreckter linker Sand bei Caylus recueil. 2, 13, 1. - Bu Fr. Pind. 35 bemertt Bæckh. p. 635 Olov Altoas woov muffe in wov verbeffert werben, so bag Tityus ber Mutter Glara Gi genannt murbe. Da aber nur bie Mutter, unmöglich ber Sohn, bem Gi verglichen werben fann, fo bleibe ich bei Sylburgs Emenbation viór.

haben. In dem Beisat reciproca wird die Natur der planetarischen Bahnen und die ihr entsprechende Eigenschaft der Circusumkreisungen hervorgehoben. Jene wie diese kehren stets wieder zu ihrem Ausgangspunkt zurück, wie die Wogen des Euripus, welche die Fluth forttreibt, die Ebbe wieder zurückzieht. So steht reciprocus bei Plinius 2, 97: westus amnis reciproci; 9, 57: amnis reciprocus; Varro L. L. 6, 5: tela reciproca, d. h. solche Pseile, die zurücksiegen, wie sie abgeschossen worden sind.

Rach diefen Borbemerkungen geben wir zu der Erörterung der Siebenzahl und ihrer Bedeutung felbst über. Die Beiligkeit berfelben wird von ben verichiebenften Schriftstellern anerkannt und öftere in der nachdrudlichften Beife hervorgehoben. "Die dem Apoll geweihte Sieben, bemerkt Ammonius bei Blutarch über die Inschrift Ei im Tempel zu Delphi, wurde mehr als einen Tag erfordern, um alle ihre Rrafte aufzugahlen." Nicht geringere Bewunderung derfelben legt Barro bei Gellius, Noct. Atticæ 3, 10 an den Tag. Im Anschluß an die mosaische Schöpfungegeschichte erörtert Philo in ber Schrift über Die Weltschöpfung ausführlich alle Auszeichnungen ber Sebbomas, und leitet feine Darftellung durch die Borte ein: §. 30: την δο εβδομάδος φύσεν ούκ οίδ' et τις inaνως ανυμνήσαι δύναιτο, παντός ούσαν λόγου κρείττονα. Sie ist ihm die heiligste aller Rablen, und wird nach einer auch sonft verbreiteten Etymologie auf delouar zurude geführt. Mit derselben Hochachtung behandelt fie Macrobius, Somn. Scipionis 1, 6, p. 37-46 ed. Zeune, Sat. 2, 4, Censorin Dies nat. 14, Joannes Lydus de mensib. c. 9. p. 25-30 Schow, Lactant. 7, 14, Serv. Ecl. 8, 75, Theod. Prisc. 4, 3, med., Augustin C. D. 11, 31; 17, 4, wie fie benn im Alterthum fcon befondere Bearbeitungen hervorgerufen hatte. 1) Wenn Ariftoteles in einer Stelle ber Metaphyfit 14, 6, 9 ihre gerühmten Borguge vielfaltig ale nichtefagend und willkührlich zusammengetragen bezeichnet, so trifft dieser Borwurf nur bas Gefünstelte, womit man ben Gedanken ju verfolgen, ju begründen, und bie Sebdomas überall wieder zu finden bemuht war: die uralte Sacralbedeutuna ber Rabl felbst ift badurch fo wenig widerlegt, daß vielmehr jene migbrauchliche Richtung fraterer Zeit ale Ausfluß und Beftätigung der hergebrachten Bebeutung erscheint, wie denn auch Aristoteles felbst sich anderwärts (H. A. 5, 12)3) ber Siebenzahl öfter bedient. Diefer desaduos der Sieben ift keineswegs auf ein bestimmtes Bolt beschränkt, sondern ber gangen alten Belt gemeinsam und

<sup>1)</sup> Erhalten ist die Schrift Philos de septenario, und von Clemens Alexandrinus Str. 815, 15 erwähnt die des Peripatetikers Hermippus. Barro's Hebdomades sind von Gellius a. a. D. benützt.

<sup>2)</sup> Bergl. Polit. 7, 14, 11.

bei ben verschiedenen Bolkestammen gleicherweise heimisch. Unftatthaft ware jeber Berfuch, ber allermarte bervortretenben Gebdomas eine bestimmte ortliche heimath anzuweisen, und diefe etwa in Aegypten, ober in Balaftina ober in Indien zu erkennen, obwohl judische Schriftsteller, durch die Gitelkeit ihres Batriotismus verleitet, vielfach in einen folden Jrrthum verfallen find. Denn ba ihnen nicht entgieng, bag auch Griechen und Romer ber Siebengahl vielfältig huldigten, fo erkannten fie darin eine ber Göttlichkeit des mosaischen Gefetes von Seite ber gangen übrigen Welt bargebrachte Guldigung, ja um die Uebereinstimmung noch größer zu machen, als fie wirklich war, scheint felbst Falfchung altgriechischer Texte nicht verschmäht worden zu sein. Befannt und vielbesprochen find die Darstellungen des Josephus und Philo. Im zweiten Buche gegen Upion druckt sich jener also aud: ού μήν άλλα και πλήθεσιν ήδη πολύς ζήλος γέγονεν έκ μακρού της ημετέρας εύσεβείας ου δέστιν ου πόλις Έλληνων ουδ ητισούν, ουδέ βάρβαρον ούδε εν εθνος, ενθα μή το της εβδομάδος, ην άργοιμεν ήμεις, το εθος ου διαπεφοίτηκεν-Philo im Buche über die Beltschöpfung scheint seinen unbestimmter gehaltenen Morten dennoch einen ähnlichen Sinn unterzulegen. Τιμαται δε (ή έβδομάς) uat παρά ποίς δοκιμωτάτοις των Έλλήνων και βαρβάρων, οι την μαθηματικήν επιστήμην Sanovovon. Bahrend diese beiden Schriftsteller fich begnügen, die vielfache Un-

<sup>1)</sup> Damit foll nicht geläugnet werben, baf bie erfie Beachtung ber Siebengahl, wie fo unenblich vieles Anbere, ben fimitifchen Stämmen bes Oftens angehört, und in bie Urzeiten afiatifcher Rultur und himmelsbeobachtung zurückgeht. Diese erste Berbreitung über die Länder der alten Welt, obwohl vollkommen sicher, kann hier nicht in Betracht kommen, weil sie in Zeiten zuruck= weicht, von denen keine Nachricht zu uns gelangt ist; sie gehört einer allgemeinen Erscheinung, vor der man so lange absichtlich die Augen verschloß, daß nämlich die asiatische Civilisation die Grundlage aller alten Bilbung geworden ift. Diese ursprüngliche Berbreitung aus Asien hat mit ber Annahme einer erft in geschichtlichen Zeiten erfolgten Uebertragung aus bem Orient zu ben Bölkern Griechenlands und Staliens keinerlei Zusammenhang. Benn ich jene festhalte, so stelle ich diese in Abrede, ohne darum zu läugnen, daß die wissenschaftliche Behandlung und Erforschung ber Siebengahl von Seite ber Briechen und Römer erft burch ihre fpatere Bekanntschaft mit bem Drient hervorgerufen wurde. Der Gebrauch ber Siebenzahl ift alter als ihre wissenschaftliche Betrachtung. — Eine höchst merkwürdige Anwendung der Siebenzahl sindet sieh bei Eustath zu Dionys. Pereg. V. 76. 'Αριστοτέλης δε ίστορες των τινας Αιγύων έπταπλεύρους πρός τινων λέγεσθαι, οὐ πιστεύων αὐτὸς τῷ τοιούτφ λόγφ, διὰ τὸ τοὶς ἀνθρώποις ἀνὰ όκτω ἐκατέρωθεκ alvas alevoás. Mit ber phyfiften Betrachtung biefer Eigenthumlichkeit begab fich ber große Raturforscher auf ein Gebiet, wo bas Rathsel unlösbar wurde. Die Zahl ist auch hier eine typische. Sie zeigt uns die Ligurer als apollinisches Bolk. Man überlege solgende Aeußerung Plato's im Phædrus C. 13. p. 237. H. άγετε δή, ά Μοῦσαι, είτε δι' φόῆς είδος. λίγμαι, είτε διὰ γένος μουδικόν το Λιγύων ταύτην δόχετε την έπωνυμίαν, ξύμμοι λάβεσθε του μύθου. κ. τ. λ. Das veros porosuor ra Aeriar lagt und die Liqurer als apollinisch und mit der orphisch-thracischen siebensaitigen Lyra bekannt erscheinen. Sie sind jene Hyperboreer, von welchen der Apollotult flammt. Daß fie bis nach Thracien reichen, werbe ich in einer besondern Arbeit über ben Bolksstamm ber Ligurer barthun. — Plut. de mus. 14 (14, 222 Hutten.)

erkennung der religiösen Bedeutung, welche die Siebenzahl bei Griechen und Richtariechen fand, mit der jüdischen Seiligung des siebenten Tages in einen allgemeinen Aufammenhang zu bringen, richtete der Jude Ariftobul feine Bemühung babin, eine viel weitergebende Uebereinftimmung zwischen bem Bebraismus und dem Gräcismus nachzuweisen. Nach ihm sollte die Religionsbedeutung der Sieben auch bei ben Griechen von Altere ber in der gleichen Seiligung bes fiebenten Tages, wie fie dem jubifchen Sabbatismus zu Grunde lag, ihren Ausbruck gefunden haben. Bas er dafür anführte, ift in Clemens Stromata 5, p. 513. Oxon., aus diesen in Eusebius, Præpar. Evang. 13, 12. 13. übergegangen. Ce find Berfe des Befiod, Somer, Linus, Callimachus, beren Ralfcung theils auf der Sand liegt, wie in folgendem dem Somer und Linus augeschriebenen Εβδομον ήμας την, και τῷ τετέλεστο απαντα. - Εβδομάτη δ'ήοι τελελέσμενα πάντα τέτυκται - theile, obwohl schwer erfennbar, dennoch von Valkenaër de Aristobulo Judæo, Philosopho Peripatetico, \$ 38. p. 116 ff. ed. Luzac. Lugduni Batav. 1806, nachgewiesen worden ift. 1) Den Griechen und Romern war die Beiliaung des fiebenten Tages in judifcher Beife durchaus fremd, wie manche Ausspruche, g. B. Juvenal Sat. 6, 158; 14, 105, Rutilius, Itinerar. 1, 391, Ovid, Ars am. 1, 416. Rem. amor. 219, Horat. Sat. 1, 9, 69, (die vielbesprochenen tricesima sabbata, wozu Acro und die von Drelli zusammengestellten Meinungen Neuerer), Persius Sat. 5, 18, Sueton. Aug. 76, Seneca Ep. 95 medio, Tacit. Hist. 6, 4. Bergl. Plutarch, Sympos. 4, 5, und de superstit. 3 (Hutten 8, 59), besondere Tertullian ad nationes 1, 13, Apologet. 16 vollfommen barthun. Wenn wir bemnach ben angeführten jubifchen Schriftstellern und ihren burch national-religiofes Intereffe bervorgerufenen Darftellungen entgegenzutreten genothigt find, fo muß andererseits eingeraumt werden, daß ihre Angaben über die allgemeine Ber-

<sup>1)</sup> Ich kann mich, nach Prüfung ber von Balkenaër vorgebrachten Gründe der Annahme bewußter Fälschung nicht entziehen. Dennoch bekenne ich offen, daß mir gerade dieses Resultat von anderer Seite her wieder die größten Schwierigkeiten bereitet. Wie konnten solche Fälschungen unsbemerkt bleiben? Waren doch Homer, Hesiod, Linus, Callimachus Schriftsteller, die man zu Alexandria nicht nur las, sondern wohl meist auswendig lernte, und wie stehen zu solchem Betrug Geslehte wie Clemens und Eusedius? Eins von Zweien: entweder erscheinen sie als Ignoranten oder als Mitbetrüger. Zwei Eigenschaften, die beide zu dem Charakter ihrer Schriften wenig passen. Fälschungen waren allerdings in der alten Welt sehr gebräuchlich, und man hat Ursache sich zu wundern, daß die heutige vorwiegend negative Geistesrichtung eine Zusammenstellung der zahlreichen Zeugnisse, welche die Werke der Alten für literarischen Betrug bieten, noch nicht unternommen hat; aber auf Eusedius und Clemens wird nirgends solcher Berdacht geworfen. Wenn Barro aussspricht, man solle nichts mit absoluter Gewisheit behaupten, so scheint mit dieser Sas wenigstens gegenüber von Zweiseln volle Berechtigung zu haben. Es ist unmöglich, einen Knoten zu lösen, wenn man nicht weiß, wie er geschlungen ist. Dieser Aristotelische Aussspruch gilt vor nehmlich von der vorliegenden Frage, welche noch so vieles mysteriöse Dunkel umgibt.

breitung bes Sacral-Charaftere ber Siebenzahl mit bem, mas von greichischer und römischer Sitte bereits angeführt worden ift, vollkommen übereinstimmt. Die Beiligkeit der Siebenzahl ift bei allen Bolkern des Alterthums biefelbe. Darin besteht awischen Griechen, Romern, Megyptern, Juden, Indern fein Unterschied. Borin fie von einander abweichen, ift nur die Bedeutung, welcher fie ber Bebbomas in ihren Rultgebrauchen beilegten. Die Uebertragung auf die Tagezahl, und die damit verbundene Beiligung jedes flebenten Tages, fo wie die Benennung der Tage nach den Blaneten ift ben Römern und Griechen nicht ursprünglich, fondern eine erst fpat von außen eingebrungene Sitte. 1) Aber auch Diese mar nicht ohne allen Unhaltspunkt. Bielmehr zeigt fich auch bei ben Bellenen eine Unwendung der Sieben auf den fiebten Tag, und zwar eine folche, die, wie alle judifchen Fefte, mit dem Mondumlauf in Berbindung gebracht wird. Der fiebente Monatotag ift Apollo geweiht, wie ber achte Poseidon.2) Die Zeugniffe ber Alten find barüber völlig bestimmt. In Plutarche Tischreden 8, 1 fagt Florus, man durfe an Blato's Geburtstag Rarneades, einen der wurdiaften Borfteber ber Atademie, nicht mit Stillschweigen übergeben. Beide feien an einem Fefte Apoll's geboren: Ersterer an den Thargelien ju Athen, Diefer mahrend des farneischen Restes in Aprene. Das eine sowohl als das andere, fest er hinzu, feiert man am flebenten Tage, und ihr Propheten und Briefter nennt ja ben Gott felbst, weil er an eben biefem Tage geboren worden, Hebdomagetes (wie Vallkenaer de Aristobulo 37, p. 115 bas gewöhnliche Eβδομαγένην verbeffert). Daber thun auch, beucht mir, diejenigen, die bem Apollo Plato's Erzeugung zuschreiben, diesem Gotte aar keinen Schimpf an. Der vermittelst bes Socrates, wie eines andern Chiron, und an diesem Manne einen Argt gegen die schwersten Krankheiten, ich meine die Leidenschaften, gebildet hat."4) Έβδομαγέτας heißt der Gott auch bei Aefchylus, Sieben gegen Theben, B. 780: xalas szei ra aleter' er if avlapader,

<sup>1)</sup> Darüber Selden, de Diis Syr. 2, 4, wo auch bas im fünften Buch bes Euseb. Præp. Evang. mitgetheilte apollinische Orakel erörtert wirb.

<sup>3)</sup> Plut. Is. et Os. 10. Bergl. Il. 20, 15, bazu Plutarch Symp. 1, 2. — Plutarch Thes. 36. Quest. gr. 44. — Ueber Spuren ber siebentägigen Woche in Argos nach Herod. 1, 1. Curtius Peloponnes 2, 342. 559. Jonier, S. 50. Aristot. Pol. 8, 3.

<sup>3)</sup> Ueber die Karneen und ihre Feier zu Theben, Thera, Cyrene: Boockh. Expl. Pind. Pyth. 5, p. 289. Müller, Orchom. S. 340 f. Apollo's Siebenzahl ist daher in Cyrene's Grünzbungsgeschichte verwoben. Sieben Jahre regnet es nicht auf Thera. Herod. 4, 150—154. Callim. in Apollin. 74. Siebenjährig die apollinische Chariclea, deren Liebesroman Heliodor in den Aethiopica erzählt.

<sup>4)</sup> Hier wird Plato als zweiter Aesculap, Socrates als zweiter Chiron bargefiellt; ein Arzt ber Seelen, wie Aesculap ber Körper. Plato Resp. 3, p. 408. Euripides Alc. 3. Clemens, Protrep. p. 25. 26. Censorin. Dies nat. 14, p. 70. Lugd. Batav. 1743.

τας δ'έβδομας ο σεμνός έβδομογέτας αναξ Απόλλων eiler. Die Berbindung der Siebenaabl mit Apollo's delischer Geburt wird von Callimachus im hymnos auf Delus 249-255 gefeiert. Denn fiebenmal umfreisen die Insel die sangreichen Schwäne bes Bactolus, und noch batten fie ben achten Gefang nicht begonnen. als der jugendliche Gott ans Licht hervortrat. Der Angbe bezog nun mit ebenso vielen Saiten die gottliche Lyra, fo vielmal die Schwäne zu der Mutter Geburteweben ihren Gefang angestimmt hatten. - Damit vergleiche man mas Ptolemaus Hephæstio lib. 7 in den Fr. h. gr. 4, 513 von Beue Geburt berichtet: Θεόδωρος ὁ Σαμοθράζ τὸν Δία φησί γεννηθέντα ἐπὶ ἐπτὰ ἡμέρας ἀκατάπαυστον γελάσαι, nal δια τούτο τέλωσς ένομίσθη ο εβδομος άριθμός. Die Heiligung des siebenten Tages gilt für jeden Monat, wie aus dem Scholion ju Ariftophanes Plutus 426 herυσταείτ. ή τετράς ένομίζετο του Έρμου, και καθ' έκαστον μηνα ταύτη τη ήμέρα απετίθεντο τω Ερμη.1) έξω γάρ των έορτων ίεραι τινες του μηνός ήμεραι νομίζονται Αθήνησι θεοίς τισίν, οδον νουμηνία καὶ έβδόμη Απόλλωνι, τετράς Έρμη, καὶ ὀγδόη Θησεί.2) Цевег die Art der Begehung Dieses fiebenten apollinischen Tages geben Gellius 15, 2 und Lucian Pseudologista 16 Ausfunft. Gellius: Is (ex Creta homo) in conviviis juvenum, quæ agitare Athenis hebdomadibus lunæ solemne nobis fuit, simulatque modus epulis factus, et utiles delectabilesque sermones cœperant, tum silentio ad audiendum petito loqui coeptabat.3) Lucian fagt, ber Name Εβδόμη fchice fich fur einen Menfchen, ber gerne Alles jum Scherze vertehre. ό δὸ Εβδόμην (είπεν), ότι ώσπες οἱ παίδες ἐν ταὶς ἐβδόμαις, κ'ἀκείνος ἐν ταῖς ἐκκλησίαις έπαιζε, και διεγέλα, και παιδιάν έποιείτο την σπουδήν του δήμου. Dhne Angabe det Tagesfeier wird die Sieben Apoll öfter beigelegt. Plutarch Symp. 9, 3: 'H & έβδομας τῷ Μυσηγέτη προσκεκλήρωται. Censorin. de die nat. 14. Fuerunt etiam, qui utrumque reciperent numerum (sc. κλιμακτήρα vitæ humanæ) et undequinquagesimum (7 $\times$ 7) et octogesimum unum (9 $\times$ 9); et minorem nocturnis genesibus, majorem diurnis adscriberent. Plerique aliter moti, duos istos numeros subtiliter discreverunt, dicentes septenarium ad corpus, novenarium ad animum pertinere. hunc medicinæ corporis et Apollini attributum; illum Musis; quia morbos animi, quos adpellant πάθη, musica lenire ac sanare consueverit. Befondere Beachtung verdient auch folgende Angabe in Blutarchs Trostschreiben an Apollonius bei Hutten 7, 335: "Agamedes und Trophonius hatten den Tempel in Delphi erbaut, und baten nun den Apollo um einen Lohn. Er versprach, ihnen denselben am fiebenten Tage zu geben, und ermahnte fie, fie sollten fich indeß Etwas

<sup>1)</sup> Dasselbe sagt Plut. Sympos. 9, 3.

<sup>2)</sup> In feiner poseibonischen, burch bie Ringprobe festgestellten Ratur, Plut. Thes. 36.

<sup>3)</sup> Dazu bie von Casaubonus zu Sucton Tiber. 32 angeführten Stellen.

ju qute thun. Sie befolgten ben Befehl, legten fich in ber flebenten Racht schlafen, und ftarben." Die Siebengahl überträgt fich nun in der manigfaltigften Unwendung auf alles Apollinische. Die siebensaitige Lyra wird auf Orpheus jurud. geführt. 1) Auf bem ampeläischen Throne, in der Dekonomie ber polygnotischen Gemalde ju Delphi herricht die Sieben, nicht weniger als zu Olympia in der Eintheilung des fopfelischen Raftens, auf dem Beusthrone, und zu Rhodus in ber Größe des Sonnenkoloffes,2) auf Lesbos in der Siebengahl der Anführer bei Plutarch Conviv. sept. sapient. c. 20. In ber gehnten griechischen Frage ergablt Plutarch im Unichluß an feine Erflarung bes Monate Bpfios ale Ppfios von mider fragen, Folgendes: "Diefer Erklärung entspricht auch die alte Boltsfage. Denn in diesem Monat foll bas Dratel entstanden fein, und ben fiebenten Tag balt man für den Geburtstag des Apoll, und nennt ihn modvo Boog, nicht weil an demfelben Tage eine gemiffe Urt Ruchen, pools genannt, gebacken werden, sondern weil an dem Tage Apoll auf viele Fragen Antwort ertheilte. Denn erst in spätern Zeiten wurde es erlaubt, das Drakel in jedem Monate zu befragen, vorher aber pflegte die Pythia, nach dem Bericht des Callifthenes und Alexandrides, nur einmal bes Jahres, nämlich an diefem Tage ju weiffagen." Dieß führt uns auf den Bere bes Befiod, Berte und Tage, 770, welchen Aris ftobul an die Spige feiner griechischen Dichtern entnommenen Beweise ftellt:

Πρῶτον είνη τετράς τε και εβδόμη ιερον ήμας Τη γάς Απόλλωνα χουσάορα γείνατο Αητώ. Dazu vergleiche man Lydus de mensib. p. 26. Schow.

Μάρτυς Όρφεις λέγων

τουδ wohl dem στρήις chen περί Ημερῶν (Lobek, Aglaopham p. 428—432) ents nommen ist. Ferner Proclus in Tim. 3, 168: ή μονάς και έπτας άριθμοι νοεροί τινες ή μεν μονάς αιτόθεν νοῖς, ή δε έπτας το κατα νοῖν φῶς, και δια τοῖτο ο περικόσμιος νοῖς μοναδικός τε και εβδοματικός έστιν, ὡς φησιν Όρφεις. Tzetz. Lycophr.

Έβδόμη, ην έφιλησεν αναξ έκαεργος Απόλλων,

v. 817. Aen. 6. 645: nec non Threïcius longa cum veste sacerdos. Obloquitur

<sup>1)</sup> Aen. 6, 646. Ovid. F. 5, 106. Pindar. Nem. 5, 43. Horat. Od. 3, 11, 3. Hymn. Homer in Mercur. 51. Plutarch de musica, s. Macrob. Sat. 1, 19. Philo de mundi opific. §. 42. Serv. Eclog. 8, 75. Isid. Or. 2, 21. Plut. Lac. apoph. Ecprepes. — de legg. Lacedæm. bei Hutten 8, p. 251. — Besonder Lucian de astrol. 10. Bergl. c. 5. Euripides Herc. sur. 681. Iphig. Taur. 1104.

<sup>2)</sup> Welker zu Philostrat Imag. 2, 17. p. 486. Strado 14, 652: έπτάκις δέκα Χάρης έποίες πηχέων ο Λίνδιος. — Paus. 3, 20, 9 erzühlt von sieben Steinen, die beim Mahl des Helenas Pferdes errichtet waren, hebt das hohe Alter derselben hervor und giebt die Beziehung auf die sieben Plancten. — Sieben sind auch die Heliaden, worüber Wieseler, Phaëton, S. 12, N. 1. S. 61; ein Siebner Melcager, Apollod. 1, 8, 2.

numeris septem discrimina vocum. Serv: Reliqui (circuli) septem sunt, quorum sonum denrehendit Orpheus: unde utique septem fingitur chordis. Endlich kommen noch folgende Ungaben in Betracht: Diogenes Laert. Plato 2: wat γίνεται Πλάτων, ως φησιν Απολλόδωρος εν χρονικοίς, ογδόη και ογδοηκοστή ολυμπιάδι Θαργηλιώνος έβδόμη, καθ' ην Δήλιοι τον 'Απόλλωνα γενέσθαι φασίν. Beckh. C. J. 1. p. 465. Die Antiochener verehrten nach Libanius Declam. T. 1, 236 Apollo und Artemis an bemfelben, nämlich am fiebenten Tage, mahrend fonft, wie bas Scholion au Aristophanes Blutus und Jamblich. 5, 152 bezeugen, Artemis den fecheten, Apoll allein den fiebenten Tag hatte. 1) Diefe beiden werden auch bei Theophrast. char. 14 und bei Dionys. Art. 3, 243: 686óun nai enen ore icoal rolv Seody, perbunden.2) Die avollinische Sieben wiederholt fich in Dreft und dem Sonnenbeld Beracles. Beiden wird die Große von fieben Ellen beigelegt. Darüber besiten wir die Zeugniffe bes Herodot 1', 68. 69. Gellius 3, 10, Solinus c. 1, p. 7, Philostrat Her. 1, 2, p. 28. Boiss., wie man benn das vollendete Rorpermaß überhaupt auf diese Große festsette, worüber Plautus Curcul. 3, 70 (statua septempedalis) und die septipedes Burgundiones bei Sidonius Apollinaris. so wie noch andere von Salmasius zu Solinus p. 31 gesammelte Stellen Aufschluß geben. Endlich mache ich auf Pausan. 2, 7, 7 aufmerksam. Apollo und Artemis werden durch die Darbringung von fieben Knaben und fieben Madchen gefühnt. Durch alle diese Zeugniffe ift die Beiligkeit der Siebenzahl und ihre Berbindung mit Apollo so wie mit dem siebenten Tage jedes Monats über alle Unfechtung erhoben, und zugleich in ihrer Ursprunglichkeit nachgewiesen.

23.

Jest haben wir uns den Weg gebahnt, in das richtige Berständniß der die Siebenzahl auszeichnenden Bedeutung einzudringen. Zeigte sich die Drei als apxi nat pevesus, die Fünf als wisus und papas, so ist die Sieben redesposos, und dieß nach griechischer Auffassung sowohl als nach jüdischer. Sechs Geburtswehen hat Latona zu überstehen, bis in der siebenten Apoll ans Licht treten kann. Siebenmal umkreisen die Schwäne singend das Eiland, und bevor sie den achten Umgang antreten, ist der Gott zur Erscheinung gekommen. Mit ihm steht der Mutter Werk vollendet da. Der herr der Schöpfung, der große Lichtheld krönt das Reich, in das er eintritt, und noch ehe der siebente Tag seinen Schluß erreicht, ist Alles vollkommen. Sechs Tage dauert die Borbereitung, der siebente

<sup>1)</sup> Serv. Aen. 3, 73; 4, 143.

<sup>2)</sup> Lobeck, Aglaoph. p. 432.

bringt die Bollendung. In der gleichen Bedeutung erscheint die Siebenzahl in der mosaischen Schöpfungsgeschichte. Der siebente Tag ist es, an dem Gott sein Bert vollendet, das er gemacht, und an welchem er ausruht von all feinem Werke, das er schaffend gemacht. (Moses, Genes. 2, 1, über welche Stelle man Bunsen in der erften Galfte des ersten Bandes seines Bibelwerkes nachsebe; das Blatt trägt keine Seitenzahl.)') Darum wird der siebente Tag von Philo, & vad κόσμου γενέσιος Oder γειέθλιος, καθ' ην το του πατρός έργον τέλειον έκ τελείων μερών avagarer genannt.2) Ebenso releccocos, b. b. jur Reife und Bollendung bringend. Καλείται δε ή εβδομάς ύπο των ανοίως τοις είωθεσιν ονόμασι γρωμένων και τελεσφόρος, έπωδή ταύτη τελεσφορείται τὰ σύμπαντα.3) Philo de septenario: Εβδομάς δάμγεστατος, και φῶς (ει γρὴ ταληθές είπειν) ἐξάδος. ἀ γὰο ἐγέννησεν ἑξάς, ταῦθ' ἐβδομὰς redes poon Bevra inedeifaro. 4) Das Bollendete entsteht julest. Es ift nicht am Unfang, fondern am Ende ba. Darum tann Upollo und die Schöpfung in ihrer vollendeten Gerrlichkeit nicht am ersten Tage, sondern erst am fiebenten gur Beburt gelangen. Die Entwidlung ift Dieselbe wie bei ber leiblichen Geburt bes Menschen, bei welcher ebenfalls ber fiebente Monat als roloopogos erscheint. Sie geht ftete von unten nach oben, von dem Unvollfommenen ju dem Bollkommenen. In diesem Sinne haben die Gotter ihre Geburtefefte, wie die Quinquatria ale Minerva's natale angeführt worden find, und wie neben ben Anollwoog nal 'Apremdog yovai, noth andere: 'Appoding yovai, Znvog yovai, 'Adnvag yovai, Harog poval ermahnt werden. 5) Die Alten ftellen mit der Geburt die Dedifation ber Tempel auf eine Linie. Sie find bas Geburtofest bes Gottes, der in ihnen waltet. Das Bert felbit muß voraufgeben, die dedicatio ift Der geridio; rov Beor, und gehört ale folder den Fasten.6) Rach Diefer Auffaffung ift der Ablauf Des fiebenten Tages nicht erforderlich. Da das Werf den feche erften angehört, Die allein zeugend find, fo genugt es, um die Bestimmung des nichenten ju erfullen, wenn er nur anbricht, und fo die Bollendung, co pas rie seide, geigt. Appollo's Geburt ift vollendet, bevor die fiebente Sonne fintt, bevor der fiebente Kreislauf endet, der ficbente Befang verhallt. Mofee verweist das Bollenden und bas Ruben auf benfelben Tag. Aus Diefer Auffaffung erflart fich ber romifche Gap dies

<sup>1) &</sup>quot;Schaffend gemacht", b. h. er hat bem Stoff bie Kraft bes Schaffens selbst mitgetbeilt, eine Anficht, die fich bei Plato Timwus p. 386, Bipont. und Plut. Sympos. 3, 1 wiederholt.

<sup>2)</sup> De mundi opificio §. 30. Müller p. 297.

<sup>3)</sup> Mundi opif. S. 34.

<sup>4)</sup> Müller, p. 310.

<sup>5)</sup> Arnob. adv. gent. 7, 32. Lactant. 6, 20.

<sup>6)</sup> Ovid. F. 3, 811. 837. Turneb. Advers. 2, 17. Lobeck, Aglaoph. p. 436.

coeptus pro completo habetur, ) er ift colospogos, nicht yennermis. Diese Bedeutung ber \$850un, folgeweise ber \$850uas, wiederholt fich in allen jenen Unmenbungen, burch welche die Alten die phyfifchenaturliche Bedeutung ber Siebengabl burchführen. Die Sebdomas ber Altereftufen bes menschlichen Lebens wird besonders hervorgehoben. So von dem Arat hippocrates 2) nach Censorin Dies Nat. 14, Macrob. Somn. Scip. 1, 6. p. 44. Philo, de opif. mundi S. 36, Aristot. Polit. 7, 14, 11. Auch in der Darftellung ber folonischen Elegieen svielt bie Sieben eine große Rolle. Diese Distiden, welche man bei Herodot. 1. 32 erfennt, find und von Philo S. 35 erhalten, von Censorin, Dies Nat. 14, Eusebius 12, 12, 13, Ambrosius Epist. 6, 39 erwähnt, 3) von Müller gum Philo p. 313-318 naber besprochen. Statt ber septies decem, treten bier decies septem anni ale das eunralor rou slov relog auf, wie in Pfalm 90, 10. In dieser Unwendung auf die Entwicklung des menschlichen Lebens liegt die rologoooc δύναμις έβδομάδος recht deutlich vor. In sieben Rreisläufen vollendet sich das Dafein, ber lette bringt bas munichenswerthe Ende bes Lebens. Die Bebdomas geht badurch in die Bedeutung bes Maages ber irdischen Dinge über. Go haben wir sie oben ichon als die Grenze der Rörperlange gefunden, so erscheint fie ferner in der Siebengahl ber Geburten, |ben fieben Deidamia's Tochtern . 4) ben fieben Rindern Niobe's, b) den fieben Rnaben und fieben Madchen, welche bie Erde in der dritten Geburt hervorbrachte, 6) den fieben Cynosuren, 7) den fieben Cyclopen (Strabo 8, 372), den fieben Tochtern Umphione und den ihnen entfprechenden fieben Thoren Thebens (Hygin. f. 68), ben fieben Thoren bes Mithras (Beber zu Selden 1, 6). ben fieben Thetisspröflingen, ) unter welchen Achill, ber vollendetfte, als Septimus genannt wird, fo in ben fieben Anaben und Madchen, welche jedes neunte Jahr als Tribut nach Creta geben, 9) in den fieben Infeln, ben fieben Centaurinen, ben fieben achaischen Beroen, ben fieben bei Agamemnon's Mord betheiligten Berfonen; 10) wiederum in dem septemplex cly-

2) Pollux. Onom. 2, 1.

<sup>1)</sup> Fr. 5. Qui testam. fac. poss. (28, 1); bas Genauere bei Cujacius Opp. 8, 334.

<sup>3)</sup> Bergl. Plato Tim. p. 288. Bip.

<sup>4)</sup> R. Rochette, mon. inédits p. 69, N. 2.

<sup>5)</sup> Hygin. f. 9. 10. Aelian. V. H. 5, 36. Euripid. Phænissæ 154.

<sup>6)</sup> Proclus in Timæum, p. 323. Schneider.

<sup>7)</sup> Callimach. in Del. 94.

<sup>8)</sup> Lycophr. Cass. 178. Dazu Schol. Homer, II. 11. Apollon. Arg. 4, Aristoph. Nubes, Apollod. 3; im Commentar bes Meursius zu Lycophron in Müllers Lycophron, B. 1, 1199.

<sup>9)</sup> Plutarch. Thes. 15.

<sup>10)</sup> Philostrat 1, 17. Welfer, p. 486.

peus bei Virgil Aen. 12, 925,1) in ben fieben Mundungen bee Ril,2) bes Ifter . 3) bee Babus, 4) bie gleich ben septem are Lufitaniens, ben septem aquæ im Ager Reatinus, ben septem fratres Mauritaniene, 5) bem septimontium, ben septem pignora imperii, der septemgemina Roma, 6) den septem tabernæ. septem ventus, septem Cæsares, der septembona brassica bei Cato R. R. 157, dem septenus chorus bei Auson. Ecl. de rat. puerper. 4, dem septenus circuitus bei Plin. 28, 16, 66, den fieben Monaten, mabrend welcher Orpheus Guridice beweint bei Virgil G. 4, 507, ben fleben Jahren, die Menelaus mit Selena irrt. Euripid Hel. 775, die Siebengahl nur in der allgemeinen Bedeutung als relows. completus, absolutus numerus zeigen. Wenn ferner der fiebente Tag in allen Krankheiten entscheidet, und darum xperexòs oder xpioepos heißt, wenn der halchonischen Bruttage fieben find, wenn in bem Rreise von fieben größern ober kleinern Reitabschnitten alles Wachsthum, alle korperliche Beranderung, selbst die weibliche Reinigung und der Sungertod zu einer bestimmten Bollendung gelangt. To feben wir auch hier die Bebdomas wieder als reled pogog, fo daß die Sechs, wie in der mosaischen Schopfungegeschichte, erschafft und der Reife entgegenführt, was Sieben alsdann in allen seinen Theilen vollendet darftellt. Die hervorgehobenen Anwendungen find um fo belehrender für die Siebenzahl der Circusumläufe, da fie die Idee ber Bollendung mit jener der Bewegung und des ftofflichen Bachsthums in Berbindung fegen, und gang dem Gebiet des ftofflichen Berbens und Bergehns angehören. Bir feben baraus, daß die Sieben, die fich von der Drei und der Fünf so wesentlich unterscheidet, dennoch mit diesen beiben ersten ungeraden Rablen barin übereinkömmt, daß sie gleich ihnen dem Reiche ber erscheinenden, in ewiger Bewegung, ewigem Bachothum fortschreitenben Schöpfung angehört, baber gleich ihnen, eine somatische, in ben Dingen nicht außerhalb derfelben existirende Bahl ift.

Aber hier sind wir auf dem Punkte angekommen, wo die hebdomas sich von der Trias und Bemptas lostrennt, und eine Natur annimmt, zu welcher jene nicht emporreichen. Die Sieben, in deren Grenzen alle Dinge der tellurischen Welt sich bewegen, alle die ihnen vorgeschriebenen Beränderungen erleiden, ist uranischen Ursprungs, ihre erste und hervorragenoste Manifestation

<sup>1)</sup> Valer. Flacc. 6, 348.

<sup>2)</sup> Ovid. M. 15, 753. Virgil. Aen. 6, 801. Propert. 3, 21, 16. Lucan. 8, 445. Claudian in Rufum 1, 185.

<sup>3)</sup> Ovid. Trist. 2, 189. Statius Silv. 5, 2, 136.

<sup>4)</sup> Plin. 3, 6.

<sup>5)</sup> Mela 1, 5. Plin. 5, 2. Strabo: ἐπτὰ ἀδελφῶν μνήματα. Ptolem. ἐπτὰ ἄδελφοι ὄρος

<sup>6)</sup> Stat. Silv. 1, 2, 191; 4, 1, 6.

eine aftronomische. In ber Siebengabl ber Blaneten, und ben fieben Spharen, in welchen fie ihre Bahn vollenden, ist die Bewegung der tellurischen Schöpfung. welche bemselben Gefet und Maß folgt, vorgebildet. Bom Simmel ift bie Barmonie der Sieben in die Dinge einer tiefern, ftofflichern Region berabgestiegen. Bon oben beherrscht sie die tellurische Welt, deren Bewegung durch bie der uranischen geleitet und harmonisch entwickelt wird. "Unmöglich ift es, daß irgend eine Bewegung existire, die nicht übereinstimmt mit der Bewegung irgend eines Geftirns." "Der Umlauf der Blaneten bringt alle Erscheinungen bervor." Diese Meußerungen bes Aristoteles (in der Metaphysit 12, 8, 9. 15) enthalten einen Urgedanken der Menschbeit, der die Anschauungsweise der alten Belt völlig beherricht. ) In ihrer hochsten uranischen Offenbarung ift Die Sieben nun weniger ftofflich als in ber tellurischen, und zwar in bemfelben Berbaltniffe weniger, in welchem die Geftirne reiner find ale die irdifchen Befen, und ber vollkommenen Unftofflichkeit Bottes naber fteben als die Erde. 3mar gehoren bie Beffirne auch noch der finnlich mahrnehmbaren Belt, aber fie baben mit der emigen Substanz größere Bermandtschaft als bas Tellurische, bem die uns um. gebende Belt ber Sinnlichkeit angebort.2) Sie find felbst gottliche Rorper, und Die Wiffenschaft, welche fich mit ihnen beschäftigt, Diejenige, Die am meiften fich eignet, den Beift zu der unbewegten Quelle aller Bewegung, zu dem ariftotelischen Urfreise, binguleiten. 3wischen Diesem rein intellektuellen Befen, und ber vollen Materialität fteben die Gestirne in der Mitte. Stofflicher ale jenes, unftofflicher ale diese, nehmen fie Theil an der Ratur Beider, wirken fraft ihrer Stofflichkeit auf ben Stoff, und zwar mit um fo größerer Bewalt, je mehr ihre Spharen ber Erde fich nabern, fuhren aber zugleich, fraft ihrer Unftofflichteit, ju der bochften Quelle des Lichts empor.2) Un der Doppelnatur der Geftirne nimmt auch die Siebengahl in Folge ihres aftronomischen Ursprungs Theil. Dhne die Stofflichkeit abzustreifen, dringt sie doch zu der außersten Grenze berfelben hindurch, und vermittelt fo ben Uebergang aus der finnlichen in die überfinnliche

<sup>1)</sup> Platon. Timeus p. 338. Bip. Philo de mundi opil. §. 40: Επεὶ δὶ ἐκ τῶν οὐφανίων τὰ ἐπίγεια ἤρτηται κατά τινα φυσικήν συμπάθειαν, ὁ τῆς ἐβδομάδος λόγος ἀναθαν ἀρξάμενος κατέβη καὶ πρὸς ἡμᾶς, τοις θνητοις γένεσιν ἐπιφοιτήσας.

<sup>2)</sup> Aristot. Metaph. 12, 8, 8.

<sup>3)</sup> Philo, \$. 38. med. Οίγε μὴν πλάνητες ἐπτὰ διακοςμοῦνται τάξεσι, πλείστην ἐπιδεικνύμενοι συμπάθειαν πρὸς ἀέρα καὶ γῆν. — \$. 38. init. Τοσαύτας ιδέας καὶ ἐτι πλείους
ἡ ἐβδομὰς ἐν ἀσωμότοις καὶ νοητοίς ἐπιδείκνυται. Διατείνει δὲ αὐτῆς ἡ φύσις καὶ ἐπὶ τὴν
ὁρατὴν ἀπασαν οὐσίαν, οὐρανὸν καὶ γῆν, τὰ πέρατα τοῦ παντὸς φθάσασα. Τί γὰρ αὐ φιλέβδομον τῶν ἐν τῷ κόσμῷ μέρος, ἐρωτι καὶ πόθιφ δαμασθέν ἐβδομάδος; — Aristot. Motaph. 11, 2, 10: Wie fönnte jene Ordnung stattsinden, die sich in den Gestirnen zeigt, göbe εδ
nicht ein Ewigeß, für sich Bestehendeß, Bleidendeß? Philo, \$. 17.

Belt. Den irbifden Dingen und ben himmlischen Erscheinungen angehörenb, vereinigt fie in fich beide Grenzen bes Alls und bilbet fo ben nodus omnium rerum. Die Mittelstellung swiften ben entresa und ben acouara xat vogra, welche ber uranischen Sieben angehört, fann berjenigen verglichen werden, welche bem mathematischen Gebiet zwischen dem finnlichen und dem ideellen, ben Unfichten Blato's zufolge, gutommt. 1) Bobei bem mathematischen, bas in ben Simmelskörpern erscheint, größere Reinheit jugeschrieben wird, als dem in den tellurischen. Die gleiche Idee führt zu dem Sape, daß in den Gestirnen die Korm die Materie überwiegt. Wenn es bei Aristoteles Metaphysik 12, 8, 25 beißt, die höchste Form habe keine Materie, so find umgekehrt die tellurischen Dinge Materie ohne Form, ein Gedanke, ben der oben angeführte bithpnische Ared-Mythus recht anschaulich macht. In den Gestirnen trifft sich beibes, Materie und Form; jene haben fie mit der tellurischen Schöpfung gemein, und auf dieser Gemeinschaft ruht die Sympathie,2) welche beide Spharen des Alls verbindet; Diese dagegen ftammt von jener bochften Form, der teine Materie antlebt. Go erscheint nun die siderische Sieben vorzugeweise vor den übrigen Rablen ale Ausbruck ber vollendeten Form, und, fofern in der Form harmonie und Schonbeit begrundet find, wird die Bebdomas nun felbst xalliden und aquovinarary,3) die rhptmifche Bewegung der himmlischen Rorper Ausbrud ber iconften Form und der vollendeten harmonie. In den Gestirnen und ihrem Tanz geoffenbart, ist fie bestimmt jede Bewegung der tiefern Schöpfung zu leiten, mit sich selbst in Einklang zu feben, von Stufe zu Stufe berabsteigend allen Stoff zu durchdrins gen, und beffen wilde Rraft bem Gefet ber Schönheit, bes Rhotmus und vollendeten Ebenmaßes zu unterwerfen. So erwahrt fich auf das Bolltommenfte, was wir oben als das Unterscheidende der Sieben gegenüber der Drei und der Runf aufstellten, daß nämlich, neben ber gemeinsamen Idee ber Bewegung in

<sup>1)</sup> Aristot. Met. 1, 6, 6.

<sup>2)</sup> Plin. H. N. 2, 8: Societas cœli nobiscum. Cicero divin. 2, 60: convenientia et conjunctio cœli, quam vocant συμπάθειαν. Müller zu Philo. ©. 327.

<sup>3)</sup> Philo §. 37. Müller, ⑤. 320. Hymn. Orph. in Apoll. χουσολύρη, κόσμον τον άρμόνον δρόμον έλκων. Quinctil. 1, 10, 12. Die Stelle auß Strabo's zehntem Buche über die Bebeutung des Rhytmuß und der Orchestif ist schon früher mitgetheilt. Fragment in Euclid Harmonicum dei Müller, p. 343: Πρίν μέν σεπτάτονον ψάλλον διατέσσαρα πάντες — Ελληνες, σπανίαν Μουσαν άειράμενοι. Bergl, Augustin C. D. 11, 30: Unde ratio numeri contemnenda non est, quæ in multis sanctarum Scripturarum locis, quam magni æstimanda sit, elucet diligenter intuentidus. Nec frustra in laudidus Dei dictum est (Sap. 11, 21): Omnia in mensura et numero et pondere disposuisti. Philo de mundi opis. §. 17 und daß dazu von Müller, ⑤. 225 Angesührte. — Plin. 2, 22: Ita septem tonis essici quam dia pason harmoniam vocant hoc est universitatem concentus. Plnt. de mus. 44.

ber finnlich ericheinenden Belt, welche allen betrachteten Bahlen au Grunde liegt, die Sieben doch fraft ihres hohern uranischen Ursprunge den beiden andern Rablen ale bas oberfte in ben Geftirnen geoffenbarte Gefet ') berrichend und leitend vorantritt. Stellen die Trias und die Bempas die Kraft in der Fülle ihres Inhalts dar, so erscheint fie in der Sieben einem bobern Geset gehorsam. Sie ift Begasus, den Athene gugeln und leiten lehrt, Ares, ber feine überftromende Mannedtraft den Regeln der Drcheftit unterwirft. In der Theilnahme an der Sieben erscheint die Bewegung, welche das Wesen des Lebens in der irdischen Schöpfung bildet, gurudaeführt auf das göttliche Borbild der Gestirne, und dadurch allein der Ordnung und des geregelten Fortgange theilhaftig. Darum genießt die Enra jenen Desaspos, der nur ihr allein beigelegt wird.2) Sie ift ber hochfte fichtbare Ausdruck bes gottlichen Gefeges, geoffenbart in ben reinsten ber mabrnehmbaren Rorper, den selbst der Gottlichkeit theilhaftigen Geftirnen. Sie kann daber ale der Ausdruck ber bochften Berrichaft, nach Macrob als der numerus qui omnia gubernat, betrachtet werden. In diefer Bedeutung ift die Sieben Sonnengabl. Unter ben fieben Spharen, in beren Bahnen bie fieben Planeten fich bewegen, ragt die der Sonne herrschend hervor. Belios ift der Ronig des himmels, wie ibn der homerische homnos 17 begrußt, Die Beftirne find fein Gefolge, das bei dem Erscheinen des Fürsten erblagt. Er allein ift so viel, ale das gange übrige Beer; allein schreitet er einher, in ungetheilter und unbestrittener Größe. 3) In der Sonne vereinigt fich die Sieben mit ihrer Quelle, ber Monas. Sol felbst befolgt in seinen Bewegungen bas Geset ber Sieben,4) nach dem er, wie fich, fo auch den Mond,1) lenkt. Denn Luna wird wie alles Uranische, wie Pleiaden und Atlantiden und alles Tellurische gang von dem septenarius numerus regiert. In dieser hochsten Burudführung begegnet fich die Sieben mit der Monas, wie denn die ichon oben mitgetheilten Aussprüche der Alten erflären, daß feine Bahl mit der Gins so innige Bermandtschaft habe ale die Sieben, die auch in Apollo jener an die Seite tritt. Die

<sup>1)</sup> Ich erinnere hier an die oben in anderm Zusammenhang berührten sieben Schickalstafeln Harmonia's, bei welcher Aphrodite das Geschick ihrer Stadt Beros erkundet. Nonnius Dionys. 41, 338 sqq. Die sieben Taseln tragen die Namen der sieben Planeten. Die vierte ist die Somme selbst, der Herrscher der Gestirne.

<sup>2)</sup> Macrob. Somn. Sc. 1, 6, womit Servius und Isidor übereinstimmen. Etym. magn. Έπτάς. Nicomachus in Excerptis ap. Phot. ἡ δε εβδομάς τι ἄν τις καὶ ειποι. ἐνθύς μέν γάρ ἐδτι δεπτά.

<sup>3)</sup> Philo M. O. S. 18; Müller S. 228.

<sup>4)</sup> Philo M. O. S. 39, magu Serv. G. 1, 38, 219; Aen. 3, 587; 2, 268.

<sup>5)</sup> Philo M. O. S. 34. Macrob. S. Sc. l. l.

folarifche Bebbomas trägt alle Eigenschaften, welche ber ewigen, unabanderlichen Quelle des Lichts zukommen. Sie ift wie das Licht felbst unstofflich, völlig incorrupter und incorruptibler Natur. Richt auf Zeugung gerichtet, erscheint fie ale Die Darstellung der aus ber Sonne stammenden reinen Mannlichkeit und ihrer geistigen Lichtnatur. In diefer Bedeutung wird fie mit Ballas-Athene verbunden, und selbst nao Sevos, aufrwo, apreta genannt. Sie ist, gleich ber Jungfrau, die allem Männlichen wohlgeneigt heißt, alfv yauov rvyede, in einheitlicher Natur aus Zeus haupt hervorgegangen, vollendet wie bas Wort aus bem Munde. ') In Diefer gang vergeistigten Bedeutung kommt fie ber metaphvilichen Reinheit bes apollinischen Befens befonders ju. In biefer wird fie die Freudenzahl, der apollinische fiebente Monatstag und das Geburtefest eines Carneades und Blato. In Diefer findet fie Anwendung auf die Sprache, auf das Sehvermögen, auf das Saupt, auf die edelften Kräfte und Theile des Menfchen. 2) Ja in immer fortschreitender Bobe der Auffaffung beißt fie nun selbst anima mundi, die Weltseele, an welcher Alles Theil hat, oder vors, bywia in geis stigem Sinn, pas rò xarà voiv, (Philo Theolog. arithm. p. 56) und bei Tertullian adversus Marcionem 4, 128 der heilige Geist selbst, septemplex spiritus, qui in tenebris lucet.4) Jest ift die Sieben aus der Bewegung ju dem unbewegten Ur-

<sup>1)</sup> Philo S. 33: Δι' ην αΙτίαν οι μέν άλλοι φιλόσοφοι τον άριθμον τοῖτον έζομοιοῦσι τῆ άμιτορι Νίκη και παρθένω, ην έκ τῆς τοῦ Διος κεφαλῆς άναφανῆναι λόγος εχει, οι δε Πυθαγόρειοι τῷ ἡγεμόνι τῶν συμπάντων. — — Μαρτυρει δε μου τῷ λόγω και Φιλόλαος ἐν τούτοις, Ἐστι γὰρ, φησιν, ο ἡγεμών και ἄρχων ἀπάντων θεὸς, εἰς, ἀεὶ ών, μόνιμος, ἀκίνητος, αὐτὸς αὐτὸς ὅμοιος, ἔτερος τῶν ἄλλων." Die weitern Bengniffe giebt Müller, ⑤. 305. Βœckh, Philolaos 5, 84 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sieben ist dingahl der Bocale, siebensach die Unterscheidungen des Gesichts, sieben die Kräfte der Seele, sieben die Theile des Hauptes. Philo §S. 40. 42. Dazu Müller, S. 333. 343. Das Haupt ist γρεμονικώτατον, arx. Das Sehvermögen führt zu der Betrachtung und der Erfenntniß der uranischen Welt, dadurch zu der Philosophie und dem Berständniß der göttlichen Dinge. Es ist also der edelste Sinn. Hierüber besonders Plato Tim. p. 337. 338. Bipont. Die Anwendung der Siebenzahl darauf dei Philo M. O. S. 41. Als Sie der Göttlichsteit wird Orpheus Haupt mit der Lyra und ihrer Harmonie in Berbindung gebracht. Lucian. advers. indoct. 11. De astrolog. 10, de saltat. 16. 51, drei Stellen, welche für die astronomische Bedeutung der Siebenzahl, der siebensaitigen Lyra, der Musit und des Tanzes und aller dieser Erscheinungen Berbindung mit den Mysterien von besonderm Gewicht sind. Ueber die Harmonie der Gestirne und die Siebenzahl sehe man besonders Jablonski, Panth. Aegypt. Prolegom. LI—LXX.

<sup>3)</sup> Tertull: In cuius tenebris septemplex Spiritus unus lucebat sanctus semper. Claudian Epigr. εἰς τὸν σωτῆρα (p. 392. Bip.) Αἰθέρος ἀμφιβέβηκας ἐφ' ἐπτάζωνον ἀχῆα. Augustin D. D. 11, 31: Pro universo sæpe ponitur (septenarius) sicut est: septies cadet justus, et resurget (Prov. 24, 16.) id est, quotiescunque ceciderit, non peribit. —— Et: septies in die laudabo te (Ps. 118, 164). Quod alibi alio modo dictum est: Semper laus eius in ore meo (Ps. 33, 2). Et multa huiusmodi in divinis auctoritatibus reperiuntur,

sprung berfelben übergegangen, und jener Sat bes Aristoteles, des Blato, des Bhilo. wonach die himmlischen Lichtforper nothwendig zu einem nur intelligiblen Gott, ber höchsten Form, der höchsten Schönheit, der Quelle der Bewegung und aller Sarmonie hinleiten muffen, erfüllt. Dadurch erhalt die Sebdomas auch eine politische Bedeutung. Als Sonnenzahl theilt fie der Sonne Herrschernatur. Sie ist der Ausbrud bes burch Apoll und Athene fiegreich burchgeführten Baterrechts, worüber ich in meinem Mutterrecht im Unschluß an Aeschplus Eumeniden genauer gesprochen habe. Daburch ift fie Rome politische Bahl, ber Ausbrud feiner herrschernatur geworden. Die das haupt, so ist Rom pepovicoraror, und arx totius orbis, das Saupt aber, wie wir faben, eine Septas. Die Septemgemina Roma, von welcher es bei Statius Silvæ 4, 1, 6 heißt: septemgemino jactantior æthera pulset Roma jugo, beherrscht den Erdfreis, wie die Sonne das All, das nach den alten affatischen Ibeen von der nothwendigen Ginheit der Macht auf Erden, zwei Leuchten bes himmels, wie fie in Guripides Bacchen ber muthende Bentheus erblidt, nicht erträgt. 1) Sieben find die Pignora imperii, wie das Septimontium mit seinen agonalia, die ludi plebeii septies instaurati, die septem jugera Liciniana, die septem pagi der Bejenter, die drei mal fieben von Mummius nach Corinthe

in quibus septenarius numerus, ut dixi, pro cuiusque rei universitate poni solet. Propter hoc eodem sæpe numero significatur Spiritus sanctus, de quo dominus ait: Docebit vos omnem veritatem (Joh. 16, 13; 17, 4.) Et hoc velut quæreretur caussa cur factum sit, Quia sterilis, inquit, peperit septem, et multa in filiis infirmata est. Hic totum quod prophetabatur eluxit agnoscentibus numerum septenarium, quo est universæ Ecclesiæ significata perfectio. Propter quod et Joannes Apostolus ad septem scribit Ecclesias (Apocal. 1, 4), eo modo se ostendens ad unius plenitudinem scribere: et in Proverbiis Salomonis hoc antea præfigurans, Sapientia ædificavit sibi domum et suffulsit columnas septem. (Prov. 9, 1.) - Ueber bie geistige Bebeutung ber Sieben Plato Tim. p. 311. 313. 315. Bip. p. 320: Sieben bezeichnet bie Ibee bes mundus perfectus. — Ueber bie Sieben als rivela bemerke man, bag auch Dieg in boppeltem, physischem und metaphysischem Sinne genom: men wird. In phyfischer Beziehung giebt die Sonne mithin Apoll, bes Aesculapius Bater, leibliche Gefundheit, Paus. 2, 11, 5. 6; 2, 7, 7; besonders 7, 23, 6. Daher hat auch Athene, beren Ramen bie Sieben tragt, die Bezeichnung Spgia, Paus. 1, 23, 5. In geiftiger Beziehung verleiht Apoll burch die Siebenzahl seiner himmlischen Lyra die Gesundheit ber Seele, worüber Plut. Symp. 8, 1 (oben S. 275, N. 4) und Plato Timmeus p. 338. 431. 432. Bip. In beiben Beziehungen beift er Soter, Paus. 8, 31, 4 und gleich Bacchus, Eleutherios, Paus. 2, 31, 8, womit bie Bestimmung bes römischen Sacralrechts, welche Gellius 10, 15 erwähnt, übereinstimmt. Daraus erhalt nun bie Bebeutung bes Absinthium, das der Sieger der capitolinischen Spiele trinkt, und das anzeigt, velut sanitatem in præmio dari, feine Erflarung. Es ftimmt mit ber Bebeutung ber Spiele und ihrem Bezug zu ben naturmächten, besonders ber Sonne, überein.

<sup>1)</sup> In Arschipl. Persern sagt Dareios, Zeus selbst habe verordnet, daß über Afias heerdenreiche Lande stets Ein König richte, mit dem Stad der Macht belehnt. Dieß ist das supregor nadaus poragylas im letten Bers der Cassandra.

Ber störung zu Olympia geweihten Schilde 1) offenbar die solarische Zahl in ihrer auf herrschaft und politische hegemonie gerichteten Bedeutung in den Borders grund stellen. In manchen Anwendungen, welche das Privatrecht bietet, besonders in den septem signa testamentorum 2) liegt dieselbe herrscheridee, namentlich im Gegensah zu der Anwendung der Fünfzahl, erkennbar genug vor.

24.

Wenden wir uns, mit der Einsicht in die bobere Natur der Siebenzahl bereichert, wiederum ju ben Circusspielen, fo gewinnen biefe nun erft ihre volle und hochfte Bedeutung. Bon ber Bebdomas beherricht, nehmen fie alle jene bobern Bezüge an, welche in ber beiligen Bahl ruben. Die Bewegung ber fichtbaren Schöpfung, die in dem schnellen Klug der Gespanne dargestellt wird, erscheint getragen und geregelt burch die harmonische Bewegung der Gestirne, bas die tellurische Belt beherrschende Gefet als Ausfluß einer höhern gottlichen Ordnung der Dinge. Das Irdische wird ein Gleichniß des himmlischen, der Beift von bem ewigen Untergang, ber Jenes beberricht, fortgeführt ju ber Betrachtung einer Welt, in welcher die Ewigkeit bes Rreislaufes von keinem Untergang begleitet ift, beren Bewegung auf einen Beweger, beren Sarmonie und Schönheit auf eine bochfte Quelle der vollendeten Form hinweist. Ueberwunden erscheint die finstere Gewalt der in der Erde Tiefen maltenden Machte. Siegreich und herrschend treten die Götter des himmlischen Lichts bervor. Bu ihrem Preise werden die Spiele gefeiert. Alles nimmt uranische Beziehung an. In Allem werden die Erscheinungen des himmlischen Rosmus erkannt. Ginen Ausbruck bes Sternenkults nennt Caffiodor 3, 51 die Spiele des Circus, 3) und wenn er jedem einzelnen Afte berfelben eine bestimmte Beziehung zu den himmeleforpern und ihrem Bandel anweist, fo leiht er hierin nur dem allgemeinen Boltsglauben feinen Ausdruck. In den fieben Kreisläufen erkennt man das

<sup>1)</sup> Pausan. 5, 10, 2. Die Sonnenbebeutung der Schilbe ist bekannt. Einnius: in altisono coli clupeo. — Daher die Schilbe des caretanischen Grabes, jest im Gregorianum zu Rom, aus deren Mitte das gehörnte Bacchushaupt hervorschaut. Paus. 10, 8, 4 erwähnt den golbenen Schilb, das Weihgeschent des Krösus zu Delphi.

<sup>2)</sup> Bachofen, Geschichte und lette Gestalt bes Manipationstestaments in ben ausgewählten Lehren, Bonn, 1848, S. 259 ff.

<sup>3)</sup> Ovid. F. 3, 112. Constabat sed tamen esse Deos (sidera.) Was Orpheus von den Gestirnen dachte, sagt Plutarch de Placit. phil. 2, 13. In den orphischen Mysterien werde geslehrt, daß jeder Stern eine besondere West ausmache. Ueber Phythagoras Plin. 2, 8. 22. — Virgil. G. 4, 227. nec morti esse locum sed viva volare sideris in locum, atque alto succedere cœlo. — Arnod. 3, 95.

Bild bes Umschwunge ber fieben himmlischen Spharen, beren Sarmonie in ber fiebensaitigen Lpra ber eircenfischen Bomba und in ihren Tonen fich wiederholt. Das Biergesvann wird fraft ber vollendeten Unförverlichkeit ber Tetractus mit ber Natur der Sonne, wie schon bei Camill's Triumph, in Berbindung gebracht, bas Zweigespann der mit der Entzweiung des Stoffes verwandten mutterlichen Mondnatur beigelegt. Das Solarische ragt über das Lungrische bervor, fo daß auch das Gespann der Mäuler, wie es nach Festus Zeugniß ursprunglich gebrauchlich mar, überall, außer an den Confuglia, verschwunden ift. Denn die Maulthiere stehen zu dem Mond in genauer Beziehung. Zwischen Efel und Bferd, bem Thiere ber ungeregelten ftofflichen Rraft, und dem edeln von Athenen gelenkten Flügelroffe, nimmt bas Maulthier ebenfo eine Mittelftellung ein, wie der Mond, der eine höhere und eine tiefere Natur in fich verbindet, zwischen Sonne und Erbe, und beiber Sterilität icheint einen weitern Bergleichungebunkt daraeboten zu haben. 1) Jest aber ift die Raturfraft auf ihre hochfte Stufe erhoben. Das väterliche Sonnenpringip fteht herrschend da, und während auf ber tellurischen Stufe Confus als Murcia's nageboog in einer untergeordneten Stellung erschien, tritt jest die weibliche Stofflichkeit in bem Monde por ber größern Macht ber Sonne in den Sintergrund. - Ift fo die allgemeine folgrische Bedeutung ber Siebengahl in den fieben Umläufen, den fieben Giern, den fieben Delphinen und ber fiebenfaitigen Lyra ju erkennen: fo wird nun namentlich auch diejenige Seite ihres Wefens, in welcher fie als redespoos erscheint, befonders wichtig. In dieser Eigenschaft giebt fie ben Circusspielen eine gang besondere Beihe, deren richtige Auffassung von der hochsten Bedeutung ift. Wir haben die Feierlichkeit der großen Wettrennen als Leichenspiele tennen gelernt, und in ihnen den Gedanken eines den hochsten herrn des Lebens bargebrachten Rultes erkannt. Jest erhalt diefe boppelte Beziehung ju Tod und Leben ibre nabere Bestimmung. Ale redespopos zeigt bie im Circus herrschende Siebenzahl bas tellurische Leben als die Geburtszeit eines bobern Daseins. Die Bollenbung. welche fie bringt, liegt in dem Uebergange ju boberer fiderischer Existeng. nach Barro bei Plutarch Qu. rom. 112) ber Römer, ber auf bes Baters Grab fich umbreht, damit den Gedanken an die Erhebung des Todten zur Göttlich-

<sup>1)</sup> Festus: Mulis celebrantur ludi in circo maximo Consualibus, quia id genus quadrupedum primum putatur cœptum currui vehiculoque adjungi. Ueber bie elifote Ansifonung unb bie Berbinbung mit bem Monde Pausan 5, p. 403. 396. Plutarch Qu. gr. 52. Qu. rom. 45.

<sup>2)</sup> Die Quæstiones romanæ find wohl meist aus Barro geschöpft, eine Bemerkung, die geeignet ware ihnen größere Beachtung, namentlich eine neue Bearbeitung, beren fie so sehr beburfen, zu sichern. Thilo's Schriftchen hat einen guten Ansang gemacht.

feit verbindet, ebenso ift mit der Bollendung der fieben Rreisläufe der Uebergang bes irbischen Daseins zu höherer fiberischer Existenz ausgesprochen. Des Leibes Leben nimmt selbst die Bedeutung einer Geburtszeit, der Tod die eines Geburtsaftes, ber ein neues Wesen göttlicher Natur bervorgeben läßt, an. Wie nach feche Geburtemehen im fiebenten Rreislauf ber Schwäne Apollo and Licht tritt, fo zeigt die siebenmalige Umkreisung, daß die sieben Alter des Menschen selbst nur die Geburtemeben eines göttlichen Befens find .. Wenn ber fiebente Rreislauf anbebt, ift der Todte als Hebdomagetes im Reiche des Lichts zum Dasein gekommen. 1) Also nicht das traurige Todesloos alles Gewordenen beherrscht als letter Gedanke die Circusspiele; vielmehr ragt über ibn die Gewißheit einer burch jenes vorbereiteten Unsterblichkeit troftreich hervor. Die Worte eines Euripideischen Bruchftude finden bier ihre Stelle: "Wer weiß, bemerkt der Dichter, ob nicht das Leben ift, mas Sterben beifit, und Leben Tod? Ungludlich find die Lebenden, die Todten aber qualet Nichts, ihr Weh entwich." Das Gleiche gilt fur bas Gi. Nicht die abwartsgebende Geburt in das ftoffliche Leben binein, sondern die nach oben fubrende aus dem ftofflichen in eine unftoffliche Existenz ift es, die in der Aufrichtung und Wegnahme beffelben als bochfte Idee erkannt wird. Rührt ber Genius des Menschen Seele bei der Geburt in den Wechsel bes Stoffes und in allen seinen Trua binein, so geleitet sie der Tod durch die Bernichtung des groben Gewandes zurud zu ben Sternen und erhebt fie zu einer uranischen Existent, in welcher fie, dem himmlischen herrn ber reinen Geffirne geeint, an ber Berrlichkeit bes Lichtfürsten Theil nimmt.2) Die hoffnung auf eine solche Erbebung zu fiderischem Leben wird von den Gingeweihten auf ihren Grabfchriften vielfältig ausgesprochen, wofür wir schon früher mehrere Beispiele beigebracht haben. "Dem himmlischen Beere bin ich gefellt, denn der Gott mar mein Rührer," lefen wir auf jener Grabschrift bes Fischers von Marfeille.3) Denfelben Gedanken zeigen die Circusfartophage, welche wir daher ohne Bebenken

<sup>1)</sup> Dadurch wird der Tod selbst ein Sieg, und wir erkennen die Berbindung der im Wettslauf errungenen Siegespalme mit der Joee des leiblichen Untergangs. Sie tritt ebenso in der Sitte der Bekränzung, und in der häusigen Berbindung von Siegeszeichen mit Todeszenien und Benus Libitina hervor. Gerhard in der Archäol. Zeit. B. 6. S. 343. Soph. Trach. 1276.

<sup>2)</sup> Plutarchs Aussprüche in ben Schriften de immortal animæ, de Pythiæ oraculis, ad uxorem werben in bem folgenden Aufsat mitgetheilt.

<sup>3)</sup> Bergl. Plato Timmus p. 326—328, wo die Mischung von Sterblichem und Unsterblichem in der Sternenwelt, das uranische Säen, und die Erhebung zu den Gestirnen und ührer Göttlichfeit (p. 320) dargestellt wird. Damit hängt zusammen, was Platon im Phaidon und m Staat über die Unverrückarkeit der Zahl des Unsterblichen bemerkt. Könnte es wachsen oder abnehmen, www. wirde in dem einen Falle nichts Unsterbliches, in dem andern nichts Sterbliches übrigbleiben. Besonders Plut de plac. phil. 1, 6.

den Initiations-Darstellungen anreihen. Sie sind, wie Augusts Spiele, von denen Birgil spricht, dazu bestimmt, die Apotheose der Berstorbenen hervorzuheben. Wenn das Grab von Siena auf seinen Wänden ein Syllabarium zeigt, so ist hierin jener Concentus der himmlischen Sphären, deren Siebenzahl die sieben Botale entsprechen, dargestellt, mithin wiederum jene Aufnahme des Eingeweihten in den Chor des himmlischen Heeres angedeutet, welche wohl auch dem Sternensschmuck Cornetanischer Hypogeen, und der Lyra, wie sie über dem Eingang des von Millin erläuterten Grabes von Canosa erscheint, ihren höhern und wahren Bezug leihen. Die vollsommenste Uebereinstimmung verbindet nun alle einzelnen Erscheinungen, in deren Umgebung wir das Ei gefunden haben. Die Siebenzahl der Umläuse, der Gedanke an eine Aufnahme unter die Gestirne, die Bezziehung der Circusspiele auf den Kult der Sonne und der himmlischen Lichts

<sup>1)</sup> Jenes Sieneser Grab, welches ich trot vielfältiger Nachforschung an Ort und Stelle nicht zu finden vermochte, ist von Jahn in den Publicationen des römischen Instituts besprochen. Die Beziehung auf den concentus Sphærarum und die bacchische Initiation scheint mir unläugbar. Der Gebanke an das Grab eines Kindes, dem man erst die Elemente der Sprache beibringen wollte, als der Tod es erreichte, gebort in die Reihe jener Erklärungsversuche, beren Gulflofigfeit wir oben an bem Beispiel ber Circusfartophage barzuftellen suchten. Man febe Annali, 1836, p. 193 sqq. tav. d'agg. A. B. Nehnliche Alfabetarien auf Bafen : Ann. 1836, p. 186. p. 194. Die Berbindung der Bocale mit den Consonanten wird von Philo de mundi opif. S. 42 erlautert. στοιχείων τε των εν γραμματική τα λεγόμενα φωνήεντα επίμως, επτά εστιν, επειδή καί έξ έαυτων έοικε φωνείσθαι, και τοις αλλοις συνταττόμενα φωνάς ένάρθρους άποτελείν. Im weitern Berlauf heißt es: ίνα γένηται τα άρρητα όητά. Ebenso Joann. Lydus de mensib. p. 28. Schow. Demetrius Phaler. Περί έρμηνείας §. 71: Έν Αίγυπτω δε καί τους θεους ύμνουσι δια των έπτα φωνηέντων οι ίερεις, έφεξης ηχούντες αυτά και άντι αυλού και κιθάρας των γραμμάτων τούτων ο ήχος ακούεται υπ' εύφωνίας. Auctor incert. ap. Euseb. Pr. Ev. 11, 6: Επτά με φωνήεντα Θεον μέγαν άφθετον aivel — Γράμματα, τον πάντων άκάματον πατέρα. κ. τ. λ. — Nicomach. Germasen Harmon. ma nual. 2 bei Meibom. Auct. antiq. mus. I, p. 37. — Heraclid. Pontic. in allegoriis Homeri in Th. Galei opusce. Mythol. p. 426. Diese Berbindung ber Bocale mit ben Consonanten wird eben in bem genannten Alfabetarium unternommen, und baburch die Artikulation der Laute (das povas evao-Beorg anorelete), somit die Berbindung der höchsten harmonie mit dem Stoffe, wie fie in den Sternen vorliegt, bargeftellt. Gine gang abnliche Bebeutung haben bie tangenben Figuren , bie in so großer Zahl aus ber alten Graberwelt erhalten find. Sie zeigen die Harmonie ber Orchefis, welche in ben Mufterien eine fo große Rolle fpielt. Darüber ift außer ben vielen Zeugniffen in Euripides Bacche und der befannten Stelle in Aristophanes Froschen besonders lehrreich Plutarch, de immort. animæ vers. fin. und Lucian de saltat. 15, 16. Ἐω λέγειν ότι τελετὴν ἀργαίαν οὐδεμίαν ἐστὶν εύρειν, ἄνευ ὀρχήσεως, Όρφέως δηλαδή και Μυσαίου και τῶν τότε ἀρίστων όρ χηστών καταστησαμένων αὐτάς, ώςτι κάλλιστον καί τοῦτο νομοθετησάντων σύν ουθμφ καὶ ορχήσει μυείσθαι. ότι δ'ουτως έχει (τὰ μεν οργια σιωπάν άξιον, τῶν ἀμυήτων ένεκα) έκεινο δε πάντες άκούουσιν, ότι τους εξάγορείοντας τὰ μυστίρια, εξορχειςθαι λέγουσιν οί wolloi. Man hatte also ben in bem Cumaischen Grabe bargestellten Tanz (worüber Jorio und Olfers gehandelt) nicht auf die Grabstätte einer Tänzerin beziehen sollen. Das Gleiche bemerke ich

körper überhaupt, die vielfältige Hervorhebung der Sternenwelt in den Gräbern, die Anwendung der weißen Farbe bei der Initiation und bei der Trauer: Alles verfündet den Gedanken an eine durch den Tod des Leibes vermittelte Lichtgeburt, der gegenüber das tellurische Leben als die nach dem Gesetse der Siebenaabl vollendete Geburtszeit erscheint. Das stoffliche Ur-Ei ist nun in boberm Sinne dorf peredems. Es zeigt die Geburt bes Menschen nicht mehr allein in ihrer Beschränkung auf die engen Grengen bes korperlichen Dafeins, sondern als Grund einer emigen Existenz, die sich aus der tellurischen entwickelt, mithin die Bewegung im Strome ber erscheinenden sinnlichen Schöpfung als Borbereitung einer ber Bewegung bes Werdens und Bergebns entrudten Theilnahme an ber Emigfeit bes Lichtreiches, beffen Ronigthum in Apoll und Dionpfos rubt.1) In Uebereinstimmung hiemit wird bem Gi felbft uranische Bedeutung beigelegt. Es stammt von dem himmel, zu dem es seine Geburten zurückführt. Eigebarend find die Mondfrauen. Bom himmel fällt jenes Ei in den Euphrat, das der sprischen Aphrodite ihre Entstehung giebt. In der Eigeburt und den Eihüten der Dioscuren tritt dieselbe Berbindung der Gestirne mit dem Gi hervor, welche oft eine kunftlerische Darstellung gefunden hat. Auf den Bompejanischen Bildern seben wir das Sternengewand der weiblichen Naturmutter mit der Ei-Darstellung auf der untern Balfte bes Gemalbes verbunden. In Rachahmung biefes uranischen Ursprunge fanden wir das Gi auch in Tempeln von dem Tholus berabhangend, und wie die Geftirne frei im Luftraume fcwebend. Go nimmt es felbst Theil an der reinen Sternennatur, und liegt wie diese auf ber Grenze ameier Welten, der ftofflichen der Erde, der unftofflichen des Lichts. Dadurch eben vermag es in einem Afte zwei Geburten zu verleihen, die tellurische und Die fiberifche; baburch auch erhalt es feine reinigende, luftrirende Rraft. Dadurch eignet es fich jum Mittelpunft ber Mpfterien,2) badurch jur Berbindung mit

über bas schöne Bilb bei Stackelberg, Gräber ber Hellenen 2. Auch hier bezeichnet die Leier mehr als bloß mufische Bilbung. Die Chrysoftom. 2, 63, p. 32. M. bei Jahn, arch. Beitrage, S. 98.

> είθε λύρα καλή γενοίμην έλεφαντίνη καὶ με καλοί παίδες φέροιεν Διονύσιον ές γορόν.

είθ' απορον καλόν γενοίμην μέγα γουσίον

καί με γυνή καλή φοροίη.

Die Bacchischen Augen endlich erhalten aus ber Bebeutung bes Gesichtsfinnes für bie Sonnen-

und Sternenwelt ihre bestimmte Mufterienbeziehung.

<sup>2)</sup> Daburd wird es gerechtfertigt, wenn Broclus in Platon. Tim. p. 307 Schneider. roalarovos or nal ro ogonor wor gleichstellt. Das Uranische ist überhaupt Bild der Ewigkeit. In biefer Bebeutung erscheinen Sol und Lung als Ausbrud ber Aeternitas. Jahn, archaol. Beitrage, S. 89 hatte bafur auch bie Bunbesformel, welche Dion. 6, p. 306 mittheilt, "so lange himmel und Erbe bie gleiche fosmische Stellung haben" anführen können.

<sup>3)</sup> Die Siebengabt in biefer uranischen, läuternben, gur Unfterblichkeit führenben Bebeutung

dem agerduos, dadurch zur Aufnahme in die Gräber. Hier verkündet es nun den Zusammenhang der sinnlich-greifbaren mit der übersinnlichen Lichtwelt, der leiblichen Existenz mit derjenigen, die auf sie folgt, des Todes mit dem Leben, der tellurischen mit der uranischen Sphäre. Die beiden Welten und Existenzen, die in dem Grabe sich die Hand reichen und deren inneres Verhältniß den Gegenstand aller jener Räthsel bildet, die das Betreten der Stätte des Todes nahe legt, diese erscheinen auch in dem Ei verbunden; und in dem Verhältniß des Küchleins zu demselben, wird das Entsprechende der leiblichen und himmlischen Existenz erkannt. Wie das Ei untergehen muß, um einem Wesen Ursprung zu geben, das die Fittige zum Himmel emportragen: so ist des Leibes Leben dem Tode geweiht, soll der Eingeweihte zu siderischem Dasein im Gesolge seines himmlischen Gottes erhoben werden.

25.

Rehren wir, mit diesen Anschauungen bereichert, zu dem Pamfilichen Grabbilde zurud, so gewinnen auch die Farben, in welchen dasselbe ausgeführt ift, Sinn und Bedeutung. Blau, Roth und Gelb sind die einzigen, deren sich der Künstler bediente.2) Die genannten Farben haben insgesamt eine solarische Bedeutung. Licht und Farbe stehen in einem innern Zusammenhang, so daß diese eine Berkörperung von jenem genannt werden kann. Daraus ergiebt sich,

zeigt sich in den sieben Tagen, welche die Seclen auf der platonischen Wiese zubringen (Plato Staat 10, 616), in dem siebenmaligen Eintauchen des Haupts in die lustrirende Quelle dei Apusleiuß, wohl auch in der siebentägigen Dauer des Demetersestes dei Pausan. 7, 27. 3 und in den septem kabw dei Ovid. F. 2, 574.

<sup>1)</sup> Sollten sich nicht hieraus die Bogelmenschen, wie sie in Gräbern zum Borschein gekommen sind, erläutern? Das Carlstuher Museum besitzt mehrere berselben. An einen Spaß zu benten, verbietet der Ernst des Grades. Will man eine satyrische Aufsassung erkennen, so mag dieß der alten Geistesart nicht widersprechen. Sie läßt dem Ernste stets die Parodie auf dem Fuße folgen. In der Beschreibung der großen Fesispiele, durch welche Rom den Sieg über die Latiner seierte, hebt Dionysius Haltan. 7, p. 352 die Verbindung der Satyre mit dem Ernst sehr des der Ernst ohne den entsprechenden Scherz unvollkommen und unverständlich sei. Eben darum waren Mysteriendardbien, wie die in den aristophanischen Bögeln und ihrer Kosmogonie, den Alten nicht so ansstößig, als sie uns scheinen könnten. So erhält die Satyre selbst einen ernsten Charakter, und den kann man auch den genannten Vogelmenschen nicht absprechen. Auch sie haben bacchischen Mysterienbezug. — Mit dem Bild des aus dem Ei hervordrechenden Vogels läßt sich das Aufsliegen des Absers, wie es zu Olympia dargestellt war, und dem das gleichzeitige Sinken des Delphins entspricht, veraleichen. Paus. 6, 20, 7.

Virgil. Ecl. 8, 73: triplici diversa colore. Ciris 371—373. Voss, Eclogen. 1,
 126. — Plato Timæus, p. 382. Bip. — Plut. de plac. philos. 1, 15.

daß die Farbe in der engsten Beziehung ju Dionpsos bochfter folgrischer Gottbeitonatur fteben muß. Ihre symbolische Unwendung fcheint übrigens mit der rein symbolischen Bedeutung bes Pamfilischen Bildes vorzüglich übereinzustimmen. Unter den der Sonne vorzugsweise beigelegten Karben nimmt Die rothe die erfte Stelle ein. In der Schrift über die Lehrmeinungen der Philosophen 3, 5 außert Plutarch, unter den Farben des Regenbogens nehme die rothe stets die erfte Stelle ein, und fie rühre daher, daß der helle und glanzvolle Strahl der Sonne auf die Regentropfen fällt und fich barin bricht. 3m Triumph des Camillus hebt Livius 5, 23 zu gleicher Zeit das Sonnengesvann und die mit Röthel bemalte Befichtefarbe bes Siegers hervor. Aus Plutarch Qu. rom. 98 ergiebt fich die Sitte ber Romer das capitolinische Jupiterbild roth anzustreichen. Die gleiche Farbe wird besonders für Dionysos bezeugt. Mit Röthel war das hölzerne Schnighild beffelben zu Phelloë in Uchaia bemalt, eben fo das von Phigalia in Arcadien. 1) Rach Macrob. Sat. 1, 18 trug das Dionpsosbild an den Festen des Gottes nendor powinegor avgiinedor, und wenn diese Rleidung auf Orpheus jurudgeführt wird, so spricht fich hierin gewiß ber Gebrauch ber rothen Farbe in ben Mysterien aus. Mit rothem Gewand erscheint Bacchus auch auf einem herculanischen Gemälde (Pitture d'Ercolano T. 2. tab. 13. 16), ebenso auf einem andern, das Philostrat Imag. 1, 15 beschreibt, und wozu Welfer p. 299 die ähnlichen Angaben des Hymn. Homeric. 7, 5, Proclus in An. V. P. T. 2, p. 446, Nonnus Dionys. 20, 228, Lucian Bacchus C. 1. Ovid met. 3, 554 beibringt. Typhon, der nach Firmic. Matern. de errore prof. relig. p. 3 ed. Bursian als Reuerfraft aufgefaßt wurde, wird bei Plutarch Is. et Os. 29 von Karbe roth genannt, und ebenso das Gold wegen seiner röthlichen Karbe zu der Sonne in nahe Beziehung gefest. - Bur Bestimmung der blauen Farbe dient eine Angabe des Macrob. Sat. 1, 19 über die ägyptischen Darftellungen der Sonne. Die Bilder des Sonnengottes bemalen nämlich die Aegyptier bald mit blauer Farbe, bald glanzend weiß. Die weiße Sonne nennen sie Sol superus, die blaue Sol inferus. Inferus aber heißt die Sonne in inferiore hemisphærio, mithin als Dionpsos im Gegenfat zu Apollo, wie Macrob. Sat. 1, 18 jenen Unterschied bezeichnet. Blau erscheint auch unter den Regenbogenfarben, und zwar nach dem Roth, weil der Strahl der Sonne, der es hervorbringt, schon mehr getrübt und verdunkelt ift. Rach Eusebius Præpar. Evang. 3, 12, ift zu Phila und Elephantine der Gott mit dem Bidderkopfe blau gemalt, und der sabaische Planetengott Saturn wird als Beberricher der tiefsten athiovischen Bone und der Wintersonne, des Sol inferus,

<sup>1)</sup> Paus. 7, 26, 4; 8, 39, 4. Serv. Ecl. 6, 22; 10, 27; Ovid. Trist. 1, 1, 7; Arnob. 6, 10; Tibull. 2, 1, 55; Plin. 33, 7, 40.

blau und fcmars bargeftellt. 1) - Ueber bas Berhaltnif ber gelben Farbe gur Sonne giebt ber gelbe Schleier ber Klaminica Austunft. Fostus : Flammeo vestimento flaminica utebatur, id est Dialis uxor et Jovis sacerdos, cui telum fulminis eodem erat colore. p. 89: Flammeo amicitur nubens ominis boni causa, quod eo assidue utebatur flaminica, id est flaminis uxor, cui non licebat facere divortium. Die Farbe des Flammeum wird von Plinius 21, 8, 22 von Lucan 3, 361 burch luteus color wiedergegeben, Diefer aber vom Schwefel (Ovid. met. 5, 351), vom Eidotter, vom Safrangelb bes Frühlichts ausgefagt. Raffen wir diese Angaben ber Alten über die brei genannten, auf bem Bamfilischen Grabbild zur Anwendung gebrachten Karben zusammen, so ergiebt fich eine beftimmte Beziehung berfelben ju Dionpfos eigener Feuernatur. Bird in bem Roth die hochste Kraft und Reinheit des Lichtes erkannt, so kommt in Blau und Schwefelgelb eine tiefere, stofflichere Stufe der Berkörperung deffelben zur Darftellung. In allen Dreien aber liegt ber Gedanke ber burch die Berfenkung bes Lichts in die Materie hervorgerufenen Erdzeugung. Den höchsten Grad biefer in der Sonne ruhenden Lichtmacht zeigt die rothe Farbe, welche ebendeßhalb, wie auf Dionysos, so auch auf andere Götter der zeugenden Naturfraft, auf Priapus,2) auf Ban und die Satyrn angewendet, ja nach Blutarch2) und Servius Virg. Ecl. 6, 22 für die Götter überhaupt üblich mar. In diefer Bedeutung ift Roth vorzugeweise die phallische Farbe, das Attribut der mannlich zeugenden Naturkraft auf ihrer höchsten, der solarischen Stufe. Daraus erklärt fich nun eine Eigenthumlichkeit des Pamfilischen Bildes, deren Erörterung wir absichtlich bis hieher verschoben haben. Bur Andeutung des Gegensabes der dunkeln und der hellen Karbe in der Darstellung der drei Gier sind nicht die beiden äußersten Grenzen der ganzen Farbenwelt, die absoluten Gegenfätze von Schwarz und Beiß, fondern vielmehr Dunkelroth und Beiß auserwählt worden. Dadurch wird der Bechfel von Tod und Leben, welchen jene Gegenfäplichkeit hervorzuheben bestimmt ist, aus den Grenzen des finnlich-stofflichen Lebens in ein höheres Gebiet emporgehoben, und nicht mehr allein die Bewegung ber tellurischen Organismen zwischen ben Bolen bes leiblichen Werbens und Bergehns, sondern außerdem der Uebergang aus somatischer zu höherer Lichtexistenz angebeutet. Es ift nicht die tellurische, sondern die fiderische Eigeburt, welche durch die Berbindung von Roth und Beiß bervorgehoben werden foll. Roth zeigt Die Fulle der Naturkraft in dem fterblichen Leibe. Weiß die aus jener im Tode

<sup>1)</sup> Firmicus 2, 10.

<sup>2)</sup> Ovid F. 1, 415. Ruber hortorum deus et tutela Priapus. S. 293. N. 1.

<sup>3)</sup> Plut. Qu. rom. 98.

fich entwidelnde Be tflarung bes Initiirten, ber gur Gemeinschaft mit feinem Botte in bem Reiche der himmlischen Gestirne durchdringt. Bahrend der Gegenfat von Schwarz und Beiß den Bechsel von Tod und Leben in den Grengen ber ftofflichen Welt andeutet, und barum vorzugsweise bas Gefet ber niedern. unbeweinten Schöpfung verfinnbildet, zelat die Berbindung von Roth und Beif jenes bobere Gefen, welches ben Busammenhang bes irbifchen Dafeins mit bem aus bem Tobe hervorgebenden, mithin bes Dieffeitigen mit bem Jenseitigen, bes Tellurischen mit dem Uranischen beherrscht, und hat eben darum nur für das Gefchlecht der Menschen, den höchsten Theil der irdischen Schöpfung, Bedeutung. In feinem Gegensate zu der weißen Farbe, deren bobe Bedeutung in den bacchifchen Myfterien burch ben Gebrauch ber Initiirten, fich mit Gups zu bemalen, burch die entsprechende Darftellung auf Bafen, durch die Mpfterienbeziehung der nivea lana, durch die Sitte weißer Trauergewander, ins klarste Licht gesetht wird, gewinnt nun Roth die Bedeutung des Todes. Bunachst die Karbe des hochsten blühendsten Lebens wird es jest die Karbe des Untergangs. Es bezeichnet Beides zugleich: es ift die Rraftfulle des irdischen Daseins, beherrscht von dem Geset bes Stoffes, von dem Untergang. Gleiche Doppelbeziehung zeigt die rothe Farbe in Berbindung mit Tophon. Auch hier geht fie aus der Bedeutung der in dem Licht enthaltenen Lebensfülle in die der Berftorung und ber vernichtenden Naturseite über, so daß nun Roth als die bose thuphonische Karbe. Die versengende, nicht die Bachethum leibende, Sonnengluth, der rothe Esel, bas rothliche Gold als eine bem Sonnengott in seiner höhern, über die Grenzen der werdenden Welt erhabenen Majeftat verhafte Bildung verabscheut wird. So ift die Theilung der drei Mosterien-Gier in eine rothe und in eine weiße Balfte der Ausdruck einer Idee, welche felbst als die Bergeistigung des Gegenfates von Weiß und Schwarz bezeichnet werden tann. In jener Doppelfarbung erscheint bas Gi als das erhabenfte Symbol ber alten Graberwelt. Die Auffaffung der finnlichen Erscheinung unseres leiblichen Lebens, die fich darin ausfpricht, ift mohl geeignet, die Ausbrude der Zuversicht und des Troftes, in welden die Edelften der Alten von ihren Mpfterien reden, zu erklaren und zu rechtfertigen. Wurzelt die Dionpsos-Religion ganz in der Materie, so wird fie in ben Mufterien über die Grengen berfelben erhoben, und aus einer Darftellung ber finnlich werdenden Belt Buficherung einer durch diefe vorbereiteten hobern Lichterifteng. Sie anerkennt, bag mit ber bieffeitigen finnlichen Belt, Die une

<sup>1)</sup> Damit verbinde man den rothen Tararippus zu Olympia nach Paus. 6, 20, 9. — Das rothe Grabgewand der Lakedamonier bei Plut. Instit. Lacon. bei Hutt. 8, p. 252.

umgiebt, eine andere jenseitige in unlösbarem Busammenhang fieht, und daß das ewige Werden und Bergehn, das das Wefen des ftofflichen Lebens bildet, feinen Zweck nicht in fich, sondern über fich bat, daß mithin die ewige Bewegung felbst nur als Geburt zu ewig bewegungslosem Sein betrachtet werden barf. In diefer Berbindung bes Berdens mit bem Sein, ber tellurischen Belt mit der uranischen, der Bewegung mit der Unwandelbarkeit, der dieffeitigen mit der jenseitigen, der finnlichen mit der überfinnlichen Belt liegt der höchste geistige Inhalt ber alten Naturreligion und diese Bergeistigung ift ihr um fo bober anzurechnen, je verwandter fie dem Stoffe felbst mar. Stete in Gefahr, bem Schwergewicht ber Materie zu erliegen, und ben Erscheinungen ber bieffeitigen Welt alleinige Existenz zuzuerkennen, wußte sie doch der Einseitigkeit jener Physiker zu entgeben, denen Aristoteles in der Metaphysik 4, 5, 22 zu bedenken giebt, daß jence ewige Werden und Bergehen, das fie zum letten und einzigen Brinzip aller Dinge machten, ja doch nur der dieffeitigen finnlichen Welt, die uns umgiebt, angehöre, und daß, wenn von den beiden Spharen, der dieffeitigen und der jenseitigen, eine geopfert werden muffe, es offenbar beffer gemefen mare, man hatte um des Jenseits willen das Diesseits freigesprochen, als um des Dieffeits willen das Jenfeits mitverdammt. In dem ganzen Alterthum tritt ein Bestreben nach leberwindung des Stoffe, nach perfonlicher Beiligung, 1) und nach Bergeistigung einer in ihrem innersten Rerne materiell-finnlichen Religion bervor, bas ihm um fo mehr jum Ruhme gereicht, ale es in ben Grundlagen und in allen Formen und Aeugerungen bes Rultus nicht nur keine Unterftugung, fondern das größte Sindernig und den gefährlichsten Wegner fand. Gin foldes Streben nach Entstofflichung verdient auch dann noch Anerkennung, wenn die Maffe, unfähig den höhern Mpsterieninhalt zu erfaffen und festzuhalten, bei ber rein finnlichen Grundlage ber Lehre fteben bleibt, und fo bem Stoffe und feiner Luft immer vollständiger zur Beute wird. Auf das bacchische Mysterien-Gi, welches in Mitten aller dieser Korruption, die Fortdauer des Glaubens an eine aus dem verfallenden tellurischen Organismus hervorgehende fiderische Geburt bezeugt. und diese Anschauung durch das Bild des Bolcenter Lekythus als Gegenstand ber tiefften Meditation barftellt, findet basjenige Unwendung, mas Ariftoteles in der Metaphpfit 12, 9 über ben zu der Betrachtung des hochsten bewegenden. dabei felbst unbewegten göttlichen Pringipe hinleitenden Sternenkult bemerkt. "Bon ben Alten und aus grauer Borgeit ift ben Nachkommen im Gewande bes Mythus überliefert worden, die Sterne seien Gottheiten, und bas Göttliche um-

<sup>1)</sup> Euripides in Bacchis: ὧ μάκαρ, ὄς τις εὐδαίμων τελετὰς ϑεῶν — Εἰδώς, βωτὰν ἀγιστεύει. Strabo 10, p. 469. Dben S. 10. N. 2; S. 121, N. 1.

fasse die ganze Natur. Das Uebrige ist mythische Zuthat zur Ueberredung der Menge, zum Behuf der Gesetzebungen und um der Zuträglichkeit willen. Rämlich dieß, daß die Götter menschenähnlich seien, und den übrigen Geschöpfen gleichen, und Anderes dergleichen mehr. Scheidet man nun das Lettere aus, und hält man sich nur an das Erstere, an die Ansicht, daß die ersten Substanzen Götter seien, so wird man wohl diese Lehre für göttliche Offenbarung halten müssen. Und da jede Kunst und Philosophie vermuthlicher Beise mehr als einmal, so weit es möglich war, entdeckt, und dann wieder verloren worden ist, so möchten jene Ansichten wohl Trümmer einer uralten untergegangenen Beisheit sein, die sich die Gegenwart gerettet haben. Nur in soweit ist uns die Borstellung unserer Bäter und die Ueberlieserung der Urzeit verständlich." 1)

<sup>1)</sup> Dazu Schwegler 2, p. 282. 283.

• • 

## Ocnos der Seilflechter.

Gin Grabbild.

Tafel 1 u. 2.

. . •

Den Gegenstand der folgenden Darftellung liefert das Bild, welches wir auf der zweiten Tafel mittheilen. Es fammt aus derfelben Grabkammer, ber Die drei Mpfterien-Gier angehören. Unlage und Ausführung zeigen die hochste Einfachbeit. In freier Landschaft fist, den Ruden einem aus verschiedenen Baulichkeiten bestehenden Gehöfte zugekehrt, auf machtigem Steinblod ein bartiger Alter, beffen Saltung ben Ausdrud ber Rube nach verrichteter Arbeit und hoben feierlichen Ernftes an fich trägt. Das Gewand, das den Ropf verhüllt, fällt in weiten Falten über den Ruden berab, und läßt, indem es über die Beine gusammengenommen wird, die Bruft, die Urme und beide Ruge unverhullt bervortreten. Die Rechte bes Alten balt ein langes Seil, das ein in geringer Entfernung gelagerter Efel benagt. Die Linke ruht läßig auf dem Rnie. Friede liegt über der gangen Scene. Es ift die Ruhe des Abends, die Alles umfließt, den Alten, das Thier, das Gehöfte. Tiefes Stillschweigen herrscht. Die Lautlofigkeit bes Grabes icheint in bas Bild übertragen. Bas bas Intereffe biefes Bemalbes erhöht, ift die eigenthumliche Auffaffung, in welcher es und einen auch fonft bekannten Gegenstand vor Augen führt. Der greife Denue erscheint hier nicht, wie anderwarts, gang feiner ewig vergeblichen Arbeit hingegeben, sondern von dem Werke ruhend. Mußig liegen auf seinem Schoofe die Sande. Die fonft bas Seil zu breben beschäftigt find. Jeder Gedanke an Mube, an Bufe und Strafe ift gefliffentlich entfernt. Auch die Umgebung ift eine gang andere ale die gewöhnliche. In friedlicher Landschaft hat fich ber Greis gur Rube niedergelaffen. Das von Bäumen beschattete Gehöfte scheint eben von seinen Eigenthümern verlassen worden zu fein. Die Schöpfung mit aller ihrer Luft umgiebt ben Alten, ber fonft in ben Sades und die fonnenleeren Tiefen der Erde verwiesen wird. Die großen Buger der Unterwelt murden zu der Darftellung, welche das Pamfilische Bild zeigt, gar nicht paffen. Die Danaiben. Igion, Sifpphus, Cerberus ichließen fich wohl dem arbeitenden, nicht aber dem ruhenden Ocnus, wohl bem Buger bes Sades, nicht dem Bewohner des Sonnenreiches an. Ein entschiedener Gegensat fondert die Pamfilifche Darftellung von den andern. Richt funftlerisches Spiel, sondern bewußte Absicht hat die traditionelle Auffaffung verlaffen und fich ju ihr in Gegensatz geftellt. Der dulbende Denus ift jum befreiten geworden. Ja je enger ber Begriff von Strafe und

Buffe mit bem feilflechtenden Alten jufammenhieng, um fo energischer tritt nun die Idee der Erlösung und Rube dem Beschauer entgegen. Als seilflechtender Greis mar Denus befannt; hier erscheint er mufig. Der Gedanke ewig vergeblicher Arbeit bildete fein innerstes Befen; hier ift ihm Ruhe und Sorglofigkeit zu Theil geworden. 218 Bewohner des Sades ward er oft genannt; bier weilt er im Reiche ber Lebenden. Wie entschieden mußte auf solchem Sintergrunde der Gedanke der Befreiung und Erlösung hervortreten, wie nachdrudlich im Lichte bes Gegensapes die Idee des Bamfilischen Bildes fich offenbaren! So rechtfertigt fich die Aufmerksamkeit, welche wir fur dieses in Unspruch nehmen. Der ethische Gedanke, der in ihm liegt, bildet die hochste Bergeistigung eines Symbole, das seiner Grundlage nach dem rein phyfisch=materiellen Leben der Schöpfung angehört. 3ch mache es jur Aufgabe biefer Darftellung, ber ursprunglichen Bedeutung bes Bildes vom feilflechtenden Ornus nachzuforschen, und bie verschiedenen Bandelungen und Umgestaltungen anzudeuten, welche unsere Sieroalphe von rein physischen zu ethischen, von ftofflichen zu immateriellen, abgesogenen Bedeutungen bindurchführten. Um für bie gange Arbeit eine fichere Grundlage zu gewinnen, wird hier vorerft eine Busammenftellung ber erhaltenen Denkmäler und schriftlichen Zeugniffe unternommen. Unter jenen behauptet das Grabbild, welches wir auf unserer Tafel 1 mittheilen, die erfte Stelle. 3m Jahr 1832 wurde zu Rom nabe bei der jest zugemauerten Borta latina von Campana eines jener großen Grabgebaude ans Licht gezogen, benen man ben Namen Columbarien zu geben übereingekommen ift. Bon den kleinen Grabnischen, welche im Innern bes Gebäudes fich vorfinden, tritt dem Besucher Diejenige, welche die Denusdarstellung enthält, zuerft entgegen. Sie liegt ber Treppe, auf welcher man in das Grabgemach binab fleigt, gerade gegenüber. Ihre Form ift diejenige einer Aedicula, mit Fries und Giebelfeld gefront. Un beiden Stellen haben fich bis heute Refte alter Malereien erhalten. 3m Giebelfelde, die Mitte deffelben nach der gangen Sobe ausfüllend, erscheint Chiron den Rnaben Achill im Leierspiele unterrichtend. Dem Wort und Beispiel bes weisen Centaurn schenkt der Beleide feine volle Aufmerksamkeit. Der Fries war in der ganzen, über 20 römische Balmen betragenden gangen-Ausbehnung mit Bildern geschmudt. Die meisten derfelben find verschwunden. Erhalten blieben nur allein die beiden äußersten Stude, rechts das Ocnusbild, links der dreiköpfige Cerberus. hochragenden Schilfpflanzen umgeben, flicht der fahltopfige, bartige, in ein Mermelgewand gehüllte Greis das Seil, deffen gur Erde fallendes fertiges Ende bon einer Efelin gierig benagt wird. In der knieenden Stellung und der ausschließlich auf seine Arbeit gerichteten Aufmerksamkeit bes Alten liegt ber Ausdrud ber hochsten Unftrengung, in feiner gangen Erscheinung ein unterweltlicher

ber an die Dufterfeit eines Charon erinnert. Die nachte, jugendlich alt, die ihr vom Binde leicht geschwelltes Gewand mit den Fingerrehört einer zweiten, von Ocnus und feiner Gfelin unabbanaigen bat taum eine andere Bahl, ale fie einer Darftellung bes weisen, obwohl nichts auf Theilnahme an der nie endenden Bugerinnen hinweist. Geringer noch ift bas am linken 'r dreifopfige Cerberus giebt uns aber die Bewißheit. "tlaufende Darftellung acherontischer Bilder enthielt, .er Gefellichaft ber großen Buger bes Sabes baraeftellt ...tmachung der beschriebenen Bilder erfolate im Jahre 1841. , ber Entdedung fügte Campana das der Beröffentlichung und ingu. Das Bert erschien unter bem Titel: Illustrazione di due Romani del secolo di Augusto, scoverti tra la via Latina e l'Appia so la tomba degli Scipioni, dal Cavalier G. P. Campana, Roma, presso Monaldi 1841. Die Borftellungen bes Denusgrabes finden fich auf der fiebenten Tafel. Eine im Jahre 1856 vorgenommene Untersuchung bes Drigingle bat bie Genauigkeit der Campana'schen Abbildungen dargethan, aber auch von dem forts schreitenden Berfall bes Grabes überzeugt. 1) Ueber die Technif der Bilber ergiebt fich aus genauerer Brufung Folgendes. Die Riguren des Friefes. Deffen Sobe funf Boll mißt, find nicht al fresco gemalt, sondern vielmehr ale Relief auf die glatte Grundflache aufgetragen. Diefe mar mit rother Karbe gefättigt. Die Dberfläche ber Relief-Figuren ebenfalls bemalt. Die Karben der lettern find jedoch beinahe vollständig verschwunden, so daß der Stucco meift wieder in feiner ursprunglichen Beife bervortritt. Die rothe Grundfarbe bee Friefes Dagegen ift nur abgebleicht, nicht ausgetilgt, ja an den Stellen, welche die Reliefs bededten, erscheint fie noch mit mehr Frische, und läßt bie und da die ursprunglichen Umrifilinien der Figuren erkennen. - Außer dem Campana'ichen Grabbilde haben fich noch andere monumentale Darftellungen bes gleichen Gegens ftandes erhalten. Auf einem marmornen Rundaltare des Museo Pio-Clementino erscheint Denus in Berbindung mit den Danaiden. Die Reliefs baben pon ber Beit fo febr gelitten, daß fie nur langerer Betrachtung mit voller Sicherheit ibre Umriffe zu erkennen geben. Die Abbildung findet man bei Visconti, Museo Pio-Clementino vol. 4, tav. 36, 362, die Erklärung auf S. 264-269. Rach Bisconti wurde die Copie auf unserer Tafel 2 angefertigt. Die Darftellung ber Dangiben ift von ber bes Denus fo wenig gefchieden, baf bie nagenbe Efelin und die erfte der Sydrophoren örtlich verbunden erscheinen. In der

<sup>1)</sup> So find heute von ben brei Ropfen bes hundes nur noch zwei fichtbar.

Rleidung schließt fich der Runftler dieses Denkmals am meisten dem bes vamfilifchen Grabes an. Denus ift, gleich ben Danaiben, gang feiner hoffnungelofen Arbeit hingegeben. Die Tude des Thieres wird durch deffen Stellung hinter dem Ruden des fleißigen Greises recht anschaulich hervorgehoben, und dadurch an einen Festgebrauch der Apaturien erinnert, wo man sich zurief: der Mann mit dem fcwarzen Ziegenfelle fteht hinter dir. - Der vaticanische Rundaltar war ohne Zweifel Gottheiten dthonischer Ratur gewidmet, eine ara, kein altare. ) -Bur Zeit bes hermolaus Barbarus icheinen noch andere Darftellungen unseres Gegenstandes vorhanden gewesen zu sein. Rach Bisconti's Zeugniß spricht ber genannte Schriftsteller in seinen Castigationes Plinianæ 35, 10, 31 von zwei Marmorwerken, die sich damals auf dem Capitol und in den vaticanischen Gärten befunden haben sollen. De Ocno Græci et Latini scriptores sere certatim, sed et in marmore cælatum id argumentum Romæ duobus locis visitur, in Capitolio et Vaticanis hortis. Bei dem ganglichen Mangel genquerer Befcreibung muß es dahingestellt bleiben, wie weit Bisconti's Behauptung, ber befchriebene Rundaltar muffe fur das eine jener Berte, und Die D. Jahn's, Die im Codex Pighianus enthaltene Abbildung für bas andere angesehen werben, begründet ift. Um alle erhaltenen Ocnusdarstellungen zu vereinigen, ift auf unserer Tafel 3 das lettermähnte Bild nach D. Jahn's Mittheilung wiederholt worden. Wichtig ift dieß Gemälde dadurch, daß es vollständiger ale irgend eines der übrigen die Qualen und Schreden des Sades zusammenftellt, und den feilflechtenden Ocnus den großen Bugern der Unterwelt, einem Irion, einem Sifpphus, und den bluttriefenden Danaiden anreiht. Darnach fann die Lude des Campana'schen Grabfrieses mit Sicherheit ausgefüllt werden. Auf dem Bilde bee Codex Pighianus erscheint Denue auf einem Stuhle ober einer mensa figend, das Thier hinter seinem Ruden, das Seil in fich hineinschlingend. Der Chiton mit den turgen Mermeln und die Beinkleider find diefem Bilde durchaus eigenthumlich; denn der Campana'sche Ocnus trägt ein langarmeliges rohes und fcmeres Gewand, das ihm auch die Beine bedeckt, und nur die Füße nackt läßt. Bon Beintleidern bat fich bei der genauen Brufung des Originals keine Spur gefunden.

Diesen Monumenten schließt sich eine Reihe schriftlicher Zeugnisse an. Es ist beachtenswerth, daß die meisten derselben auf künstlerische Darstellungen des Ocnus zurückweisen. Am berühmtesten war das Polygnot'sche Bild in der Lesche von Delphi. Pausanias 10, 29, 2 giebt folgende Beschreibung: Mera de avrovs avige este kadipuros, entropappa de Ornor elvar depu ror avdemon nenoiprar per adem

<sup>1)</sup> Serv. Aen. 2, 515; 3, 134. Ecl. 5, 66.

σγοινίου, παρέστηκε δε θήλεια όνος επεσθίουσα το πεπλεγμένου άελ του σγοινίου. Τουτου είναι τον Όκνον φίλεργον φασιν άνθρωπον, γυναίκα δε έχειν δαπανηράν και οπόσα συλλέξαιτο έργαζύμενος, ου πολύ αν υστερον υπό έχείνης ανήλωτο τα ουν έσ του Όχνου την νυναϊκα εθέλουσιν αινίξασθαι τον Πολίγνωτον. οίδα δε και ύπο Ίωνων, οπότε ίδοιεν τινα πονούντα έπι ούδετι ονησιν φέροντι, ύπο τούτων είρημένου ώς ο ανήρ ούτος συνάγει του Όκνου την θώμιγγα. Όκνου δ'ούν και μάντεων οἱ ὁρῶντες τοὺς οἰωνοὺς καλοῦδί τινα ὁρνιθα. καὶ έστιν ούτος ὁ ὄχνος μέγιστος μέν καὶ κάλλιστος έρωδιῶν εἰ δε άλλος τις ὀργίθων σπάvios edri xal ovros. Ale nächste Umgebung des Denusbildes nennt Paufanias das Opfer der Ulpffes Gefährten Berimedes und Curplochus, und Titpus der emigen Qual erliegend. Den Bildern der Unterwelt gehören aus der weitern Umgebung Eurynomus, von Farbe wie eine Schmeiffliege, mit flechtschenden Babnen auf dem ausgebreiteten Welle eines Beiers hodend, und zwei weibliche Bestalten, Die eine jung von Unsehen, Die andere icon alter, beide in durchlöcherten Sporien Baffer tragend, mit einer gemeinschaftlichen Inschrift des Sinnes elvat opag rav ού μεμυημένων. Beiterhin verbindet sich der fteinwälzende Sisphus mit einer auf Die eleufinischen Mysterien bezüglichen Darftellung. "Gin Bithos ift bargeftellt, dabei ein alter Mann, ein anderer noch Anabe, und Frauen, eine junge auf dem Fele, die zweite neben dem Alten und ihm gleichaltrig. Die übrigen tragen alle noch Baffer, der Alten aber icheint die Sydria zerschlagen zu fein. Bas in dem Gefage gurudgeblieben ift, das ichuttet fie in den Bithos aus. Bir mochten die Meinung außern, es follten diejenigen bargeftellt werden, welche die eleusinischen Ceremonien in Berachtung hielten. Denn die Aeltern der Bellenen erachteten die eleufinischen Weiben für beiliger ale übrigen, in demjenigen Berhaltniffe, in welchem die Götter höher fteben als die Beroen. 1) Unter dem Kaffe ift Tantalus bargeftellt, umgeben von allen jenen Qualen, die homeros schildert, überdieß aber geschrectt durch den drohenden Fall eines über feinem Saupte ichmebenden Steines." - Ale unterweltlicher Buffer mar Denus ferner auf einem Gemälde dargestellt, welches Plutgrch meol evovulag 14 beschreibt. - -Ο εν άδου ζωγραφούμενος σχοινοστρόφος όνφ τινί παρίησιν επιβοσχομένφ καταναλίσκειν το πλεκόμενον. Gine selbstftandige Darstellung ohne Busammenhang mit dem Sades scheint das von Plinius 35, 11, 40 erwähnte Gemalde enthalten zu haben. Piger qui appellatur Ocnus, spartum torquens quod asellus adrodit. Ale Berfertiger deffelben nennt die Bamberger Sandichrift Ricophanes, mahrend die Ausgaben früher Socrates lafen.2) Aber nicht nur auf Runstwerken, auch in ber alten

<sup>1)</sup> Ueber die Anwendung dieser Stelle auf ein Basendild, welches Panosta in Gerbard's arschälliges Zeitung 6, 284 beschreibt, muß ich das Urtheil zurückhalten, da mir keine Abdildung zu Gebote steht. Eine Beziehung jener Grabbarstellung zu den Mysterien scheint mir im Ganzen unzweiselbast.

<sup>2)</sup> Brunn, Geschichte ber griechischen Rünftler 2, 154.

Romödie erschien Ocnus als Büßer im Hades. So hatte ihn Kratinus aufgeführt. Photius Lex. p. 338. 8. Ονον πόκαι. έπλ τῶν ἀνηνότων καὶ μὴ ἀντων λέγεται ἡ παροιμία ὑπὸ τῶν ἀττικῶν, ἄσπερ αὶ τοιαῦται, πλίνθον πλύνειν, ἀσκὸν τίλλειν, χύτραν κοικίλλειν, εἰς κοπρῶνα θυμιᾶχ. ἀρίσταρχος δε διὰ τὸ Κρατίνον ὑποθέσθαι έν Αιδον σχοινίον πλέκοντα, ὀνον δε τὸ πλεκόμενον ἀπεσθίοντα. Das Gleiche bei Suidas s. v. ὄνου πόκαι, und Proverbia Coisl. 372. Aristarch hatte also die sprichwörtliche Redensart ὀνου πόκαι, welche sich auch bei Aristophanes in den Fröschen 187 sindet, mit hülfe des Ocnusbildes zu erklären gesucht, und jenes mit Oxvov πλοκαί entweder verwechselt, oder absichtlich zusammengestellt, wie denn auch Beides, die Eselsschur und das Ocnusseil eine einigermaßen ähnliche Bedeutung ergiebt. Bulest erscheint Ocnus bei Propertius 4, 3, 21. Derjenige, welcher zuerst die Kunst der Lagerumwallung erfunden, verdiene des Ocnus Strase:

Dignior obliquo funem qui torqueat Ocno, Aeternusque tuam pascat, aselle, famem.

Der Begriff der Buße und Strafe kehrt auch hier wieder. Ja als Berbrechen, das durch folche ewig vergebliche Arbeit gefühnt werden foll, erscheint bier jene pigritia, welche auch bei Blinius als das Befen bes Ornus (Piger qui appellatur Ocnus) hervorgehoben wird. Ruhig und thatenlos hinter Wall und Graben liegen, bildet den Gegensat ju jenem fühnen, nie raftenden Unternehmungegeifte. der Propertius als die hochfte Auszeichnung des Feldherrn erscheint, und als rectus, adversus dem furchtsamen obliquus (Ovid. Rem. amor. 121) entgegen gefett werden kann. Bu dieser Auffaffung gab die Wortbedeutung von Ocnus die nächste Sandhabe. Baudern, Bogern, Bedenklichkeit, Thatlofigkeit bildet den eigentlichen Inhalt derfelben. Ueber die Tragen wird nun ewige, nie unterbrochene, stets vereitelte Arbeit als Strafe verhangt. Den gleichen Gedanken bes Rauberns und Bogerns finden wir wieder bei Menandros negel bertouwert 1, 2, IX. p. 133. Walz., wo ale Beispiel der upvor nonladuevor angeführt wird: ம்கமு Σιμωνίδης την αυριον Δαίμονα κέκληκε, καί έτεροι Όκνον. Ή αυριον und Όκνος baben ibre Berbindung in dem Gedanken bes Tragen, der ftete morgen, morgen fpricht, und ewigen Aufschub feinem Benehmen zu Grunde legt. Gin Charafter biefer Urt eignete fich besondere fu theatralischer Behandlung und Darftellung, und daß Ocnus in diesem Sinne eine typische Figur bildete, können wir aus Pollux 4, 144 ableiten, wo unter den exoxeva noodwna auch 'Andery, Medy, Oxvos, OBovos aufgegahlt werden. Diese Auffassung verdient nun barum besondere Bervorhebung, weil fie zu ber Darftellung des Paufanias in entschiedenem Gegen-Tape steht. Denn hier wird Ocnos nicht piger, sondern and pilogros genannt,

<sup>2)</sup> Meinede zu Kratinus in ben fragm. comicor. 2, 1, p. 203.

und dem fleißigen Hausvater, dessen Unverdrossenheit ein verschwenderisches Weib vereitelt, verglichen. Ja auch in dem Gedanken, welchen die Jonier mit ihrer sprichwörtlichen Redensart, des Ocnus Seil flechten, verbinden, liegt die Idee des Fleißes und der Anstrengung, wenn auch einers solchen, die keinen Rugen einbringt. Zwei Beziehungen ganz entgegengesetzter Art verbinden sich demnach mit Ocnus, diejenige der äußersten Trägheit und jene des unverdrossensten Fleißes. Wir begnügen und an dieser Stelle die Erscheinung als solche hervorzuheben. Die Erklärung des Zusammenhangs beider Bedeutungen wird später versucht werden. Jest ist es unsere Ausgabe, der ursprünglichen Bedeutung des seilssechtenden Ocnus nachzusorschen.

2.

Diefe muß ihrer Grundlage nach nothwendig eine physische sein. Der feilflechtende Ocnus ift ein Natursymbol. Wie die Geschichte der einzelnen Borter ftete mit der finnlich-naturlichen Bedeutung eröffnet, und erft im weitern Fortgang der Entwicklung ju abgezogenen, figurlichen Unwendungen fortichreitet, wie in der Religion, in der Entwicklung bes einzelnen Individuums und der Menschbeit überhaupt, derfelbe Fortichritt von dem Stoffe und der Materie ju Seelischem und Beiftigem ju bemerken ift: also haben auch die Symbole, in welchen die früheste Menschbeit ihre Anschauungen von der Ratur der sie umgebenden Belt niederzulegen gewohnt war, eine rein phyfifch-materielle Grundbedeutung. Die Natur hat, wie die Sprache, so auch die Symbolik auf ihren Schooß genommen. Es wird fich spater zeigen, wie gerechtfertigt die Zusammenstellung der Sprache und der Symbolik gerade in Beziehung auf Denus ift. Zwischen dem seilflechtenden Alten und den verschiedenen Bedeutungen des Wortes oxvos findet ein so genauer Zusammenhang statt, daß beide eine einzige Reihe ber Entwicklung bilden, wobei die Wortbedeutungen als spätere Entfaltung des Ocnusibmbold fich barftellen. Die Erklärungen und Beziehungen, mit welchen wir im Laufe bes erften Abschnittes bekannt geworden find, erscheinen als verbaltnigmäßig febr fpate Deutungen, und ale Bersuche einer Beit, welcher die ursprüngliche Unschauung, aus der das Symbol felbst hervorgegangen, nicht mehr gegenwärtig mar. Abgeleitet und gang sekundar ift der Gedanke an Bigritia, Saumseligkeit und Tragheit. Richt weniger sekundar die Auslegung der Jonier, ber Bedanke an einen fleißigen Chemann, eine verschwenderische Sausfrau, an eine Arbeit ohne Rupen und Ertrag; ebenso wenig ursprünglich die Idee der Strafe und Bufe, und jene entgegengefeste ber Erlofung und Befreiung, wie fie in der Darftellung des Pamfilitchen Bildes hervortritt. Alle diefe Gedanken

verbienen Berudfichtigung, weil fie von ben Alten in dem Bilbe des feilflechtenben Greises erkannt worden find: fie felbst aber baben bas Symbol nicht erschaffen, sondern sich hinterher an dasselbe angeschlossen. — Die ursprüngliche Naturbedeutung ergiebt sich aus einem Kultgebrauch des Ril-Landes. Diodor 1, 97 beschreibt benselben in folgenden Borten: Πολλά δό και αλλα των μεμυθολογημένων διαμένειν παρ' Αίγυπτίοις, τηρουμένης έτι της προσηγορίας και της έν τῷ πράττειν ένεργίας. Έν μεν γὰρ Άχανθῶν πόλει πέραν τοῦ Νείλου κατὰ τὴν Λιβύην, ἀπὸ σταδίων έκατὸν καὶ είκοσι της Μέμφεως, πίθον είναι τετρημένον, είς ον ίερεων έξήκοντα και τριακοσίους καθ΄ έκοστην ήμεραν ίδωρ φέρειν είς αὐτον έκ του Νείλου. την τε περί τον Όκνον!) μυθοποιταν δείκνυσθαι πλησίον κατά τινα πανήγυους συντελουμένην, πλέποντος μεν ένος ανδρος ποργήν σχοινίου μακράν, πολλών δ'έκ των οπισθεν λυόντων το πλεκόμενον. Diese Stelle ift um so wichtiger, da fie einer größern Ausführung über den Zusammenhang griechischer und agyptischer Religion angehört, und von dem Gedanken ausgebt, daß Manches, mas Griechenland nur noch ale Muthus fennt, in dem Seimathlande Aegypten als Rultgebrauch noch fortbestehe und Theil ber Religionsubung bilde. Sollte nun auch diefes Abstammungeverhältniß unzuverläßig scheinen, fo kann doch die von Diodor berichtete Thatsache selbst nicht in Zweifel gezogen werden. Die historische Berknüpfung mag ale individuelle Meinung des griechischen Geschichtschreibers gering angeschlagen oder geradezu verworfen werden: die Rulthandlung des Seilflechtens selbst wird als Thatsache dargestellt und muß als solche angenommen werden. Ihre Bedeutung kann nicht einen Augenblick zweisels haft sein. Das Flechten des Seils ist eine symbolische Handlung, welche nicht selten wiederkehrt, und mit dem Spinnen und Weben der großen Raturmütter auf einer und derfelben Unschauungsweise beruht. Go finden wir Aphrodite webend, so Benelope, 2) so Circe, so Maia Broserpina, so die tres anus textrices der Unterwelt, welche ohne aufzubliden ihr Werk verrichten;3) spinnend Die Bargen, fpinnend Tanaguil-Gaia Cacilia.4) fpinnend Mithpia.5) die Dianenpriefterinnen, 6) spinnend die fprifche Göttin, 7) und Aphrodite-Urania zu Athen,

<sup>1)</sup> Die von Wesselling benützten Hanbschriften geben ovor. Es ist unzweiselhaft, daß Diodor oxror schrieb. Er wollte auf den griechischen Ocnusmythus hindeuten, und erreichte dieß am sichersten, wenn er den Namen des seilstechtenden Greises selbst ansührte, weniger, wenn er nur die Eselin nannte. Jedenfalls aber bleibt der Sinn der gleiche, welcher Leseart wir auch den Borzug geben.

<sup>2)</sup> Böttiger, Basengemälbe 10. Die schöne Spinnerin.

<sup>3)</sup> Apuleius in Psyche: Transito fluvio, modicum te progressam textrices orabunt anus, telam struentes, manus paulisper accommodes.

<sup>4)</sup> Festus v. Prædia. Proclus de nominib. in Gothofredi auct. L. L. p. 1400.

<sup>5)</sup> Pausan 3, 2: εὐλινος. Hymn. hom. in Apoll. 97, 115.

<sup>6)</sup> Herodot. 4, 34.

<sup>7)</sup> Lucian, dea Syria. p. 117. Bip.

Die in biesem Sinne mit ber Spindel dargestellt wird.1) Richt weniger ift die Sartifche Göttin Erfinderin und Befchügerin der Beberei,2) der Schleier, welcher ne verbullt, einer Bedeutung mit demienigen Selena's, Besta's und der Charis, Die in Der Ilias befibalb Die feinumschleierte beift, mit dem goldenen zegouaux por, Das Demeter bem fie in der Unterwelt besuchenden Rhampfinit ichenft, 3) mit den laciniæ, welche bei Apuleius Ceres als Botivgaben dargebracht werden, mit den Tänien, die besonders auf Geres bezogen und im Grabkult mit den dthonischen Machten in vorzugeweise Berbindung gebracht werden. Bon der Gottheit geht bas Beben auf ihre Priefterinnen über. In ber Unfertigung bes großen Brachtgemandes, welches die Uthenerinnen der Ballas Uthene, die Glifchen Matronen der Juno, die Ampeleerinnen dem Apollo weben, liegt eine, der Gottbeitonatur felbst entsprechende, sie nachahmende beilige Sandlung.4) Daber knüpft fich die Weberei auch gar oft an den Rult großer Muttergottheiten: an den der Coricben Approdite Die Berfertigung der berühmten durchfichtigen Coricben Gewänder, von welchen Horatius fagt: metiri possis oculis latus, (Plin. 11, 26.) an den der Isis diejenige der pellucidæ vestes e bysso tenui, welche Apuleius metam. 11, p. 256 Bip. ermahnt, an ben ber Batrifchen guri targweia bas Beben ber Byffusgewänder.5) Aehnliche Beziehung hat die Lydische Arachne, die in der Fertigung funftreicher Gewänder mit Ballas felbst metteifert.6) eine abnliche bas Garn der Diana Dictonna, das feine Gewebe, in welchem Bephaist Aphroditens bublerifchen Umgang mit Ares umgarnt, 7) endlich jenes Repwert, mit welchem ber delphische Omphalos und ahnliche Göttersteine auf Monumenten umgeben erscheinen, wie bei Pausan. 7, 23, p. 582 das alte hölzerne Rultbild ber Gileithvia au Aegium vom Ropf bis au den Ruffpipen υφάσματι λεπτ & bedeckt mar. 8) Unter

<sup>1)</sup> Pausan 1 19 2

<sup>2)</sup> Kreuzer, Symb. 2, 274. Eustath. II. 1, p. 31. ed Rom. Πρώτη δε τις Αλγυπτία γυνή καθεζομένη ύφανεν. ἀφ' ής και Αλγύπτιοι Αθηνᾶς ἀγαλμα καθημένης ἰδρύσαντο. Strab o 13, p. 413. Heliod. Aeth. 2, 31.

<sup>3)</sup> Herodot. 2, 122.

<sup>4)</sup> Κυανόπεπλος nennt Demeter ber homerische Hymnus in Ceretem B. 440. 360. 374. 319. Πέπλος κυάνεος B. 183. — Pausan. 5, 16, 2; 3, 16, 2. — Paus. 2, 1, 7: ber Peplos im Dotischen Heiligthum ber Rymphen. — Nonn. 36, 315: έφλοίωσε χιτῶνας. — Apollon. Rh. 4, 424. Nonnus 16, 270: bie Chariten bem Dionysos. Alcman ap. Heph. de metris p. 39: Μῶσαι κροκόπεπλοι — Paus. 2, 17, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Paus. 7, 21, 7.

<sup>6)</sup> Ovid. Met. 6, 1-145. Serv. Georg. 4, 246.

<sup>7)</sup> Odyss. 8, 266-358.

<sup>8)</sup> Un diese Auffassung schließt sich an, mas bei Euripides Iphigen. Taur. 1432-1435. (Rirchhoff) Athene zu der Tochter Agamemnons spricht: "fortan wirst du der Brauronischen Ar-

bem Bilbe bes Spinnens und Bebens ift bie Thatigkeit der bilbenden, formenben Naturfraft bargestellt. Die Arbeit der großen ftofflichen Urmutter wird bem kunstreichen Flechten und Wirken verglichen, das dem roben Stoffe Gliederung, symmetrische Form und Feinheit verleiht. Bollendet treten die Organismen alle aus dem Schoofe der Erde hervor. Bon der Mutter haben fie das funftreiche Gewebe bes Leibes, bas jene mit unerreichbarer Meisterschaft im dunkeln Schooke des Stoffes bereitet. Darum verdient Terra vor Allen die Bezeichnung dædala. αολυποικίλη κούοη, artifex rerum, darum die Urmutter den Namen μήτης πλαστήνη. 1) Daraus stammt auch der Sand ihre hohe Bedeutung, namentlich ihre Beziehung au der Naturzeugung und der Mütterlichkeit des Stoffes. Als Sip aller Runftfertiakeit ift fie es. welche der roben Materie ihre Gliederung giebt, und mit dem Leben kualeich auch schöne Korm verleibt. Demetere recouargoor entspricht in der Auffassung dem Namen des weisen kunstreichen Chiron, der chthonischen Exxercepta (Tzetz. Lycophr. 480) und Xeigogovia, die felbst aus der Sand bervorgegangen, aus ihr wieder Alles entstehen läßt. Des lydischen Madchens funftreiche Finger behalten auch nach der Berwandlung all ihre Fertigkeit bei; Arachne wird nie aufhören in der Symmetrie und Feinheit ihres Neges die Schonbeit bes Naturgewebes darzustellen. 2) In der Gliederung der Sand liegt ihre Tuchtigkeit zur Fertigung der vollendetsten Arbeit. Darum galt nach Sueton bie gespaltene Sufe, durch welche Cafare Pferd fich auszeichnete, ale Borbedeutung der höchsten Macht, darum umgekehrt nach Plutarch der Mangel solcher Glies derung als eine Bestätigung der dämonischeverderblichen Natur des Esels. Wenn die griechischen Darstellungen des Ocnussymbols das schaffende Prinzip in

temis Priesterin sein, und bei ihr begraben werden; xal ninlar ayalua son Instructu sunsporz vyaz, as ar prvalues ir ronois vrzogazels lelaas ir olnois. Ebenso sieht man nun ein, was es sür eine Bedeutung hat, wenn nach Euripides im Jon 1145 Heracles aus dem Raube der Amazonen Apollo einen schöngewobenen Peplos weißt. Als Arbeit der Dianapriesterinnen bezeichnet er recht deutlich das Wesen ihrer Söttin als webender Naturmutter. — Noch mancher andere Zug alter Wythen, der sonst bedeutungslos schienen könnte, gewinnt jest Sinn, so wenn bei Hygin kab. 66 Peribsa den ausgesetzten Dedipus deim Kleiderwaschen sindet; wenn nach Schol. zu Pindar Pyth. 4, 450 Simonides die Argonausten um ein Kleid Wettsampse halten läßt; besonders aber, wenn nach Servius zu Ecl. 6, 48 die Prötiden aus Juno's Peplus die Goldsäden ausziehen und den Pstug meiden. Sie werden als Amazoninnen gedacht, welche dem männlichen Aratrum und der Naturzeugung, insbesondere der ehelichen, sich entziehen, dann aber von dem bachischen Welampus zu der Bestimmung ihres Geschlechts zurückgesührt werden. — Apulei. Met. 11, p. 260: Simia pileo textili.

<sup>1)</sup> Pausan. 5, 13, 4.

<sup>2)</sup> Dazu Heliodor. Aeth. 10, 25: μετὰ τοῦτον καὶ οι Σηρῶν προσήγοντο πρεσβευταὶ, τῶν παρ αὐτοῖς ἀραχνίων νήματα καὶ ὑφάσματα, τὴν μεν φοινοκοβαφή, τὴν δὲ λευκοτάτην ἐσθῆτα προσκομίζοντες.

Menschengestalt, das gerftorende unter dem Bilde eines Thieres darstellen, so tritt in diesem Gegensat Die Bedeutung der Sand noch scharfer hervor. Das Schaffen ift Runftfertigkeit, das Bernichten ein Werf rober Rraft. Jene rubt in der menschlichen Sand, diese wird der dämonischen Thiernatur zugewiesen. fo in dem Spinnen, Rlechten, Beben die Thatigfeit der Naturfraft, ihr funftreiches Formen und Geftalten gur Darftellung, fo erkannte man in jener Arbeit noch andere Bezüge zu dem Berte ber tellurischen Schöpfung. In dem Busammenwirken zweier Käden konnte man die Duplicität der Rraft, und die zu jeder Beneration erforderliche Durchdringung beider Geschlechtspotenzen erkennen. Roch beutlicher trat diese Bereinigung in der Technif des Bebftuhls hervor. Die Durchfreugung der Faden, ihr abwechselndes hervortreten und Berfcwinden,1) ichien ein vollkommen entsprechendes Bild der ewig fortgehenden Arbeit bes Raturlebens darzubieten. Wenn in feinem unterirdischen Burfelspiel mit Demeter Rhampfinit bald verliert, bald gewinnt, und dann bei der Rückfehr von der Göttin mit bem goldenen Sandtuch beschenkt wird, fo ift dieses selbst eine Darftellung bes Naturgewebes, in welchem Licht und Schatten, Bervortreten und Berschwinden als gleich nothwendige Faktoren erscheinen. Wenn ferner Arachne auf ihrem Gemebe porzugemeife ber Gotter Liebesab entheuer und ihre. Mifchung mit fterblichen Frauen darftellt, wenn Bephaift's Res Aphroditens Beilager mit Ares umftridt, wenn insbesondere Blithpia, Die gute Weberin, ale Geburtebelferin erfcheint, burch ein neun Ellen langes Band fich bewegen läßt, ber freisenden Leto beizustehen, und von den delischen Jungfrauen vor der hochzeit Spindeln mit Saarloden umwunden zum Geschent erhalt: 2) fo zeigt fich hierin aufe flarfte, welche erotische Bedeutung der Webearbeit und dem gefreuzten Ineinanderschlagen der Faden gutommt. Ale Rreugung wird, wie wir fruber zeigten, Die Begegnung der beiden Gefchlechter gedacht, und durch die Sieroglophe des Rreuges Die geschlechtliche Mischung von den Alten vielfältig dargestellt, so daß nicht nur Die Dioscuren, sondern namentlich auch die Efesinische Diana häufig bas Rreus führen. Darauf ruht die Bedeutung des ägyptischen Tau, diejenige der Mantelspangen, - im Mythus von Damia und Auresia und dem des Dedipus, - welche die Frauen den großen Muttern und Chegottinnen darbringen, darauf die der Dotana und des ihnen entsprechenden sororium tigillum, darauf nicht meniger Die Bedeutung der Rreugwege und ihre Begiehung zu der chthonischen Secate. In

<sup>1)</sup> Bon ber amazonischen Eprene sagt Pindar Pyth. 9, 33: ουδ' ίστων παλιμβάμους έφι-λησεν όδούς, ein Ausbruck, ber für bas Wesen ber männer- und liebefeinblichen Amazonen von boppelter Bebeutung ist.

<sup>2)</sup> Nachweisungen bei Gataker zum Antonin. 4, 26, p. 112 s. Kreuzer Symbol. 4, 132.

aleicher Beise treffen sich die geminæ telæ der Beberin; aus ihrer Bereinigung entsteht das Gespinnst, deffen vielfarbige Bilder den bunten Teppich der Erdoberfläche darftellen. In Fortsetzung der gleichen Grundanschauung bezeichnet Ein Wort das uopior gerauxetor und den Webefamm, deffen gabne die einzelnen Raben trennt. Kreis vereinigt biese beiden Bedeutungen, und in dem Namen Circe (von xeoxic, pecten) 1) laufen die Begriffe von Weberin und Naturmutter gleicher Beife jufammen. Es ift mir hochft mahrscheinlich, daß das auf fo vielen Initiationsvasen erscheinende, leiterartig mit Sproffen versebene Gerathe seine mpstische Bedeutung aus berselben Grundlage ableitet. Ursprünglich bem Lanis ficium bestimmt, gelangt es nach Eusebius zur Aufnahme in die bacchischen Myfterien, und kann hier keine andere Begiehung haben ale Diejenige, welche der Bollebereitung und Beberei im Allgemeinen zukömmt, die physisch-erotische der Begattung und Raturzeugung überhaupt. In diefer ruht nun ferner die Idee von Katum und agenouern. In das Gewebe, aus welchem jeder tellurische Drganismus besteht, wird der Faden des Todes mit hineingewoben. Untergang ift das oberfte Naturgeset, das Katum des ftofflichen Lebens, vor dem selbst die Botter fich beugen, das zu beherrichen fie fich nicht ruhmen konnen. Go wird bas Gewebe ber tellurifchen Schöpfung jum Schidfalsgespinnst, ber gaben jum Trager bes menschlichen Loofes, Gileithnia, Die Geburtshelferin, Die gute Spinnerin, zur großen Moira, Die an Alter felbst Kronos übertrifft.2) Rettend er-Scheint der Faden in seiner Berbindung mit der dionpsischen Ariadne-Approdite, verderbenbringend jener, der beim Seiligthum der Erinnpen entzwei bricht, und diejenigen, welche nach der Rylonischen Unruhe seinem Schute sich anvertraut hatten, der Buth des Bolfes preisgiebt. Auf diese Anschauung grundet fic jene, welche in Selena's und Eriphyle's Schleier, nicht anders als in ihrem Saleband, ebenso in dem giftgetranften Gemande, mit welchem das Beib dem weiberfeindlichen Beracles den Untergang bringt, das verderbende Schicksaletuch erkennt, die Tänien vorzugeweise ben Grabern und den unterirdischen Mächten weiht, den uranischen Gottheiten in ihrer siderischen Natur den Webstuhl, den Träger bes in den Geftirnen geschriebenen höchften Schöpfungegefepes beilegt, und endlich, wie das Weltgebäude überhaupt, fo insbesondere das menfchliche Leben ale ein großes Schicksalegewebe barftellt. 3) Alle Diefe Auffaffungen geben auf Gine Grundanschauung, nämlich auf jene erfte, rein phyfische Idee von fpinnenden und webenden Geburtemuttern gurud. Daraus erhalt nun das

<sup>1)</sup> Heyne im Excursus I. au Aeneis 7. Ovid, M. 6. 58.

<sup>2)</sup> Pausan. 8, 21.

<sup>3)</sup> Euripid. Orest. 12.

Seilflechten ber Baneapris von Acanthus feine fprechende Bedeutung. 1) Auch bier ift die ichaffende und gestaltende Naturarbeit symbolisch bargestellt. Der robe Stoff erhalt in ben Sanden des Seilflechtere tunftliche Gestalt. Er nimmt Form und individuelle Bildung an. Aus zwei Schnüren wird das Seil zufammengeflochten. Die Zweiheit der Gefchlechter, der Duglismus der beiden Lebenspole, die das Gespann der Schöpfung als Zwillingebruder mit unerreich. barer Schnelligkeit fortreifen, tritt gur Ginbeit gusammen und giebt der fichtbaren Schöpfung, dem oparos xoouos, feine erste Entstehung, seine stete Erneuerung und ewige Berjungung. Aber Diefes Gewebe ift noch ein agna robes. Rein feiner Faden, fein funftreiches Gefpinnft geht aus der Sand bes fleifigen Mannes hervor. Diodor fpricht von einer ασχή σχοινίου μακρά, Baufanias und Undere bon σχοινίον, θωμιγέ, funis. Ale grobes, roh jusammengedrehtes, machtiges Seil erscheint Denus Gespinnst auf allen unsern, in Abbildung mitgetheilten Dentmalern. Diese Gigenthumlichkeit ift nichts weniger als gleichgiltig ober unbebeutend. Wie nach ber alteften, inebefondere nach ber orphischen Theologie eine Entwidlung des Stoffes vom Formlofen jur Form, vom Unvolltommenen jum Bolltommenen, vom thaotisch Roben zu immer feinerer Gliederung und Organisation stattfindet, und erst im Fortgang einer von unten nach oben weiterichreitenden kosmischen Ausbildung bas Schone jur Darftellung gelangt: fo zeigen auch die Geburten des tellurifden Stoffes eine Abfolge bes Werbens, in welcher eine ftufenweise Entfaltung vom Roben jum Runftlichen, von der unvollkommenen gur feinern Gliederung bemerkbar wird. Auf das einfache robe Seil folgen feinere Gewebe, bis in den mit funftlichen Bilbern ber Erbe und Bötterwelt durchwirften durchsichtigen Gewändern die hochfte Runftvollendung ber Götterhand gur Offenbarung gelangt. In dem Liede, worin der Lesbier Leufos Aphrodite's Rampf mit Athene um den Breis in der Bebfunft befingt, wird dieser Unterschied des groben funftlosen und des feinen zierlichen Gespinnftes in febr bedeutsamer Beise bargestellt. Approdite, die Urmutter ber roben tellurifchen Zeugung, vermag Ballas vollendete Fertigkeit nicht zu erreichen. Unerfahren in foldem Werke zeigen fich ihre bande. Die Faden, welche fie zu Stande bringt, erreichen die Dide jener aus Beiden geflochtenen Seile, mit welchen der greife Schiffbauer Die 3mifchenraume ber ichlecht gefügten Balfen feines Kahrzeuges ausfüllt. Die machtigen, roben Gespinnste ber zu feinerer

<sup>1)</sup> Für die Uebung dieser Kunst in Aegypten haben wir ein merkwürdiges Zeugniß des Eugripides in den Trojanerinnen am Ansang, wo die gestochtenen Schissstaue eine Kunst Aegyptens genannt werden. Dazu vergleiche man Schol. Pind. 4, 376, wo von den kolchischen Aegyptern bemerkt wird: exovoi de nat divorpovoi riv nadamy Sones Alpinerio.

Arbeit nicht geschickten Göttin erregen Athenens Gespotte. Unvollendetes Bertes eilt Aphrodite wieder jurud nach Coprus, und unter ihrem Ginfluß beginnt bas Werk der tellurischen Zeugung von Neuem. Nonnus, Dionys. 23, 234-334. Es ift flar, daß hier zwei Stufen ichopferischer Naturthatigkeit unterschieden werden. Aphrodite webt aus roberm Stoff der tellurischen Bebilde grobes Geflechte, Athene feinere Gewander vollendeter Schonheit. Jene gehoren ber Erde, find aphroditischer Erdzeugung, wie fie in den faftreichen Beidengeftrauchen feuchter Tiefen sich darstellt, Ebenbild; diese erreichen eine höhere Stufe der Bolltommenheit, die himmlische. Jene bleiben unvollendet, und werden wieder aufgelöst (v. 255: sogor nallilvror), vollkommen dagegen ift, was aus Athenens banden hervorgeht. Dort liegt ftoffliche Befruchtung verbunden mit den Schmerzen ber Geburt bem Berke ju Grunde (v. 295. 306. 328.) Auf Pallas Seite ift rein olympisches Dasein, frei von aller ftofflichen Luft (v. 287-295), frei von Beburteichmergen, wie die Göttin felbst nur einen Bater, ihren Zeus fennt. In dieser ganzen Darstellung tritt die Bedeutung des Seilgeflechts recht deutlich hervor. Runftlofem Stride gleicht Uphrodite's Wert. In Berbindung mit ben Urmuttern tellurischer Zeugung wird das Seil Darftellung der ftofflichen Geburt, Symbol ber Erdfruchtbarkeit, Sinnbild ber aus der groben Materie ber Erde ausammengefügten chthonischen Gebilde. In solcher Bedeutung könnte es allen Urmuttern von Aphroditens Urt und Wesen mit gleichem Rechte beigelegt werden. Wenn diefe ftatt deffen meift webend dargestellt find, fo fehlt es doch feineswegs an Beispielen bes Seilattributs. Schluffel und Seil seben wir in ben banben einer breigestalteten Secate. 1) beren Abbildung Causseuß im Museum romanum sectio secunda tav. 20-22 mittheilt. Beibe Symbole finden ihre Erklarung und Rechtfertigung in Secate's allbefannter tellurischer Mutternatur, durch welche fie ju Geburt, Rinderpflege, und jeglichem ftofflichen Seegen in die nachfte Begiehung, mit Artemie, Gileithpia, Beftia2) aber in die genaufte Berbindung tritt. Die Bagrung von Schluffel und Seil in den Banden berfelben Geftalt ift wohl begrundet. Wenn auch Ergebniffe zweier verschiedener Unschauungen. find fie bod Bezeichnungen berfelben Gigenschaft, nämlich ber in fruchtreicher Eröffnung bes weiblichen Schoofes bewährten Mutterlichkeit. In diesem Sinne führt mehr als eine der stofflichen Urmutter den Schlüssel. So außer der Nomphe bei Pausanias 5, 20, 1 auch Artemis, von welcher ber Ausbruck adoborged auf bie

<sup>1)</sup> Pausan. 2, 30. 2.

<sup>2)</sup> Euripid. Medea 400. Apul. Met. 11, p. 257. Dben S. 150.

ihr gleichgestellte Briefterin übergegangen ift. ') Go 3lithpia,2) fo Athene. 3 Alle junachft in jenem ftofflichen Sinne, welchem jufolge Ovid F. 4, 87 den Mongtenamen Aprilie von der Eröffnung des Erdenschoofes verfteht. In derfelben Bedeutung wird ber Schluffel auch Janus und habes, bem aus ber Erde Schoof Reichthum fpendenden Pluton beigelegt. Wenn Pausanias 5, 20, 1 die Berbindung des Schluffels mit Pluto dadurch ju rechtfertigen fucht, daß es ja Diefer Gott fei, der die Unterwelt verschließe, fo gehört diefe Erklarung in die Reibe vieler ahnlicher, welche die unflar gewordenen Grundanschauungen frubefter Beit burch außerliche Bezuge erfegen ju tonnen glaubten. Der gleiche Borwurf trifft Diejenigen unter ben Reuern, Die auch fur Secate's Berbindung mit Seil und Schluffel ju ahnlichen Gedankenverbindungen ihre Buflucht nehmen. So will Cauffeus in beiden Attributen den Ausbruck der finftern Todesbeziehung jener fcredlichen Göttin, Gerhard \$. 568 "eigentlich unterweltliche Symbole" erfennen. Funes quoque ad pænas infernales referuntur, clavemque optime comitantur, siquidem, quod ligatum est et clausum, effugere haud facile potest. Bie weit entfernt diese Auffassung von der mahren Bedeutung des Stricksymbols ift, zeigt ihre Bergleichung mit der oben entwickelten Unschauung der Alten von flechtenden, fpinnenden, webenden Raturmuttern. Strid und Schluffel haben allerdinge eine vorwiegend chthonische, und, wenn man ben Ausdruck trop feines Doppelfinnes für paffend erachtet, wefentlich unterweltliche Begiebung. Diefe zeigt uns das Raturleben junachft in feiner heitern, nämlich auf Geburt, Kruchtbarkeit, Gedeihn der Erdzeugung gerichteten Seite. In dem Stricke wird die flechtende, gestaltende Thatigkeit ber großen Erdmutter bargefiellt; Die Idee eines streng maltenden, alles Gewordene dem Untergange zuführenden Schicksals schließt sich als nothwendige Erganzung an jene erste Mutteridee an, und zeigt Die lebengebende Naturpotens auch im Lichte ber großen Moirg, die in das Gewebe jedes irdischen Daseins den Todesfaden mit einflicht. 4)

3.

Die bisherige Auseinandersepung erhebt den mahren, ursprünglichen Sinn bes im Ril-Lande heimischen Naturspmbols vom feilflechtenden Greife über allen

<sup>1)</sup> Euripid. Iphigen. Taur. 1431. 131. Bergl. Spanheim ad Callimachi h. in Cerer. 45. 2) Hymn. Orph. 2, 5.

<sup>2)</sup> Plin. 34, 8, 14, worüber Kreuzer, Symb. 4, 196-199, Gerharb, Myth. S. 248. 8 au vergleichen find.

<sup>4)</sup> Ueber die Bebeutung des Seiles in der germanischen Mythologie verweise ich auf Mannhardt, germanische Mythen, Berlin 1858, wo man in dem Register unter dem Worte Schickalsseil die bezüglichen Stellen angegeben findet.

Ameifel. Bir durfen es ale vollständig gefichert betrachten, daß in jener Sieroglophe die schaffende und gestaltende Thatigfeit der stofflichen Rraft ihren Musdruck gefunden hat. Dadurch gelangt nun eine unscheinbare Gingelnheit des Campana'schen Bildes zu großer Bedeutung. Die auf Tafel 1 gegebene Abbildung zeigt, daß ber Greis in der Umgebung boch aufschießender Sumpfpflangen feine nie endende Arbeit verrichtet. Man konnte in dieser Ginzelnheit eine Unbeutung ber sumpfigen Tiefen bes acherontischen Stromes erkennen. Wird boch Denus auf jenem Grabfriese den großen Duldern der Unterwelt beigefellt, mitbin felbit als Bewohner des ichredenerfüllten Sades dargeftellt. In der Lefche ju Delphi hatte ja Bolyanot nach Baufan. 10, 28, 1 den Acheron ebenfalls durch ben aus feinen Schlammgemaffern reich aufschießenden Schilfröhricht, 1) und burch die Schattenfische kenntlich zu machen gesucht. Aber damit ift die Bedeutung jenes Beiwerkes für die Ocnusdarstellung noch nicht erschöpft. Für diese hat die Nahe der unterirdischen Schlammgrunde und ihrer Sumpfvegetation eine gang besondere Bichtigkeit. Sie zeigt uns das Material, aus welchem der Strid geflochten wird, und bringt in folder Beife das robe Geflechte des Seiles mit ber tiefften Stufe ber Naturzeugung in einen nothwendigen innern Zusammenhang. Pausanias nennt das Geflechte oxowior, Plinius spartum. Tyowlov ist ein aus dem oxodros (6 und 7) geflochtenes Seil. Tyodros felbst führt den Beinamen sleia. Dioscorides Neol ülys iarquigs 4, 52 Neol oyoivov sleias theilt das gange Geschlecht in zwei Sauptarten ein: Die eine of vorong, Die oben fpit julauft, die andere olog zowos, fleischiger und dicker ale bie erftere. entivrechenden lateinischen Namen für das gange Geschlecht giebt Dioscorides Juncus marinus. Die Berarbeitung Diefes Juncus ju Striden bezeugt Plinius 19, 2, 19: Junco Græcos ad funis usos, nomini credamus, quo herbam eam appellant, oxyschenon, holoschenon. Die oxotros und oxotror zusame mengehören, fo fteben fie auf dem Grabbilde neben einander. und das daraus gefertigte Bert werden mit Ginem Blide umfaßt. Ja in bem lateinischen Borte Juncus zeigt fich noch eine weitere Beziehung beiber Gegenftande. Das Jungere, worin des feilflechtenden Ocnus Arbeit besteht , bat der Sumpfpflanze ihren Namen gegeben. Juncus ist von jungere abgeleitet. Die Unschauung, aus welcher diese Sprachverbindung bervorgegangen, ruht nun nicht barin, daß Juncus vinciendo jungendoque utilis ift; noch weniger barin, daß man aus ihm vorzugliches Seilwert anfertigen fann. Bielmehr ift es die Borftellung von der Raturthatigkeit felbft, welche der oxodog bleia ben Ramen

<sup>1)</sup> Paus. 5, 14. 4. Asopus liefert die besten oxoivos. Virgil. Ecl. 6, 72. Philostrais Gemälbe ed \$1.7. Imag. 1, 9.

juncus zu Stande brachte. Dafür legt das Denussymbol, dafür die allgemeine Unnahme flechtender, fpinnender, webender Naturmachte Zeugniß ab. Bie der Greis durch Busammenflechten und Berbinden zweier Schnure den Stric anfertiat. so ist die Sumpfoflanze durch eine in gleicher Beise gedachte Thätigkeit ber Natur zu Stande gekommen. Der Ausdruck Juncus ruht auf ber gleichen Borftellung, welche in bem feilflechtenden Alten ihre funftlerifch-bildliche Darftellung gefunden bat, und die auch in avon ra aderra bei Aefchplus, Berfer 719 wiederkehrt. - Statt ogonior gebraucht Plinius spartum. Auch Dieses Wort bezeichnet nicht nur den Strict, fondern ebenfo das Material, aus welchem er gefertigt wird. Spartum fommt ale Name einer juncusartigen Schilfpfignze por Dioscorides 4, 158 giebt eine Befchreibung, welche dem Aussehen der Bflange auf unserem Grabbilde besondere entspricht: θάμνος φέρων ράβδους μακράς, ἀφύλλους. στερεάς, δυστραύστους. Plinius 19, 2, 7 widmet dem spartum eine ausführliche Beschreibung. Herba et hæc sponte nascens et quæ non queat seri juncusque proprie aridi soli, uni terræ dato vitio; namque id malum telluris est. nec aliud ibi seri aut nasci potest. Seine Benühung fam guerft bei ben Rarthagern in Uebung. Spanien bot es in vorzüglicher Qualität. Dem Beisviele ber Rarthager folgten die Romer. 1) Auch der Ausdruck spartum verdient Beachtung. Er ruht auf oneigen, so gut als Inagroi, sporium und spurii, Spercheios, Spermo, ber Rame bes lydifden Chebrechers. Aber welcher Gedankenzusammenhang verbindet spartum und oaeloew? Saben wir doch eben aus Blinius Ungabe vernommen, daß die spartum genannte Juncusart zu benjenigen Bflangen gehört, die nicht gefat werden, die ohne bes Menschen Buthun aus der Erde emporschießen, ultro, injussa, aoxagra, Ausbrude, durch welche Birgil Diese niedere Stufe der Erdzeugung von der laborata Ceres unterscheidet. 2) Solche ohne Bflug und ohne Aussaat frei sproffende Bemachse sollten von onelper sparta genannt fein? Das Auffallende, welches bierin liegt, durfte durch einzelne in der erften Abhandlung niedergelegte Andeutungen bereits beseitigt sein. An dem Schilffult der Jogiden haben wir die Berbindung der Sumpfzeugung mit dem ausfchließlichen hervortreten des Mutterthums erkannt. 3) Die Geschlechtsmischung ber bei den großen Raturpotenzen, welcher Binfen und Röhricht ihre Entstehung verdanken, ift jene betärische Begattung, bei welcher die Frucht nur eine Mutter kennt, die aktive mannliche Botenz dagegen als individuell unbestimmter Samann. ihre Thatigkeit gang allgemein als onelgeer aufgefaßt wird. Die Sumpfzeugung

<sup>1)</sup> Liv. 22, 20.

<sup>2)</sup> Serv. Aen. 8, 181.

<sup>3)</sup> Oben S. 34. Plutarch im Theseus 11.

felbft ericbien und ale Borbild bes menschlichen Betarismus, ber unebelich Gezeugte vielfältig nach Analogie der Sumpfpflanzen gedacht. Der Name Spurius und Znaoro's, der den von unbefanntem Gamann Gezeugten bezeichnet, fann bemnach wie von den Menschen, fo auch von den Sumpfpflanzen, überhaupt pon jeder ultronea creatio, gebraucht werden. Rach Diefer Gedankenverbindung läßt fich der Begriff des oneigen fehr paffend auf den wilden Röhricht anwenben, und gur Grundlage ber Bezeichnung spartum erheben. Bas durch fie ausgesprochen wird, ift der hetarifche Charafter ber in des Sumpfes Tiefen bor fich gebenden Geschlechteverbindung. Spartum und Enaproi find nach berfelben Auffaffung genannt, und beiden ichließen fich Spurii an. Gin außerlicher Rufammenbang fehlt den durch diefe drei Worte verbundenen Gegenftanden gang. Bas haben Sparter, unechte Muttersöhne und Schilfpflanzen mit einander gemein? Laffen fich wohl drei Dinge benten, benen in gleichem Grade jede Berwandtichaft abgeht? Meußerlich gewiß fann niemand an eine Busammenftellung denken. Aber etymologische Berwandtschaften ruben gar oft auf viel tiefer liegenden Beziehungen. In dem vorliegenden Kalle ift es die Grundanschauung von dem Befen tellurifcher Zeugung, welche das Berfchiedenartigfte fich naber bringt und die Wortbildung geleitet hat. Wir werden der entwickelten Idee bald noch weitere Ausführung zu geben Gelegenheit finden. Für die Denusvorstellung wird fie in mehr als einer Beziehung lebr = und folgenreich. - Die man die Berbindung von juncus mit jungere gang außerlich ju erklaren verfuchte, fo ift auch der Busammenhang von spartum mit oneiem in Ermanglung tieferer Ginfict in ber willführlichften Beife vermittelt worden. Sarduin ju Plinius denkt sich die Sache so: Spartum a onelew, non qua serere significat. quia spartum non seritur, sed qua conserere, innectere, quia nectendis funibus maxime inservit. Bu folden Scheinerklarungen gelangt eine Biffenschaft, Die fich nie bemubt, der antifen Gedankenwelt felbft naber gu treten.

4.

Bringen wir nun die eben entwickelte Bezeichnung des seilstechtenden Ocnus zu Sumpf und Sumpfpflanzen mit der früher festgestellten Bedeutung des Stricks nnd der Flechtarbeit in Berbindung, so gewinnt das Natursymbol, welches an der Festversammlung zu Acanthus alljährlich vor dem ganzen Bolke bildlich dargestellt wurde, einen immer sprechendern Sinn. Der Gedanke, welcher in dem arbeitsamen Alten ein Sinnbild der schöpferischen Naturkraft erkennt, erhält nun eine genauere Bestimmung. Die Stuse tellurischer Zeugung, welcher das Ocnuspmbol zunächst entspricht, ist nicht jene der laborata Ceres, sondern die tiefere

ber burch feine menschliche Beihulfe vermittelten Begetation, wie fie in feuchten Riederungen, jumal in Sumpflandern, am üppigsten gedeibt. Ericheint ber Aderbau ale eine bobere Entwicklung bee Menschengeschlechte, und Demetere goldene Frucht ale ber edelfte Ertrag des mutterlichen Erdichooges, fo haben dagegen Schilf und Röhricht bes Sumpfes dadurch befondere Bedeutung, bag fich in ihnen das Werk der Raturzeugung in feiner vollen Gelbstftandigkeit und Urfprunglichkeit bem menschlichen Blide barftellt. Wenn in Ronnus 11, 370 f. ichoner Schilderung Ralamus bes Maander Sohn, und Rarbus um den Sieg ringen, und Rarpus ihn gulest bavontragt, wenn des Binfenmannes Schoneus Tochter Atalante die Schoeneia virgo burch ben Rauber ber goldenen Aepfel um ben Siegestrang gebracht und Sippomenes gur Beute wird: ) fo ift in biefen beiden Mythen der Triumph des alle bobere Rultur bedingenden Aderbaulebens über die tiefere Stufe der Erdzeugung, der ehelichen Berbindung über bas bloß hetarifcher Gefchlechtsmifchung bingegebene Umgzonenthum des Dab chens in schönster Beife dargestellt; die Bedeutung des Sumpflebens und der felbsiftanbigen Erdvegetation für die alte Naturreligion bleibt aber baneben in ihrer vollen Wichtigkeit fteben. Sie liegt in der völlig selbsiffandigen Thatigkeit ber großen ftofflichen Rraft, welche alle menschliche Theilnahme fernhält, und ohne daß geadert, gefaet ober geerntet wurde, in ewigem Rreislauf das Bert ber Beugung, Mehrung und Forterhaltung von fich aus verrichtet. In dem Schaufpiel, welches bas Sumpfleben bem erstaunten Blide ber ersten Menfcheit barbot, trat die ganze Allgewalt tellurischer Schöpfung hervor. Rein Saame hat ben Mutterschoof der Erde befruchtet, tein Bflug die Furche geöffnet. Aus eigener Rraft fendet der Stoff, mas er in dunkler Tiefe bereitet, vollkommen gebildet and Licht bes Tages empor. Die Salme machfen, gelangen ju ihrer bochsten Entwicklung, altern, sterben ab, und werden durch neu aufschießende erfest, denen der gleiche Rreislauf der Entwidlung bevorsteht. Das Prototyp alles irdischen Lebens schien barin vor Augen gestellt, wie Hippocrat. Diæt. 1, 5 Pflanzen und Menschen in Bergleichung fest. In der Begetation des Sumpfes und in ihrem ewigen Rreislauf offenbarte fich bas Gefet, bem auch bie Thierund Menschenwelt unterliegt. Daffelbe Entstehen aus dem Mutterschoofe des Stoffes, daffelbe Burudfehren in das Dunkel beffelben, diefelbe Erhaltung emiger Jugend bes Gefchlechts durch bas emige Absterben bes Individuums. Diese reiche Gedankenfulle ift es, welche bie alte Welt in dem Bilbe bes ewig aus Sumpfpffangen fein Seil flechtenden Denus niedergelegt bat. Die febr bes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ovid. Trist. 2, 399. Met. 10, 609. Her. 16, 263. Am. 1, 7, 13. Sidonius Apoll. Carm. 14, 14.

Nil-Landes phyfifche Natur gerade biese Auffassung und die aus ibr bervorgegangene Symbolit befordern mußte, liegt auf der Sand. Unter dem Ginfluffe jener Erscheinungen, welchen Aegypten sein Dasein und all seine Fruchtbarkeit verdankt, ') bildete fich dort jene Anschauung, die in den chthonischen Gewäffern den Träger der phallischen Rraft, in der Erde den weiblichsempfangenden Stoff, in der Berbindung beider, wie fie die jährliche Ueberschwemmung berbeiführt, ben Aft zeugender Geschlechtsmischung erblickt.2) Die Zeugniffe der Alten find so zahlreich, daß wir uns mit der Bervorhebung einiger weniger begnügen. Zu Birgile Worten Speluncisque lacus clausos (G. 4, 364) bemerkt Servius: Hæc autem non sunt per poeticam licentiam dicta, sed ex Aegyptiis tracta sunt sacris: nam certis diebus in sacris Nili, pueri, de sacris parentibus nati, a sacerdotibus Nymphis dabantur: qui cum adolevissent, redditi narrabant lucos esse sub terris, et immensam aquam omnia continentem, ex qua cuncta procreantur. Unde est illud secundum Thaleta: Oceanumque patrem rerum.3) Die aleiche Zurudführung der jonischen Lebre auf andtischen Glauben begegnet bei Plutarch de Placit. phil. 1, 3 und de Iside et Osiride 34. Die Briefter behaupten, lesen wir bier, daß homer sowohl ale Thales den Grundfan, bas Baffer fei der Ursprung und Anfang aller Dinge, von den Aegyptern genommen batten, denn Okeanos fei Ofiris und Thetys die Ifis, welche alle Dinge ernabre und erhalte. Dionpfos werde von den Griechen Spes genannt, ale ber Berr der feuchten Ratur, der mit Dfiris jusammenfalle. Statt Dfiris ichreibe Bellgnicus Spfiris, eine Bezeichnung, Die nach Reiste ohne Zweifel von bais ober browers abgeleitet fei, und die gewiß auch von den agyptischen Brieftern berftamme.4) Demnach erscheint der Ril in feiner befruchtenden Rraft felbit ale Dfiris phyfische Unterlage (c. 33). Seine Wogen wälzen des männlichen Gottes zeugenden Bhallus (c. 17) mit fich fort, 5) wie auf dem Mannheimer Bronzebilde ber jonische Poseidon phallisch dargestellt und als App) rov navror bezeichnet ist.

<sup>1)</sup> Diodor 1, 37. Herodot 2, 21. Besonders Eustath. zu Od. 7, 120, p. 275 ed. Bas. Ueber die verschiedenen Namen Aegyptus, Melo (dazu Chemi) Geon, Φοουοων, Χουσσοφόσας, Siris sehe man Jablonski, Pantheon Aegypt. Pars. 2, p. 147—164. Kreuzer, Symb. 2, S. 29. Note 2.

<sup>2)</sup> Den S. 61; Damascius de princip. p. 381. Kopp. υδως καὶ γῆν, δύο ταύτας ἀς-χάς. — Herod. 4, 76; 5, 17. 18; 7, 133. Aelian. v. h. 1, 12. Plutarch apophth. initio. Lycophr. 1378—1387.

<sup>் 3)</sup> II. 14, 200. 304. Besonbers Aristot. Met. 1, 3. Dazu Schwegler 3, p. 30—33. Cic. N. D. 1, 10.

<sup>4)</sup> Bergl. Plut. Symp. 4, 5; 6, 1; 8, 5. Parthey zu Is. unb Os. p. 227. Aug. C. D. 7, 21.
5) Bhallifide Borflellungen zu Karnak, Antiquités de l'Egypte. vol. 2, pl. 64. A. III. Kreuzer, Symb. 2, ©. 31. Jamblich. de myst. 1, 11. p. 38. Parthey.

Bie Ofiris in dem Rilftrom, fo wird Ifis in dem von den überfluthenden Bemaffern befruchteten gandestheile erkannt. (c. 30. 53.) 1) In der Berbindung Beider liegt der Aft der tellurischen Begattung, die fich vollendet, wenn die Feuchtigkeit im Schoofe bes Stoffes aufgenommen und verschwunden ift. In Nachahmung Diefes Naturvorgange mifchen Die Briefter in goldenem Raftchen Erde mit Baffer, gießen fie auch zu Acanthus die Wogen bes Rile alltäglich aus 360 Urnen in ein burchlöchertes faß (Diodor. 1, 97), eine Rulthandlung, welche die Unfüllung und Befruchtung des Erdichoofes mit bem zeugenden Raf finnbildlich barftellt, und fo dem Mythus von Sphimedea's Liebe ju Boseidon und dem Gebrauch, welchen fie von des Meeres Bogen machte, 2) der Idee nach völlig entspricht. Wenn in diefen Anschauungen das tellurische Baffer als das Bringip der Schöpfung erscheint, so daß auch die Sonnenmacht zu jenem in ein Berhaltniß der Unterordnung und Abhängigkeit tritt,3) und nach Cicero de nat. deorum 3, 16 selbst die ganze Götterwelt aus dem Strome bervorgebt: so wird in consequenter Entwidlung des Gedankens der Sumpfichlamm jum Sig und Trager aller irdischen Fruchtbarkeit erhoben. In dem Sumpfichlamm erscheint jene innige Berbindung von Erde und Waffer, die auch der feuchten Siegelerde, wie fie die Topferstochter dem Releus anbietet, die Bedeutung der Befruchtung des Beibes durch den Mann verleiht. Die Alten heben jene hohe Bedeutung der Schlammaemaffer vielfaltig bervor. Bhilostrat im Leben des Apollonius 6, 6 führt die hohe Berehrung des Ril darauf jurud, daß die Megppter ibn für ein Gemifch von Baffer und Erbe ansehen. Bergl. 6, 23. Dit dem Ril theilt der Indus diefelbe Natur 6, 1; 2, 18. Gleich ihm überschwemmt er alljährlich das La d, führt Erde mit fich, erzeugt ahnliche Thiere und Gewachse, und erscheint ale die Urfache alles Erbfeegens, fo bag ibm, wenn er zu fteigen beginnt, Stiere und schwarze Pferde geopfert und ein goldenes Rornmaß feinen Fluthen überliefert wird. 2, 19. Seliodor 9, 9 schließt fich Philostrate Angabe an. In feiner Befchreibung ber Neilog, welche die Unschauung ber Aegyptier mit besonderer Rlarbeit ausführt, wird auf Die in jenem Strome verwirklichte innige Berbindung des feuchten und trockenen Elements besonderes Gewicht gelegt. In

<sup>1)</sup> Heliodor, Aeth. 9, 9. p. 293 ed. Mitscherlich. Macrob. Sat. 1, 20. 21. Serv. Aen. 8, 696 Isidor. Or. 8, 11. — Herod. 2, 59. Diodor 1, 10. Steph. Byz. v. Bovoious. Clem. Alex. Strom. 1, p. 322. Phurnut. de nat. Deor. c. 28.

<sup>2)</sup> Apollod. 1, 7, 4. Pausan. 10, 28, 4. Karijcher Rult. — Jul. Valer. R. G. Al. 3, 85.

<sup>3)</sup> Plinius 2, 68. de Pythiæ oracul. p. 400. Euseb. Præpar. Ev. 3, 11. Clem. Alex. 5, p. 566. Plut. de Is. et Os. 11, wo die Berbindung der Sonne mit dem Lotus auf die Ansicht der Negopter zurückgeführt wird, daß jene durch die Feuchtigkeit entzündet werde. Ebenso c. 41 am Ende. Heliod. Aeth. 9, 9. Jamblich. de myster. 7, 2. p. 249 — 251 und p. XL Parthey.

Diefer rube alles Lebens Grund, in ihr die Göttlichkeit bes Rluffes, bem auch Die übrigen Elemente der Raturzeugung dienstbar feien. Gehr bezeichnend ift ber von Laurentius Lydus de mensib. 4, 40, p. 204. Rôther, p. 84 Schow mitgetheilte Muthus. Του Νείλου την ετήσιον επίδοσιν των ύδάτων άργουμένου ποτέ, καλ ταύτη των Αίγυπτίων απολλυμένων, δαίμων τις αγαθός 1) εις ανθοφπον φανείς, όλον τό σωμα πεπηλωμένος, έξεβος τοις Αίγυπτίοις άναβλύσαι τον Νειλον, και αίτον έμπεσειν τοις υδασι: των δε απιστησάντων, έργω δε τ'άληθές ευρόντων, έρρτη παρ αίτοις τε και παρά τοις Έλλησιν ώρισθη, λεγομένη πηλούσιος. Μικράς Άθύνας έκάλουν την Φιλαδέλφειαν διά τάς έορτας και τα ίερα των είδωλων. Mit Schlamm überzogen stellt sich der Nilgott den Blicken der Sterblichen dar. Daraus erblüht dem Lande von neuem Külle der Fruchtbarkeit. Unlig ist die Bezeichnung dieses lutum, daher Pelusium, und eogra αηλούσιος. Im αηλός liegt die ganze Kraft der Naturzeugung. 2) In dem elischen und theffalischen Unvewig und in Unler's, der unsterblichen Thetis sterblichem Befruchter, liegt der gleiche Stamm und die gleiche Religionsanschauung vor. Der Rluß und der nach seinem Borbild gedachte Achilleus-Erzeuger ift der begattende Phallus des theffalischen Tieflandes, das mit Sümpfen und stagnierenden Gewässern angefüllt, in den Ufergegenden die größte Fruchtbarkeit zeigt. Bo im Schlamme Erde und Waffer fich durchdringen, entstehen die Frosche, die in ihrer Amphibien=Natur des Sumpfes zwiefachen Bestandtheil wiederholen. und ale λιμναία κορνών τέκνα (Aristoph. Ranæ 211) dem schönsten der Sellenen als Beliden an die Seite treten: eine Idee, welche der ursprünglichen chthonifd-poseidonischen Religion entspringend, in ber Batrachompomachie (v. 19, 111.) als Barodie wiederkehrt. Der mit Schlamm überzogene Nildamon erinnert an Oduffeue, welcher in ahnlicher Berunftaltung nach erlittenem Schiffbruch vor Naufikaa erscheint:

Σμηρδαλέος δαύζζοι φάνη κεκακωμένος άλμη. 3)

Ein Zug des Mythus, der dadurch besondere Bedeutung erhält, daß er sich der Bezeichnung Navas, welche der Laertiade in Stalien führte, anschließt. Rani aber heißen jene in vorwiegend phallischer Bildung und Natur gedachten Erdbamonen, welche den Pygmeen des Nil-Landes, den Pataiken Phoniziens genau

<sup>1)</sup> Nach Philostrat vita Apoll 6, 26 am Enbe seierte Pinbar in einem nicht erhaltenen Liebe ben Dämon, welcher ben Lauf des Nils regiert. Ueber åyaIodalper als Namen einer Nilmündung, Jablonski, Panth. pars 2, p. 147. Jul. Valer. R. G. Al. 4, 27. 29.

Limus, Athenagoras pro Christianis. p. 18. Jablonski, Panth. Aeg. 1, p. 190.
 ιλυωδές υδωο τοῦ Νείλου, Galen. de simpl. med. facult. 1, 4. Jamblich. de myst. 7, 2.
 p. 249—251 ed. Parthey. Ueber bie Entstehung bes Lotus recedentibus aquis Nili riguis Plin. 4, n. 13, 17. Theophr. h. pl. 4, 10. Dioscorid. 4, 114.

<sup>3)</sup> Od. 6, 137. Plut. Symp. 1, 9 am Enbe.

entsprechen. ') Ja in Odpffeus liegt nicht weniger als in Laertes bieselbe 3bee geugender, in dem Waffer rubender Mannlichkeit. Denn wie Laertes auf Las gurudgeht, (man bente an ben elischen Larisus, an den lacus Larius) so bangt Obuffeus in der durch Monumente gegebenen Formation Ofpseus mit den Worten uligo und mit volana. dem Namen einer der fieben sumpfigen Bomundungen .2) unverkennbar jufammen, wie er nach Blutarche Beugniß ben Delbbin auf feinem Schilde führt: ein Ideenfreis, der in Benelope, der webenden Banmutter, und in ihrer Namenshieroglophe, der buntfarbigen Bafferente anielow, feine Bestätigung und seinen Abschluß findet. Gine nicht weniger beachtenswerthe Bargllele ju dem schlammbedecten Rilgotte liefert ber, agpptischen Unschauungen so nabe vermandte. Mythenfreis des elischen Alfeus, deffen Rame in dem Blautinischen eques Aleus so wie in Altis wiederkehrt, und nach seiner Bermandtschaft mit alere und adpera, wie Almo den Sinn von Nährstrom ergiebt, und den Bolksnamen Alfaterni erklärt. Artemis, von dem liebeentflammten Gotte verfolgt, beftreicht fich und ben fie begleitenden Nymphen bas Untlig mit Schlamm, und weiß so den Gott ju tauschen, der mit ihr den nachtlichen Reigen aufführt. Bier erscheint die mit Sumpf und feuchten Riederungen so nabe permandte Erdmutter ale Darftellung bes von bem Strome gebildeten Schlamme, ber aller Erdzeugung Reim in fich tragt. Darum theilt fie mit Alfeus die Ehre bes gleichen Altare. 3) Ale Trager der ftofflichen Rraft erscheint der befruchtende Fluß felbst als Zeus. Im Februar wird die Afche des Prytaneum mit Baffer aus dem Alfeus vermengt, und mit der fo erzeugten Schlammmaffe bes hochsten Gottes Altar bestrichen. Paus. 5, 13, 5. Darum ift Alfeus dem hochsten Beus burch bas Band ber engften Bermandtichaft geeint und ihm überall zur Seite geftellt. Pausan. 5, 34, 1. Der Strom bilbet die phyfifche Unterlage best bochften Gottes, ber baburch gang die Ratur eines Zeus-Achelous annimmt. Sierin offenbart fich die völligste Uebereinstimmung der Ril- und der Alfeusreligion. Bie der elische, so wird der agyptische Strom mit Zeust identificirt. Neldow ntor reueros Koopida nennt Pindar Pvih. 4, 56 das libufche Land. Der Scholiaft ftellt damit ben Ausbrud des Barmeno: Airvine Zev Nelle, (Athon. 5, p. 203. C.) und den homerischen Algentow dunertog norapolo (Od. 4, 581) zusammen, und fügt bei:

<sup>1)</sup> Tzetzes zu Cassandra 1254. Hesych. Νάνος. Νάνοι μεγάλα εχουσιν αίδοτα. Festus. Nanus p. 176. Müll. Gellius, N. A. 19, 13. Photius p. 186. 9, Schol. Aristoph-Pax. 790. In solcher Zwerggestalt wird auch Harpocrates bargestellt. Jablonski, Panth. Aeg. p. 3. p. 201—208. Hesych. Γίγνων.

<sup>2)</sup> Museum Veronense, præfatio in fine. Pausan. 9, 40, 2. Plin. 3, 120. Olane, Volane, woraus Volaterræ seine Erstärung erbätt.

<sup>3)</sup> Pausan. 6, 22, 5; 5, 14, 5. Schol. Pind. Ol. 5, 10. Nem. 1, init.

Αναλογεί γὰο τοῖς τοῦ Διὸς ὅμβροις τὸ τοῖ Νείλου ιδως καὶ ώσπες ἀντίστροφόν τινα τοῦτον (τον Nethor) το Δit elvas. Dem gleichen Gedanken giebt Heliodor 9, 9 folgenden Ausdrud: Beoglastorist ton Neilon Algregiest, nat neutronwo ton utgiston αγουδιν, αντίμιμον ούρανου τον ποταμόν δεμνηγορούντες, οία δη δίχα νεφώδεων και ύετων άερίων την άρουμένην αίτοις άρδοντος, και είς έτος άει τεταγμένως έπομβοίζοντος. Φετε selben Ausdrücke: avrimmor rov ocoavov peporora rov Nellor bedient fich Philo, vita Moysis 3, p. 682, und Apuleius im Hermes trismegistus p. 90 Elmenhorst: Aegytus imago coeli. Der Grundgedanke ift flar. Für Aegypten bat das tellurifche Baffer dieselbe Bedeutung, wie für andere Gegenden der Erde das vom himmel strömende Nag. Die befruchtende Rraft ruht dort in dem Strome. nicht in den Erguffen des Regens; fie bat eine durchaus chthonische. keine uranische Grundlage. Die Alten beben diesen Umstand nicht selten bervor. In der Schrift über das in der Mondscheibe erscheinende Geficht 26 lagt Blutgrc den Theon fagen: Underwärts werden Baume und Früchte durch Regen genabrt. in der Gegend von Theben und Spene dagegen trinkt der Boden kein Regenwaffer, sondern nur solches, das aus der Erde kömmt, wodurch die Ausdrücke φυσίζωον und γονιμώτατον ύδωρ ) und das Attribut des Rullhorns, aus dem ein Rind hervorragt, ihre pragnante Bedeutung erhalten. Für die Religion ift diefer rein poseidonische Charafter des mannlich zeugenden Elements, der in dem Ausbruck Eridanus hervortritt, von großer Bedeutung. Wie die agpptische Religion fich genau an die Naturbeschaffenheit des Landes anschließt, so daß Cicero's Bemerkung, in den altesten Mythologien fei nicht sowohl ber Gotter als der physischen Erscheinungen Ausdruck enthalten, (non tam Deorum quam rerum natura cognoscitur) gerade für das Ril-Land feine befondere Bedeutung bat: fo mußte auch der chthonische Ursprung der befruchtenden Feuchtigkeit viel zu der herrschaft jenes Tellurismus beitragen, der fich in der Idee einer Entstehung aller Dinge, selbst ber Sonne und der Gotter, aus dem feuchten Elemente, und in der Boranstellung des Sumpsichlamms als des Trägers aller Erdzeugung ausspricht. Es ift eine weitere Darftellung derfelben Naturerscheinung, wenn der an den Neidaa gefeierte Gott als androgyn aufgefaßt und mit allen jenen Rultgebräuchen umgeben wird, die in den Borftellungen von bermaphroditischer . Gottheitsnatur ihren Ursprung haben. Eudocia violar. p. 305. v. Nellos gebraucht den Ausdruck ardoogerwor repat; ihre Schilderung von den Gefchlechtsaus. schweifungen wird von Herod. 2, 90, und in zahlreichen Rachrichten, welche Jablonski Pars 2, p. 170-174 jusammenftellt, bestätigt. In dem Sumpfe er-

<sup>1)</sup> Schol. Apoll. Rhod. 4, 262. Aelian. H. A. 3, 33. Plin. 7, 3. Solin. c. 1. p. 4. Salmas. Mela 1, 9. Horap. 1, 25. Jablonski Pars 2, p. 164—167.

schauung androgyner Geschlechtsvereinigung sich von selbst ergiebt. Sie wiederholt sich in der Natur des Mondes, welcher, wie wir früher sahen, zugleich als Lunus und Luna erscheint, und den gerade die ägyptische Religion mit den Sümpsen in eine enge Berbindung bringt. 1) In den Sümpsen scheint der tellurische Stoff sich mit sich selbst zu begatten, und jenes wier sie deursp vers wirklicht, das nach Philostrat, vita Apoll. 3, 34, dieselbe Materie zugleich zu Bater und Mutter macht, und auch dem Mythus von Isse und Ofiris Umarmung in Rhea's dunkelm Mutterschoosse zu Grunde liegt. 2)

5.

Saben wir so die Gottheitengtur erkannt, welche bas Ril-Land dem Flußfolgamme beilegt, fo ergiebt fich die Religionobedeutung der Sumpfgemachfe gang von felbit. Während bas Mpfterium ber Generation in den dunkeln Grunden ber feuchten Tiefe dem Menschen unbemerkbar fich vollendet, wird das Beheimniß durch den aufschießenden Röhricht verrathen. In den Sumpfpflanzen, welche aus der Tiefe des Schlammes ans Licht empormachsen, tritt die Frucht des in Selbstumarmung empfangenden Stoffes vor der Sterblichen Blid. In dem Erzeugten scheint die urfächliche Kraft verkörpert. Die Bflanze ist die erscheinende Bottheit. Sie gilt felbst ale beilig und unantaftbar. Diefer Bedankenzusammen. hang tritt in einzelnen Bugen der ägpptischen Mythologie sehr bestimmt bervor. Un dem Lotusfranz, den Dfiris bei der von ihm befruchteten Rephthys gurudläßt, erkennt Isis den Chebruch ihres Gemahls. So Plutarch über Isis und Pfiris 15. Un einer spätern Stelle (C. 38) erhält die gleiche Idee folgenden Ausbrud: Die Begattung bes Ofiris mit Nephthys wird durch die bavon aufschießenden Pflangen entbedt. Unter diefe gehört das Melilotum, welches von Dfiris verloren und zurudgelaffen murbe, und fo bem Typhon die Untreue feiner Gattin verrieth. Während daher Isis einen rechtmäßigen Sohn gebar, brachte Nephthye einen Baftard, ben hundetopfigen Unubie gur Belt. Die Naturanschauung, welche fich hierin ausspricht, ift leicht zu entrathseln. Bas wir dabei besonders zu beachten haben, ift die Gleichstellung der Sumpfzeugung mit

<sup>1)</sup> Is. et Osir. 41 in fine. Nonn. Dionys 40, 430 f.; 17, 284 f.; 21, 262; 29, 62 f.; 24, 236.

2) Gaia und Gaios, wie Aphrodite und Aphroditus, Pausan. 7, p. 591. — Macrob. Sat. 5, 3. Arnob. 3, 8. Serv. Aen. 2, 293. Selbst Jupiter Soranus genitor und genitrix, Augustin. C. D. 7, 9. Bei Eustath. in II. p. 727, 50; 1132, 32; 1490, 22 steht γυναικά-νδροσοί statt ἀνδρογύνοις.

betärischer Geschlechteverbindung. Beide fteben auf berfelben Linie. Dadurch erhalt bas oben gur Erflarung bes Ausbrude spartum Beigebrachte feine volle Bestätigung. Rephthpe Geburten werden ale Baftarde bezeichnet. Sie find unechte Reugungen, die nur eine Mutter haben, dagegen von unbekanntem Bater gefat worden find, und daber onagrot oder spurii beifen. Aus Seliodor's Aethiopica 3, 14 haben wir oben S. 191 den Mythus von homers unechter Geburt gur Beftartung berfelben Auffaffung angeführt. Bie ber auffchiefende Lotus Rephthys That verrath, fo erkennt man an dem langen Saare, bas des Dichtere Schenkel bedeckt, seiner Mutter Untreue. Saar und Sumpfpflanze werden einander gleichgesent. Die Aehnlichkeit beider liegt gerade in jener Gigenthumlichfeit, in welcher die alte Religion die besondere Beiligfeit der Sumpfpflangen erkennt. Durch die bloge Rraft der Materie ohne alles menschliche Buthun treten Die Saare gleich dem Lotus aus dem gebarenden Stoffe and Licht bervor, eine Beugung der den menschlichen Rörper durchdringenden Feuchtigkeit, folgeweise Sig der Rraft, wie bei Samson, Risus, Pherelaus, 1) daber Fluffen, den Tragern der phallischen Ratur, eine besonders erwünschte Gabe. Der Name des Ifishaares, welchen die Alten einer Bflanzenart beilegten,2) ruht also nicht blos auf einer an der Oberfläche der Erscheinung haftenden Bergleichung, fondern vielmehr auf tieferer Naturidee, deren Ausdruck wir auch in der Saarschur der Bfispriefter, in Rhea von Sierapolis, in Sarpocrates Lode 3) und in der Uebung einzelner afritanischer Stämme, fich die linfe Sauptseite fahl zu scheeren, erkennen. Mus den Sagren freier Thracischer Beiber flochten die Erpthräer jenes Seil. mit deffen Silfe das den tyrischen Beracles tragende Schiff fiegreich nach dem hafen der Stadt hineingezogen murde. Die Einzelheiten, welche Pausan. 7, 5, 3 über biesen Mythus mittheilt, find für uns um fo beachtenswerther, da fie auf die Religionsbedeutung des noch zu Baufanige Beit im Bergelestempel zu Erptbra aufbewahrten, aus Frauenhaar geflochtenen, Strides Licht werfen. Die Darbringung des weiblichen Saarschmudes an Seracles fleht mit jener, welche fich an den Dienft der Benus Calva, der Bera und Ifie, des Spperboreisch=delischen Upoll anschließt,4) auf gleicher Linie. Den großen Machten ber Naturzeugung wird das schönfte Produkt derfelben jum Opfer dargebracht. Die Beziehung ju der phallischen Kraft des Baffers deutet der Erpthräische Mythus durch den Rug

4) Serv. Aen. 1, 724.

Pausan. 1, p. 45. Aeschyl. Coëph. 605. Tzetz. Lycophr. Cass. 680. Sch. Hes. Th. 347.
 Oben S. 191. R. 1. Sar verhält fich zu ar, wie Sarnus-Arnus, Sardan - Jardan. (Pausan. p. 386, 507.)

<sup>3)</sup> Herod. 2, 36. Ammian. Marcell. 22, 11. Buonarotti, vetri antichi, Tab. 26, p. 177. Winkelmann, mon. ined. tab. 77, p. 102. Linte Seite: Jul. Valer. R. G. Al. 3, 20.

an, daß Phormio, welchem der Gott im Traume die Forderung des haaropfers ankundet, dem Stande der Fischer, die aus dem Meere ihren Lebensunterhalt gewinnen, zugewiesen wird. Die Auffassung der Sagre ale Sipes der Rraft zeigt fich darin, daß das Götterboot, welches keiner menschlichen Unstrengung weichen wollte, dem Buge der weiblichen Saare obne Widerstand folgte. Ift fo die Beziehung zu der naturzeugung nicht zu verkennen, 1) fo tritt anderseits auch die hetärische Stufe derfelben deutlich hervor, fo daß fich die Bleichstellung ber Saare und ber Sumpfpflangen überall erwahrt. Bon dem Weibe verlangt Uphrodite das Opfer der Reuschheit. Ausschließliche, ebeliche Berbindung ift der Göttin alles Lichestriebes, ber miloueidig, Die ben Stoff durchdringt, verhaßt. Um fie mit ber Che auszusohnen, ift bem Beibe zeitweilige Uebung bes Betarismus zur Religionepflicht gemacht. Der Babylionierinnen Singabe wird uns von Serodot ausführlich geschildert, und abnliche Unschauungen treten in abnlichen Uebungen europäischer Stämme bervor. In Zeiten brobender Knechtschaft nehmen die Frauen von Locri, nach Juftind Zeugniß, ihre Buffucht zu bem Gelubde des hetarismus. Durch außereheliche Geschlechtsverbindung suchen fie ber betärischen Raturmutter Schut und Wohlgefallen ju gewinnen. Aber die Stelle Diefes höchsten aller weiblichen Opfer vertreten zuweilen andere. Go werden der corinthischen Aphrodite betärische Madchen dargebracht, damit durch fie die Bflicht getilgt werde. Daran ichließt fich bas haaropfer ber Frauen an. Es erscheint als Aeguivalent der weiblichen Reuschheit. So bringen die römischen Frauen, um der gallischen Knechtschaft zu entgeben, Benus ihren haarschmuck dar. Die bochfte Gefahr fordert die schwerste Gabe. Die Matronen von Locri geloben ihren Leib. Die römischen ihr haar. Aphroditens hetarischer Natur entsprechen beide in gleicher Beife. 2) Reinen andern Sinn bat das haaropfer der thracischen Mädchen zu Erpthrä. Die jonischen Matronen verweigern es, die Thracerinnen dagegen bringen ce freudig dar. Baufanias hebt bervor, die Beiber aus Thracien hatten, obichon freier Geburt, bennoch durch Rnechtesbienfte in jonischem Cande ihr Leben gefriftet. Wer erkennt bier nicht ben oben \$. 16 im Rusammenhang erläuterten Grundgedanken, wonach die Mächte der stofflichen Naturzeugung auch als die Träger und Begunstiger der Freiheit und Gleichheit unter den Menschen angesehen merben. Dionpfos und Aphrodite bringen den bienenden Bolteflaffen Erhebung und befferes Loos. Go in dem Erpthräischen Mpthus Bergeles den thracischen Stlavinnen, die ihm dafür durch Darbringung der Haare lohnen. Der natür-

<sup>7)</sup> Ebensowenig in jenem Seile, das in der Stadt Zeugma am Euphrat ausbewahrt wurde, und aus Reben und Epheuzweigen zusammengessochten war. Pausan. 10, 29, 2.

<sup>2)</sup> Darüber findet fich in meiner Schrift über Mutterrecht Genaueres mit allen Belegen.

lichen Freiheit bes rein ftofflichen Lebens entspricht bas gleich naturliche Erträgniß des menschlichen Sauptes. Auch Phormio, dem der Gott im Traume feinen Willen geoffenbart, wird der tiefften Schichte ber Bevolferung jugewiesen. Die Blindbeit, mit welcher er früber behaftet war, weicht nunmehr von ibm. Bie Seleng burch Berbangung berfelben fich an Stefichorus geracht, 1) fo lobnt Beracles dem frommen Fifcher durch Berftellung des Augenlichts. Alle Diefe Büge vereinigen sich in dem Grundgedanken der zeugenden und heilenden Naturfraft, deren symbolische Darstellung das aus Frauenhaar geflochtene munderkräftige Seil im Tempel von Erpthrä darstellt. Wir erkennen jest, wie genau fich diefes dem Strice bes Denus anschließt. Beide ruben auf der Borftellung einer flechtenden Naturgottheit, die alle Kraft tellurischer Zeugung in fich trägt. Die Materie, aus welcher das Gewebe besteht, ist die freie Gabe des Stoffes, beffen Urkraft allein fie hervorbringt: dort die Pflanze des Sumpfes, hier das Haar. Wir werden dadurch auch in das Berständniß einer Erscheinung, welche der babylonische Hetärismus darbietet, eingeführt. Mit einem Strice um das Saupt figen die Babylonierinnen in dem umgrengten Raume, ihrer Begführung harrend. Herod. 1, 199. in remine 'Appoding narbaras origanon negi rigs nepaligs έχουδαι δώμηγος πολλαί γυναίκες. — Epistola Hieronymi v. 42 bei Breitinger, Vet. testam. T. 3. p. 200: ai δε γυναίχες περιτιθέμεναι σχοινία εν ταις όδοις έγκα-Smrai, Briudvreg ra nirvoa. Es fann feinem Zweifel unterliegen, bag jene Befranzung die Berpflichtung des Beibes zur Lösung ihres Gelübdes sinnbildlich ausdrücken foll, und alfo der Bortbedeutung von obligatio entspricht. Bahl der daure ju folchem Zwecke 2) ift aber damit noch nicht erklart. Sie hat ihren Grund in ber Beziehung bes aus Sumpfpftanzen geflochtenen Seils ju der hetarischen Geschlechtsmischung, die in gleicher Beise bas tiefere und bas höhere Bebiet, in welchem Aphrodite waltet, beherricht.

6.

Die vorstehenden Bemerkungen schlossen sich an die Bedeutung des Lotus als hetärischer Sumpfzeugung an. Die Heiligkeit, welche die ägyptische Religion dieser Wasserpflanze beilegt, wird durch viele natürliche Eigenschaften und Beziehungen erhöht. Die erste Grundlage derselben aber ist die Sumpfnatur der Nymphäa, welche der Nilschlamm aus sich hervorbringt, und deren alljährliches

<sup>1)</sup> Pausan. 3, 19, 11.

<sup>2)</sup> Festus: Thomices p. 356. Hesych. & σμιγέ, σπαρτία καινάβινα. Vitruv. 7, 3. Günzlich einsichtstes handelt über biesen und andere Theile der alten Symbolit Jhering, Geist des R. Rechts 2, 592.

Erscheinen als idooporunde onwetor die Fulle bes Jahresseegens verkundet. 1) So febr nun auch bas melilotum ju überwiegender Bedeutung in Religion, Leben und Runft des Nil-Landes emporgestiegen ift, so reiben sich ibm doch auch die übrigen Sumpfpflanzen mit gleicher Beiligkeit an. Inobefondere tritt ber Bapprus bedeutsam bervor. Auf einem aus Bapprus gefertigten Rabrzeuge fchifft Bite über die Sumpfe,2) um den von Tophon gerriffenen Leichnam ihres Gemable aufzusuchen. Daber foll es tommen, berichtet Plutarch Is. et Os. 17, daß denjenigen, die in folden aus Bapprus gemachten Fahrzeugen auf dem Ril fahren, fein Arofodil Leid anthut, fei es aus Furcht oder aus Chrerbietung gegen die Göttin. In dieser Darstellung tritt die nabe Berbindung der Urmutter Ises mit Gumpfen und Sumpfzeugung aufe beutlichste bervor. Mit Recht wird ihr daher der Lotusschmuck beigelegt. Auf einem von Caplus im Recueil mitgetheilten Bildwerke erscheint sie mitten im Schilfdicicht figend, wie auch horus zuweilen nicht nur auf dem Lotuskelche rubend, fondern felbft von folchen Relchen gang überschattet,3) Dfiris Leichnam auf einem Rrofodile rubend, und einer durch Schilfrohr ale Sumpfland bezeichneten Gegend zugetragen bargeftellt ift. 4) Benn Papprudfahrzeuge dem Krofodile als unantaftbar gelten, fo tann diefe Unficht nur in der Beiligkeit jenes Bafferrohre ihren Ursprung haben. Go halten auch die Joriden diejenigen Pflanzen, in welchen die schöne Tochter Berigone's Schut suchte, Schilf und wilde Spargeln, für unantastbar: eine Sapung, die ihnen bon mutterlicher Seite überliefert ift, weil die hetarische Gefchlechtsverbindung nur den stofflichen Zusammenhang kennt. Dit dem Papprusfahrzeug der Isis ist der aus demselben Schilfe gebildete Adonistopf, der alljährlich von Aegypten heranschwimmt, bei Lucian dea Syria. 7, ebenso Charons, des unterirdischen Rahrmanne sutilis cymba ju vergleichen. Der Sumpfnatur des unterirdischen Urwaffere, ju welchem alles Leben jurudtehrt, entspricht die Borftellung von einem aus Röhricht geflochtenen Kahne vollkommen. 5) Die Heiligkeit, welche die alte Religion dem Materiale beilegte, offenbart fich auch in diesem Buge. Charon, ber es befährt, ist der Löwe der sumpfigen Tiefe, der alle Zeugungefraft bes

<sup>1)</sup> Kreuzer, Symb. 2, 228. f. 252. 41 f. 61; 1, 412.

<sup>2)</sup> Bergl. Herod. 2, 96.

<sup>3)</sup> Kreuzer, Symb. 2, 44. 75.

<sup>4)</sup> Kreuzer 2, 23.

<sup>5)</sup> Aen. 6, 414. — Plin. 24, 9, 40. Varro ap. Gellium 17, 5. — Apulei. in Psyche: flumen mortuum — sutili cymba deducit commeantes. Bei Lucian verw historise ersscheint eine Barke aus Assobelosstengeln. Plinius 16, 27 beschreibt scirpi und Paphrus. Bon jenen hat das Dorf ý Improv an den Sumpsusern des kopaischen Sees, zunächst den Ruinen des Charitinnentempels seinen Namen. — Ueber die ähnlichen Namen Govor und Govosoca Strado 8, 3, 24.

Schlammes in fich tragt. Denn Charon, beffen Berbindung mit bem Stamme Ar wir oben icon hervorgehoben haben, wird als matedonifcher Rame bes Lowen ausdrudlich bezeugt, der Lowe aber ale Darftellung der phallischen Rraft, daber zuweilen auch phallisch gebildet, mit den tellurischen Gewässern, namentlich nach ägpptischer Anschauung, in eine ganz natürliche Berbindung gebracht, 1) und Daber von Sorus mit bem Pferd zusammengestellt: ein Bergleich, bei welchem ber Unterschied bes stagnierenden, bewegungelofen Sumpfgrundes (tarda palus Virg. G. 4, 478) von dem durch rubelose Gile ausgezeichneten fliegenden Strome ausdrudlich bervorgehoben wird.2) In Charon und feinem rigenreichen Schilfkahne haben wir also einen neuen Ausdruck der Bedeutung des Sumpfichlammes, der in ihm entspringenden Sumpspflanzen, und beider Beziehung zu der in Beugung und Untergang gleich maltenben Naturfraft. Auch Diese Charontischen Borftellungen ftammen zweifelsohne aus dem ichilfreichen Nil-Lande, dem Denus, Die Danaiden und fo vieles Undere angehört. - Die Beziehung bes Sumpflebens zu der zeugenden Naturkraft führt zu der Annahme gewiffer mit Weiffagung ausgerüfteter Bafferpflangen. Go tritt in ber Pfpchefabel bas grunenbe Schilfrohr redend auf. In menschlicher Beise zeigt es ber Bielgepruften ben Beg ju ber aoldenen Schaafwolle, nach welcher Benus fie ausgesendet.3) Damit mag man ben redenden Ralamus, der Midas Efelsohren verrath, ebenfo des Julius Balerius (Res gestæ Alexandri 3, 40) Bericht von indischen Bunder- und Orafelbäumen, von welchen die mannlichen des Tages, die weiblichen des Rachts weiffagen, zusammenstellen. Un die gleiche Anffaffung ichlieft fich die bem leifen Beflüfter bes Schilfröhrichts in manchen Sagen beigelegte Bedeutung an. In dem ichonen Mythus von Ban's Liebe ju der Ronacrinischen Spring bei Ovid Met. 2, 689-712 tritt zu gleicher Zeit die dem Sumpfröhricht beigelegte Gottlichkeit, die Bedeutsamkeit der durch den leisen Luftzug bervorgerufenen Tone und der Busammenhang der doppeltröhrigen Pfeife, wie fie Ban, Marspas und der großen Sumpfmutter Reith-Athene, der Göttin der Tritonia palus als Attribut beigegeben wird, mit der alten Naturanschauung von der Beiligkeit der Gumpfe in fehr belehrender Beife hervor. Nicht weniger Beachtung verdient der Mythus von der Liebe des zeugungefräftigen Priapus zu der ichonen Lotis,4) und von

Oben S. 57. N. 4. Dazu bas Bilb bei Zoega de obeliscis p. 320: ein Löwe mit ber Ofirismumie bem Meere queilenb. Heracles χάροψ in Bæotien, Paus. 9, 34, 4. Arnob. 6, 10
 Plut. Is. et Os. 19.

<sup>3)</sup> Inde de fluvio musicæ suavis nutricula, leni crepitu dulcis auræ divinitus inspirata, sic vaticinatur arundo viridis.

<sup>4)</sup> Ovid. Met. 8, 625 f.

jener bes Acie qu Galatea. 1) Beibe erhalten erft burch ihre Berbindung mit bem alten Sumpftulte ihre volle Erklärung. Die Sumpfblume ju pfluden ericheint ale Frevel an ihrer Seiligkeit, ben baber auch die Joxiden forgfam meiben, und Droppe mit ichmerer Strafe buft. Acie mirb von der Erdicholle, Die Bolophem ihm nachschleudert, gang zugedectt. Aber das Baffer lost den Grund auf, und aus den Rigen ber geborftenen Maffe machet Schilf bervor. 218 gebornter Fluggott erhebt auch Acis fich aus ben Wogen. Röhricht umfrangt bas Bornerpaar, das ihm gleich Epidius Runcionus die Stirne giert.2) Wie in feinem Namen, der fich an Acca, Achelous, Achileus, Acheron, Inachus und andere anschließt, so offenbart fich auch in den hornern die Rraft der tellurischen Gemaffer, die aus dem Erbstoffe den Schilf hervorrufen. Es ift febr bezeichnend, daß in allen diesen Mothenbildungen Die betärische Geschlechteliebe den Mittelpunkt bilbet. Daburch wird die Gleichstellung berfelben mit bem Sumpfleben von Neuem befräftigt, und ber agyptische Mythus von Mycerinus Berweilen in ben Gumpfen, von Tophone Berfted in den Schlammgrunden, von Berfeus machtigen Rufftapfen in der weichen Erde, ebenso die aapptische Trauerfitte, fich mit feuchter Erde das Geficht zu beschmieren.3) verständlich. Die uppige Begetation feuchter Tiefen zeigt ben Stoff in feiner unbeflegbaren, nie erfüllten Sebnfucht nach Begattung und ftete frifcher Zeugung. Der Betarismus tritt alfo bier nicht nur in feiner Regellofigkeit, sondern nicht weniger in der Unerschöpflichkeit feines erotischen Ginigungetriebes bervor. Rie ruht das Werf der ftofflichen Rraft. Schon in Rhea's Mutterleibe umfangen sich Isis und Ofiris. Ohne Unterlaß bemubt fich Benia um immer neuer Manner Gunft. Das Leben icheint verdoppelt. In sieben Jahren verbringt ber ägyptische Ronig die doppelte Zeitdauer. Aber mit der größten Rraftentwicklung geht die ichnellste Berzehrung derfelben Sand in Sand. Mycerinus, ber bas Dratel zu täuschen mahnte, führt beffen Erfüllung nun felbst herbei. Das ift der Ausbrud des Setarismus, wie er in der Sumpfwelt und in jeder regellosen Begattung fich darstellt. Die schnell verriechende Rofe ist sein aphroditisches Sinnbild. Aber auch alle jene Mythen von der Mischung des Sohnes mit der Mutter, der Tochter mit dem Bater, des Dionpfos mit Brofpmnus, und von der Aussehung Reugeborner in fagnierenden Bemaffern gehoren dem Sumpfleben und berjenigen Religioneftufe, melde jenes jum Mafftab ihrer Auffaffung ber zeugenden Naturfraft ermahlt. Die Begattung

<sup>1)</sup> Ovid. Met. 13, 785. f.

<sup>2)</sup> Sueton de clar. rhet. 4.

<sup>2)</sup> Herod. 2, 133; 3, 5; 2, 91. Mela 1, 9, 6.

im Rinftern, welche oft ausbrudlich hervorgehoben wird, 1) und beren Bebeutung wir oben an Bfpche's Drachengemal festgestellt haben, gehört, wie Dedipus unbewußte That, ber rein tellurisch-poseidonischen Stufe ber Religion. In bem finstern Schoof ber Tiefe vollzieht fich jene Generation, beren regellose Ueppigkeit ben reinen Machten bes himmlischen Lichts verhaßt ift, und die Bezeichnung lutem voluptates, beren fich Arnobine bedient, rechtfertigt. Es ift bedeutsam, daß auch an den Namen Larifa der Mothus eines abnlichen Anariffs auf die Reuschbeit ber Tochter von Seite bes Baters fich anknupft;2) benn die Bezeichnung Larisa hat aufgeschwemmtes Flufland, in welchem Diefelbe Berbindung von Baffer und Erbe wie in feuchten Sumpfgrunden vorliegt, ju ihrer physischen Grundlage. 3) Dem aphroditischen Sumpffult des Ril-Landes entspricht jener Materialismus, ber in dem Betärismus der Ballades, in den geschlechtlichen Ausschweifungen feiner Refte, in der Geschwisterebe, in dem Erfordernift forperlicher Befruchtung gur Giltigkeit ber Che, in dem Borwiegen bes weiblich-ftofflichen Pringips über das untörperlichemannliche, wofür ich die Zeugniffe in meinem Mutterrechte ausammengestellt babe, bervortritt. Die Dichtung von Geleng's Aufentbalt in Meappten, wie fie namentlich Serodot und Guripides ergablen, welcher Entstehung fie immer fein mag, beruht auf einer tief begrundeten innern Bermandtichaft ihrer aphroditischen Gestalt mit ber Grundlage ägpptischer Raturanschauung Denn ale hetarische Sumpfmutter wird Selena wie Sella nicht nur burch ihren Namen (elog), fondern auch durch ihre Mondnatur und durch ihre Berfetung nach der meerumsvülten Leuke, der Philosirat heroic. 19 die Ratur einer Schlamminsel beilegt, bargestellt. 4) Wie Selena so tritt auch Latona mit bem Sumpffulte in Berbindung. In den Sumpfen von Buto wird Sorus von Sie erscheint somit gleich Ifis als Muth ober Urmutter, ibr auferzogen. welcher die Frosche des Lycischen Sumpffees ihre Symnen fingen, bei deren Geburtoschmerzen die schwimmende Infel fefte Burgeln im Meeresgrunde schlägt, die endlich von der Gans, dem erotischen Thiere der tellurischen Gemaffer, den Reim der Befruchtung erhalt. 5) Bas foll ich, um Diefelbe

<sup>1)</sup> Plutarch, parall. min. 19. 22.

<sup>2)</sup> Strabo 13, 621.

<sup>3)</sup> Strado 13, 621. ίδιον δέ τι τοις Λαρισαίοις συνέβη τοις το Καυστριανοίς και τοις Φρικωνεύσι και τρίτοις τοις έν Θετταλία άπαντες γάρ τον ποταμόχωστον την χώραν δόχον οι μέν ύπο του Καυρτρου, οι δέ ύπο του Ερμου, οι δέ ύπο του Πηνειού.

<sup>4)</sup> Dben G. 81.

b) Plut. Is. et Os. 38. 18. Jablonski, Panth. 3, 4. — Μούβ. Plut. Is. et Os. 56. Parthey, S. 252. Μώβ Euseb. Præp. Ev. 2, 10: ταὐτό τινές φασιν ιλύν. οι δε ήδατώδους μίξεως όγψιν αίρο Urichianm. Mader, mather, Mutter, mulier, Selden de Diis Syriis Synt. 2, 8, p. 255. Υριίσης Sumpifee, Ovid. Met. 6, 315—381. — Schwimmende Delog, Calli-

Ibee von ber Bedeutung ber feuchten Die in immer neuen Formen und Einkleidungen nachzuweisen, auf das Konigspaar von Biblos, Aftarte-Athengis und Malfander, und auf den am Meereoftrand, gleich dem beiligen Geftrauch in den Moraften von Minturna, machtig gedeihenden Ericabusch hinweisen, mas an die Berbindung von Ofiriegrabern mit der Infel Phila und den unergrundlichen Riltiefen (to abrosous) zwischen Elephantine und Spene, mas an die abnliche Rage fo mancher babplonischer, lydischer, romischer Graber erinnern. 4) wenn in der Darftellung bes altern Borus und in der mertwurdigen Geftalt des Barpofrated-Sigglion bas Borbild der Sumpfpflanze zu erkennen ift. Jener wird als die Frucht der in Rhea's Mutterschoof geubten Gelbftbegattung des feuchten Stoffe dargestellt. Er ift in der Rinfterniß gebrechlich geboren, (c. 54: rov Beor exetror avangoor ind oxorw veresval.) Harpocrates heißt ebenso eine unreife und an den untern Gliedern gebrechliche Geburt; er ftammt von Ifis, welcher Dfiris auch nach feinem Tode beimobnte. C. 19: The o' low werd The Toleven's & 'Οδίφιδος στηγενομένου, τεκείν ήλετύμηνον καὶ ἀσθένη τοίς κάτωθεν ηνίοις τον Άρποκράτην. In beiden Darstellungen ift das Borbild der Sumpfzeugung nicht zu verfennen. Die Burudführung des horus auf Die Begattung der Geschwifter in den nachterfüllten feuchten Gründen der Erde, die des harpocrates auf den in der Unterwelt weilenden Dfiris laffen feinen Zweifel über die chthonische Grundlage beis der Wefen, die aus folder Berbindung hervorgeben, und diefe findet in dem Opfer der Gulfenfruchte, in der Bedeutung des Fingers und der Bunge, so wie in dem tablen Saupte, das nur eine Lode giert, ihre Bestätigung. Sorus-Barpocrates ift eine Darstellung ber in dem Klufschlamme maltenden, in den Sumpfpflangen, namentlich im Lotus, geoffenbarten mannlich zeugenden Naturfraft, die auf manchen Bildwerken durch Erection des Bhallus ibr nachbrudliches Naturbild erhalten, und auch die Berbindung mit Isis und Nephthys auf zahlreichen Grabterracotten veranlaßt hat. 2) Den Finger haben wir oben S. 177

machus, hymn. in Delum 30—154. Aen. 3, 77. Spanheim zu Call. observ. p. 326. 484. — Sans: oben S. 23, N. 5. Ferner Herod. 2, 45. Ovid F. 1, 453. Spanh. Præst. num. p. 266.

<sup>1)</sup> Malkander: Plutarch. Is. et Os. 15. Dazu Hesych. Malanie; Malanieviz, fretisch πάρθενος, wie nach Solin 17 Βριτομάρτις, nach Steph. Byz. Γάζα Μαρνάς. Selden, D. S. 2, 1, p. 216. Μαλακός, Μαλκός (Hesych.) bezeichnet nach seiner physischen Grundbebeutung die weiche, seuchte Erde, (mit λειμών. Od. 5, 72), daher Sumpf, wie denn nach Strado 9, 440 Helone mit Leimone gleichbedeutend war. Am User gatten sich Erde und Basser, so daß Malesander bedeutsam mit dem weichen Strado sich verbindet. Batrachom. B. 20. — Μαλκώ, Paus. 6, 23, 4. Minturnæ, Plutarch in Mario. Nach Vidius Sequester, de fluminibus hatte bort Marica, eine Aphrodite έν έλει, ihr Heiligthum. — Osiris Gräber auf Philæ: Plut. de Is. et Os. 20. Dsodor. 1, 22. Parthey S. 204. — Oben S. 117. μαλακόχειο, Pind. N. 3, 105.

<sup>2)</sup> Parthey ©. 201. Kreuzer, Symb. 2, 62. 63. Epiphan. in Exp. fid. cathol. §. 5, p. 1092.

ale eine Darftellung ber ichaffenden und nahrenden Beugungefraft tennen gelernt. Darum ift er für harpocrates nicht weniger als für Ungerona-Bolupia bedeutsam geworden. 1) Die Bunge aber gilt ben Megyptern ale Darftellung der feuchten Liefe, weil fie nach horapoll's Erklärung ftets in der Feuchtigkeit und in dem finftern Berichluß der Mundhoble rubt. Die lateinische Bezeichnung lingua, welche auf der durch zahlreiche Bildungen als Bezeichnung der Feuchtigkeit festgestellten Burgel Li beruht, beweist, wie ursprünglich und weitverbreitet eben jene Raturanschauung gewesen sein muß. Wenn also im Monat Defore dem Gotte Barpocrates Die Erftlinge der Bulfenfruchte bargebracht und babei gesagt wird: γλώσσα τύχη, γλώσσα δαίμων,2) so hat diese Kulthandlung zunächst einen phyfisch-natürlichen Sinn. Sie zeigt den Gott in der Bedeutung des großen Naturphallus, ber in der tellurischen Feuchtigkeit schlammichter Grunde feinen Gip hat. In Diefem materiellen Berftande heißt er Saiuw, Der in Der Erde waltende Gott, in diesem auch rign, die der Geburt beiwohnende Urmutter, wie Aegypten den Mond als rogn nascentium auffaßt. 3) In der Berbindung von zund bainar wird die Bunge als androapn, ale Trager beider Gefchlechtepotengen bargeftellt, wie wir ben Sumpf und ben ben Sumpfen gleichgeftellten Mond in derfelben hermaphroditischen Natur gefunden haben. Die Bedeutung, welche die Alten dem Ringer und der Bunge für Sarvocrates geben, ift nicht die ursprüngliche, fondern eine aus dieser abgeleitete. Der auf den Mund gelegte Ringer ftempelt nun den Gott ju dem Gott des Stillschweigens, ber burch seine eigene Saltung auch ben Menschen Berschwiegenheit und den vorsichtigen Gebrauch der Bunge empfehle, weil davon Glud und Schicfal des Einzelnen abhange. 4) Bon den in dieser Auffassung verbundenen Gedanken hat der des schweigenden Sarvocrates-Sigglion ebenfalls eine physisch-natürliche Bahrbeit. Worin diese liegt, ergibt fich aus einem andern Buge agpptischer Mythologie. Bu Abydus ift Ofiris begraben, und Diefe Statte, vor den andern Begrabnis ftellen des Gottes fo fehr ausgezeichnet, daß die reichsten und vornehmften Megppter fich besonders gerne dort bestatten liegen, um mit ihrem herrn einerlei Grabftatte zu haben. Plutarch Is. et Os. 20. In eben jener Stadt mar ce unter-

<sup>1)</sup> Macrob. Sat. 1, 10. Plin. 3, 5, 9. Scaliger in conject. ad Varron L. L. 5, 3. — Bergl. Macrob. 3, 9.

<sup>2)</sup> Plut. Is. et Os. 68. Soph. Philoct. 99.

<sup>3)</sup> Macrob. Sat. 1, 19 in fine.

<sup>1)</sup> Plut. Is. et Os. 68. Varro L. L. 5, p. 63. Catull. 74. Jablonski, Panth. Aeg. 2, 6. Karasiya'zorra darridov hebt Suidas v. Hoatoros auch von heraiscus, helios und horus hervor. Photius, bibl. col. 1049. Jablonski, Panth. 1, p. 201—225. Ueber Wilfinson's und Birch's Bermuthungen Parthey & 200. — Bergl. Aeschyl. Agam. 659 f.

faat, im Tempel bes Ofiris die Tone ber Mufit erschallen gu laffen. de de em ίερω του Όσιριδος όυκ Ιξεστιν οίτε ώδον οίτε ανλητήν ούτε ψάλτην απάργεσθαι το θεω. xadarep rois allois deois toos. Un ber Grabstatte des herrn aller tellurischen Beugung herrscht lautlose Stille. Das Geräusch des Lebens ift verhallt, jur Rube erfter Ratur alles gurudaefehrt. Berftummt ift Memnon, der große Lautgeber, ber in demfelben Abpbos fein berühmteftes Memnonium befitt, und von den Aegyptern Jomanded: Dipmandpas, der redende tonende Stein genannt wird. Strabo 17, 813. Kreuzer, Symb. 2, 38. 39. Parthey 201. Wilkinson 4, p. 346. hier erscheint Stillschweigen gleichbedeutend mit Grab und Tod. Es ift Die Rachtseite der Natur, und fteht mit Laut und Schall in derfelben gegenfählichen Berbindung, in welcher wir Finfterniß und Licht, Nacht und Tag, Schwarz und Beiß gefunden haben. Rach diefem Busammenhang erscheint Barpocrates nicht nur als phallischer Gott bes Lebens, sondern ebenso auch als herr des Todes, ale Sigalion, 1) wie er denn auch von dem todten, unterirdis ichen Ofiris gezeugt worden ift, und an den in dunkler Gulle den Rern berschließenden Sulsenfrüchten gleich Becate seine Freude bat. Ja durch die finstere Seite feines Befens gewinnt die Beziehung zu den Gumpfen neue Bebeutung. Die Ueppigkeit der hetarifchen Zeugung, welche in ihnen herrscht, lagt durch eine und wohl verftandliche gegenfähliche Wechselwirkung gerade hier Tod und Untergang mit doppelter Bedeutung berportreten. Das üppigste Leben verzehrt am schnellsten sich selbst. Weiß es aus sieben Jahren vierzehn zu machen, so beför= dert es dadurch den schnellen Untergang, und arbeitet dem Tode in die Sande. Also durch seine phallische Sumpfnatur wird harpocrates und sein Finger auch gur Darftellung ber Rachtseite bes Lebens, jum lautlofen Sigalion, der Die in rascher Rolge aufkeimenden Bflangen mit gleicher Schnelligkeit wieder in die lautlosen finftern 2) Sumpftiefen gurudfinten fieht, ober auch zu jenem Priapus, den die Thorinschrift des Campana'schen Grabes als pene destricto Deus mortis et vitai locus bezeichnet. Alle diese Ideen kehren wieder in der römischen Angerona, die fich durch ihre Berbindung mit Bolupia, ihre Berehrung ad navalia (Varro L. L. 5, 3.), ihren auf den Mund gelegten Kinger, ale eine betärische Sumpsmutter gleich der im Belabrum verehrten Acca Carentia 3) zu erkennen giebt, diese Natur aber vorzugeweise in der Hervorhebung der finstern Todesseite des Erdenlebens offenbart. Innerlich mit Bolupia identisch, stellt

<sup>1)</sup> Strabo 9, 404 erwähnt für Böotien το Napziosov τοῦ Έρρτοιόως μνημα, ο καλείται. Σιγηλοῖ, έπειδή διγώσε παριόντες.

<sup>2)</sup> Irenseus contra hær. 2, 14, aus Antiphanes Theogonie.

<sup>3)</sup> Plut. Qu. rom. 31. 32. Macrob. 1, 10. Gell. 6, 7.

fie fich ihr als silentii et mortis Dea, wie Schwarz dem Weiß, wie Aphrodites Epitymbia-Libiting der Venus genetrix gegenüber, und zeigt den Tod in um fo erschreckenderer Geftalt, je uppiger und schoner in Bolupia des Raturlebens Lichtseite hervortritt. In dem Tellurismus herrscht der Todesgedante über den bes Beugens und Lebengebens vor. Auf diefer Stufe der Religion ift Berstörung. Untergang und die Trauer über das schnelle Berblühn alles Daseins pormiegend. Acca Larentia, Die blühende Setare, erhalt in ihrem Grabe in ben Sumpfen des Belabrum Todtenkult. Die grausame Sphinx führt die Berrfchaft über das Gefchlecht der aus ben Bahnen des Sumpfdrachen entstandenen Enaproi, beren Schicffal bas berühmte Rathfel in ber gangen Troftlofigfeit bes Daseins der niedern unbeweinten Schöpfung darftellt. Bergebens sucht Mycerinus dem drobenden Todesloofe zu entgeben, und wie Bis immer von Reuem Dfiris Tod beweint, so ist in Aegypten der schwermuthige Linusgesang zuerst entstanben, und ein Bug melancholischer Naturbetrachtung bemerkbar, welcher in bem ägpptischen memento mori, dem Herumbieten des todten Maneros=Belusius bei Gaftmählern, in dem Burufe Maneroti und in dem Mythus von des jungen Risgunstlings frühem Tode hervortritt. 1) Der Schlangenhiß als Urfache des Todes, der unvermuthete Untergang beim Ginfammeln von Erdschwämmen oder Straugeneiern am Ufer ber Sprten, ber Sturg ins Baffer beim Bfluden einer Awiebel, 2) der Trauergesang des vom Winde leise bewegten Röhrichts und manche ahnliche Bilder zeigen und, wie genau fich der Gedanke an Tod und frühzeitigen Untergang mit ber Betrachtung der Gumpfe und des Sumpflebens verbindet. Sat Sarpocrated-Sigalions Doppelbeziehung zu Leben und Tod nach eben diefer Naturanschauung fich ausgebildet, und so jener machtigsten aber unterften Stufe tellurischer Zeugung, wie fie in Schilf und Robricht vor Augen tritt, gottlichen Ausdruck und perfonliche Gestalt gegeben, so daß der Name Belufius oder Balaistinus, der Sumpfmann, auch auf ihn paffen wurde: fo erhalt nun die Borftellung von Schwäche und unvollendeter Bildung der untern Rorpertheile ihre naturliche Erflärung. In Diefer Borftellung liegt berfelbe Gedante, der auch in Erichthonius und anderer Erdgeburten unvollendeter Beinbildung feinen fünftlerischen Ausdruck erhalten bat. Die untern Körpertheile find es, welche ben Busammenhang der tellurischen Geschöpfe mit dem mutter-

<sup>1)</sup> Plut. Is. et Os. 17. Eine bilbliche Darstellung beschreibt Parthey S. 197. nach Ciampi's Abbilbung. Herodot. 2, 79.

<sup>2)</sup> Oben S. 141. Plut. Is. et Os. 8. Bergl. Diod. 1, 25. Ueber die Heiligfeit der Zwiede Plin. 19, 6. Lucian in Jove Tragædo: Αἰγύπτιοι δὶ ὕδατι Αὐουσίνι καὶ τὸ μὲν ἀπαδι κοινὸν Αἰγυπτίοις τὸ ὕδαφ. Ἰδία δὲ Μέμφὶταις ὁ βοῦς Αεός Πηλυσιώταις δὲ κρόμμυον.

lichen Erbstoffe vermitteln. Un ihnen wird folgeweise ber Grad bes Tellurismus folder Befen erkannt. Durch die Schlangenfuße verkundet Erichthonius feine Entstehung aus den feuchten Tiefen, benen der Drache angehört. Dieselbe Bedeutung hat die unvollendete Gestalt, welche von Sarpocrates untern Rörpertheilen hervorgehoben wird. Gleich jenen Thieren, welche unvollendet aus dem Rilfchlamme hervorgeben, und nach Dvide Schilderung ') eine Berbindung belebter und rober erdartiger Theile zeigen, bat die feuchte Tiefe in harpocrates ein Befen hervorgebracht, das nur in feiner obern Salfte ju vollendeter Ausbildung gedieben ist, in seiner untern die Natur der van2) und stofflichen Bu= fammenhang mit derfelben beibehalt. Stimmt dieß mit der Entstehung des Gottes aus der Selbstumarmung des feuchten finftern Erdstoffes überein, fo findet es namentlich in der Natur der Sumpfpflangen, insbesondere des Lotus, ein so genaues Entsprechen, daß die Religionsdarstellung dem Naturvorbilde, wie est jenes Sumpfgemache darbietet, gefolgt zu fein icheint. Aber in ber Schwäche und unvollendeten Bildung der untern Glieder ift noch eine andere Eigenschaft tellurischer Naturmächte zu erkennen. Sie theilen mit der Materie, der sie angehören, die Ruhe und Bewegungslosigkeit, welche in dem axivyrov des Camarinischen Sumpfsees wie in dem zu schneller Berfolgung nicht geeige neten Löwen der unterirdischen Gemässer erkannt worden ist, und die den Inhalt des Sanctum oder ödior in seiner eigentlichen ursprünglichen Bedeutung ausmacht. Für harpocrates findet diefer Gedanke in den engverbundenen Beinen, mit welchen er auf einzelnen Bildwerken bargeftellt wird, 3) fowie in ber fikenden Stellung, die ihm Andere geben, seine volle Bestätigung. Die bio nodes ourquuevoi (Horap. 2, 3.) sind eben dadurch, daß sie die Unfähigkeit zu Selbstbewegung hervorheben, Ausdruck des Tellurismus. Ihre Lösung, wie fie in einzelnen Mythen und in der Geschichte der Stulptur hervorgehoben wird, 4)

<sup>1)</sup> Met. 1, 416 f.: quodam imperfecta, suisque
Trunca vident numeris: et eodem in corpore sæpe
Altera pars vivit: rudis est pars altera tellus.
Diodor. 1, 10. Plutarch, Symp. 2, 3.

<sup>2)</sup> Simplicius in Aristot. Phys. p. 50: Διο και Αιγύστιοι την της πρώτης ζωης, ην υδωρ συμβωλικώς διάλουν, υποστάθμην την ύλην διάλουν, οίου ιλύν τιναούσαν. Jamblich. de myst. 7, 2. p. 249 –251. Parthey. — Darauß erhält eine oben S. 252, N. 6 berührte römische Kultübung ihre Erflärung. Deß flamen Dialis Lager muß luto tenui bestrichen werben, nämlich die vier Beine, auf benen eß ruht. Gellius 10, 15. Die unterste Stuse der phallischen Naturkraft liegt in der seuchten Erde, die oberste in der Sonnenwärme.

<sup>3)</sup> Discript. de l'Egypte. T. 1. Livr. 2. ch. 9. sect. 1, p. 27. Montfaucon, Antiq. expl. T. 2. pl. 115. fig. 3. Cuperi Harpocrates. p. 26.

<sup>4)</sup> Lucian, Lügenfreund C. 18-21. Pausan. 9, 3, 2.

bezeichnet einen Fortschritt der Religion; fie ruht auf der Betrachtung der himmlischen Lichtforper, benen ewige Bewegung ebenso eigenthumlich ift, ale ber tellurifchen Sple und ihrer Bflangenwelt Unverrudbarteit und fefte Berbindung mit der Scholle. Rach diefer Auffaffung erscheint Sarpocrates als eine völlig entsprechende, naturgetreue Darftellung ber in den Gumpfen maltenden Raturfraft und ihrer Produkte, ber Sumpfpflanzen. In der niedern unbeweinten Schöpfung ift jene Trennung der Geburt von dem Mutterleibe best gebarenden Stoffes, wie fie die animalische Welt auszeichnet, noch nicht eingetreten. Erdzeugung ift noch nicht zur Beweglichkeit durchgedrungen. höhern Schöpfung ift der Bflangenwelt ale einer tiefern ursprunglichern Stufe der Naturzeugung verfagt. Der schlammigen Sple eignet Schwere und Bewegungelosigkeit. Die Begetation, welcher sie Entstehung gibt, theilt Dieselbe Eigenschaft. Bon ihr geht fie auf diejenigen Göttergestalten über, welche jener Stufe des Naturlebens entsprechen, und Die generative Rraft nach ihrem Borbilde geftalten. Demgemäß fteht die Schwäche der untern Glieder mit Sarpocrates phallischer Rraft durchaus nicht im Widerspruch. Bielmehr zeigt fich nun, wie beide Gigenschaften in demfelben Befen zusammentreffen. Rraft ber Beugung und örtliche Gebundenheit geben auch in dem Sumpfe Sand in Sand, und in bem üppig aufschießenden Lotus offenbart fich ju gleicher Beit die noch ungebandigte Rulle der ftofflichen Urfraft, die unvollfommene Bildung der mit der Materie verbundenen tiefern Rörpertheile, und die dadurch bedingte trage Rube, welche die tieffte Stufe freiwilliger Erdzeugung auszeichnet. Wir werden durch Diefe Betrachtung in den Stand gefest, eine Eigenthumlichkeit der verschiedenen Denusbarftellungen in ihrer Bedeutung zu wurdigen. Der feilflechtende Greit ift überall in rubender Saltung bargestellt. Sigend oder auf der Erde knieend verrichtet er fein Wert. Jeber Gedanke an Bewegung ift ausgeschloffen. Un Dieselbe Dertlichkeit gefeffelt, verrichtet er burch Aleonen hindurch das nie endende Berf. Dadurch wird feine tellurische Sumpfnatur in derfelben Beise angezeigt, wie die des harpocrates durch die Schwäche und Gebrechlichkeit der untern Glieder. Die chthonische Natur hat die Runftdarstellung noch zu manchen andern gleichgeltenden Ausdrucksweisen genöthigt. Sigend oder liegend werden die Erdgottheiten, inobefondere die großen Grabesmutter, gebildet. ') Un den Thesmophorien ruben die Frauen auf der bloken Erde. 2) Der Dea Tellus fann

<sup>1)</sup> Paus an. 7, 21, 4; 10, p. 730. Pindar. Pyth. 9, 59. Sepulcrum Nasonum. tab. 13. Mus. Veron. p. 51, n. 9.

<sup>2)</sup> Plut. Is. et Os. 69. Damit find die Gelli zu vergleichen xauauvra Il. 16. 234. Virgil. Aen. 11, 787. Strabo 12, 2, 7.

man nur figend ein Gelübde aussprechen. ') Das Anie auf die Erbe geftugt, ruft in Euripides Troades 1296-1299 ber Chor mit Befabe bie tobten Gatten in der Unterwelt an. 2) Nach Pausan. 8, 48, 5 hatten die Tegeaten ein Bild der Gileithpia mit dem Beinamen Er gorade, womit ein Altar der Erde verbunden war. In dieser Stellung sollte des Alces Tochter die Geburtoschmerzen überstanden haben. Auf den Knieen fleht die Erde felbst Beus um Regen an.3) In dem Sternbild Engonafin 4), das mit Ariadne's Krone in Berbindung ftebt, ift der gleiche Gedanke von der Erde auf ben Simmel übertragen. Bei Latona's Beburt erhalt die bisher schwimmende Infel ihre Restigkeit; mit gefeffelten Beinen ift auf den agpptischen Geftfuchen ber zeugende Efel, Die Erdmutter Damia und Augefia fnieend dargeftellt. 5) leberall erscheint die figende, liegende, fnieende Stellung als fünstlerischer Ausdruck berfelben Idee, der in dem Tellurismus begrundeten örtlichen Gebundenheit, Restigfeit und Bewegungelofigfeit, mit einem Borte jenes axirgeor, das ftagnierenden Gemaffern und ihrer Pflanzenwelt eigen ift, und von dem Orafel ale unverletlich erflart witd. Darum ftimmt ber knieende Denus mit der Umgebung von Sumpfpflanzen, in der wir ihn auf dem Campana'schen Bilde erblicken, vollkommen überein. Dehr und mehr geftalten fich alle Ginzelnheiten der merkwürdigen Darftellung zu einer einheitlichen Idee. Im Sumpfe, aus Sumpfpflanzen flicht der Greis feinen Strid, und stellt so das Werk der Naturzeugung, wie es in dunkler Schlammtiefe seit Aeonen ohne Aufhören fich vollzieht, in bildlichem Ausbruck vor Augen. In dieser Auffassung erscheint Ocnus als ein wahrer Belusius, Beleus, Balaistinus. Wir fonnten ihn auch Schoneus nennen: ein sprechender Rame, der in der griechischen Sagenwelt mit Mythenbildungen phyfifch-materieller Generatione-Bedeutung in Berbindung tritt, 6) und und den Schluffel giebt jum Berffandniß der romifchen Binfenmanuer, 7) der Bahl von Sumpfpflanzen zur Bereitung des Lagers, 8)

<sup>1)</sup> Macrob. Sat. 1, 12.

<sup>2)</sup> Διάδοχά σοι γόνυ τίθημι γαία τοὺς ἐμοὺς καλοῦσα νέρθεν ἀθλίους ἀκοίτες.

<sup>3)</sup> Monum. dell' Instit. 1832. p. 44. Pausan 1, p. 57.

<sup>4)</sup> Manilius Astron. 5: Nixa genu species et graio nomine dicta Engonasi. Hygin. P. Astr. 3, 5.

<sup>5)</sup> Herod. 5, 86. — Plut. Is. et Os. 50. 30.

<sup>6)</sup> Schönens Atalante's Bater: Apollodor 1, 8, 2; 2, 9, 6; 3, 9, 2. Pausan. 8, 35, 8. Stephan. Byz.  $x_{\chi oivov_S}$ . Ovid. Her. 16, 263. — Sohn bes Melaneus und ber hippobamica, Bruder bes Erobius, Anthos, Acanthos. Anton. Liber. 7.

 <sup>7)</sup> Dionys. Arch. rom. 1, 39. Ovid. F. 5, 621—662. Macrob. Sat. 1, 7. Varro L. L. 7,
 p. 329 Spengel. Festus v. Sexagenarios p. 334 Müller.

<sup>8)</sup> Böttiger, Baumtult S. 332. hier wird eine umfassende Darftellung der Heiligkeit der Sumpspflanzen verwißt.

und jener Muttergottheiten aphroditischer Natur, die er elu und er naldpois verehrt, dadurch der schilfbedectten Ifis und helena an die Seite geftellt werden, ') und in ihrem Befen jene schon hervorgehobene Doppelbeziehung ju Sumpfvegetation und hetärischer Geschlechtsverbindung zur Darftellung bringen. Durch die Berbindung aller bieber namhaft gemachten Beispiele wird nicht nur die religiofe Bedeutung der Sumpfe und Sumpfpflanzen, sondern namentlich auch die agyptische herkunft der Ocnusdarstellung über allen 3meifel erhoben. 2) Die Idee, welche diesem Raturspmbole seine Entstehung gegeben bat, ftimmt mit der Grundanschauung der ägpptischen Religion, mit der Landesbeschaffenheit und ber hervorragenden Rolle, welche Sumpf und Sumpfpflanzen im Leben und Rult bes Nilthales fpielen, fo vollfommen überein, daß die Darftellung der Panegpris ju Acanthus, wie fie Diodor beschreibt, gemiffermagen als ein Gesammtausbrud der ägpptischen Auffassung des Naturlebens, seiner Entstehung und feiner Fortdauer bezeichnet werden kann. Ift dieses Resultat an fich schon der Beachtung werth, so wird es badurch noch bedeutender, daß es die Entstehung des uns beschäftigenden Natursymbols in das früheste Alterthum, man fann sagen in die Urzeiten der menschlichen Rultur hinaufrückt. Ihnen allein scheint die Ginfachheit der Darstellung und die Rohheit der Flechtarbeit eines groben Seils gegenüber der Borstellung von kunftreichem Weben der Naturmächte zu entsprechen. Der aus Sumpfpflanzen roh zusammengedrehte Strid zeigt ben Tellurismus in seiner gangen Ractheit. Die zeugende Raturfraft erscheint noch gang in chthonischposeidonischer Auffaffung. Die finstern Machte der Tiefe treten allein bervor. Eine Erhebung ber ftofflichen Rraft aus ber Reuchtigkeit bes Bodens ju bem himmlischen Lichte, ein Fortschritt von der Erde zur Sonne hat nicht stattgefunden. Wenn in der Zahl der Briefter, welche alltäglich die Nilfluth in das durchlöcherte Faß von Acanthus ausgießen, eine Berbindung der Waffer- und der Sonnenmacht, der poseidonischen und der uranischen Auffassung der Raturfraft,

<sup>1)</sup> Athenæus 13, p. 572 nach Aleris von Samos. — Zu Chzicus Kalamaw Monatsename, ebenso zu Ephesus Boeckh, Corp. Inscr. 2953. b. Guhl, Ephesiaca, p. 125. Gegründet war das Heiligthum von den attischen Hetären. Aphrodite trägt selbst den Namen Axowis, Aseira, Etvy dei Lycophron. Cass. 832, mit Tzetzes Scholion. Eine solche Sumpsmutter ist Marica, dea littoris Minturnensium. Serv. Aen. 7, 47. Sie wird Benus und Circe gleiche gestellt. Serv. Aen. 12, 164. Ueber die Sumpsbedeutung des Wortes, oden S. 142. — Man denke an Dionysos dumvoyevis zu Athen und Sparta, an Artemis Holeda (Strado 8, 3, 25), an Hyllos (vd.), Il. v. 370), an Fuyas rése dimvy (Il. 2, 863), besonders auch an Lycophrons Schilderung Cass. 1152, und an das év association des Fiss dei Jamblich. de myst. 6, 5.7. p. 245. 248. Parthey.

<sup>2)</sup> Das Weben ift namentlich bei ben Aegyptern Arbeit ber Manner: Sophocles, Oed. Col. 339; Herod. 2, 35; 4, 127; Diodor. 1, 51. Mein Mutterrecht S. 99. 100.

und eine deutliche Bezugnahme auf den Umlauf der Sonne vorliegt, so fällt für das Sumpffeil jede folche Berbindung hinmeg. Es zeigt uns nur den von den Rilfluthen getragenen Phallus, nicht den in den Armen der Sonne geborgenen Dfiris, 1) nur den rubenden Sumpflowen. Es faßt das Naturleben auf der Stufe feiner größten Wildheit und Ursprunglichkeit, nicht auf der des geordneten Acerbaus, welcher auf die Bewegung ber Sonne und der Geffirne achtet, und von dem Gang der Jahredzeiten abhangt. Es tritt ebendadurch mit jenen Rulturzuftanden in Berbindung, Die dem Uebergang jum Acerbau, feiner Rultur, und der von ihm bedingten Regelung des Lebens voransteben. Fischer, bie in den aus dem Flugschlamme allmälig fich bildenden Sumpf= und moraftreichen Riederungen des Ril-Landes ihr Leben friften, muffen bas Symbol des geflochtenen und wieder aufgelosten Strickes zuerst ausgedacht und an ihren Gesten bildlich dargestellt haben. Bon Diefen pflanzte es fich auf funftige Gefchlechter fort, ohne doch je jum Gegenstand eines Mothus zu werden. Reine Erzählung knupft sich an Ocnus und sein Seil. Bu allen Zeiten hat die Darstellung von Acanthus denjenigen Charakter, welchen sie von Sause aus batte, in voller Rein= heit bewahrt: fie zeigt fich auch bei Griechen und Römern ohne alle Entfaltung in mythischer Ergablung, ale reines Symbol.

7.

Ocnus Beziehung zu den tellurischen Gewässern und ihrer Zeugungsfraft findet in dem mantuanischen Mythus ihre volle Bestätigung. Bon den sumpfigen Usern des Nilstrommes gelangen wir zu denen des Eridanus, welcher der Poschene ihre Fruchtbarkeit verleiht, gleich dem Nil in sieben Mündungen das Meer erreicht, von den Celten Padus, von den frühern ligurischen Stämmen Bodincus, Bodepros, (fundo carens) der sbodenlose, mit Schlamm und Untiesen erfüllte Strom genannt, von Dichtern aber oft mit dem allgemeinen Namen Eridanus (in welchem Era, terra nicht zu verkennen ist) belegt wird. 2) In der

<sup>1)</sup> Plut. Is. et Os. 52.

<sup>2)</sup> Plin. 3, 16, 20; 17, 21. Polyb. 2, 16; Hesych. Βεβέτριος ändere ich in Βέβεγιος, während Alberti, Palmer, Boß Βέδεγιος, Βόδεγιος vorziehen. Ebenso ist Βόχερνος bei Theo zu Aratus, Phain. 359, p. 84 Bekker verdorben. Es ist bemerkenswerth, daß rein deutsche Worte in dem alten Italien sich sinden. Wie hier Boden, so sinden wir Grund in lares grundules, Morgen in μόργιον, πλέθγον γης nach Helpshius, wovon Morgetes, Kuh in den nordischen Cevæ, wie nach Columella die keinen Alpenkühe, wovon daß käsereiche Cedanum dei Plinius, genannt werden. — Flumen Bodincus entspricht lacus Fundanus bei Formiä. Als Erds oder Fettstrom wird auch Ister von Grimm in der Geschichte der beutschen Sprache erklärt.

Po-Chene begegnet uns Ocnus wieder, und zwar in einer Gottheitsnatur, welche jener in dem seilstechtenden Alten erkannten durchaus entspricht. Unter den Helden, die Aeneas im Kriege gegen Turnus zu hilfe ziehen, wird auch Ocnus genannt. Aon. 10, 198:

Ille etiam patriis agmen ciet Ocnus ab oris 'Fatidicæ Mantus et Tusci filius amnis; Qui muros matrisque dedit tibi, Mantua, nomen; Mantua, dives avis, etc. 1)

In den Eclogen 9, 59 wird derfelbe Gründer der Sumpfstadt Mantua Bianor aenannt. Bu den Borten: Namque sepulcrum incipit apparere Bianoris, bemertt Servius: Hic est, qui et Ocnus dictus est: de quo ait in decimo: Fatidicæ Mantus et Tusci filius amnis. Conditor Mantuæ. Dictus autem Bianor est, quasi animo et corpore fortissimus: ἀπὸ της βίας και ἀνορέης. Damit bers gleiche man den Commentar zu Aen. 10, 198. Ocnus. Iste est Aucnus, quem in Bucolicis Bianorem dicit, ut: Namque sepulcrum incipit apparere Bianoris. Hic Mantuam dicitur condidisse, quam a matris nomine appellavit: nam fuit filius Tyberis et Mantus, Tyresiæ Thebani vatis filiæ, quæ post patris interitum ad Italiam venit. Alii Mantos filiam Herculis vatem fuisse dicunt. Hunc Ocnum alii Auletis filium, alii fratrem, qui Perusiam condidit, referunt: et ne cum fratre contenderet, in agro Gallico Cesenam, quæ nunc Bononia dicitur, condidisse: permisisse etiam exercitui suo, ut castella munirent, in quorum numero Mantua fuit. Alii a Tarchonte, Tyrrheni fratre, conditam dicunt: Mantuam autem ideo nominatam, quod Etrusca lingua Mantum Ditem patrem appellant, cui etiam cum cæteris urbibus et hanc consecravit. Laffen wir aus diesen Angaben Alles das bei Seite, was ethnographische Beziehung zeigt. und beschränken wir und barauf, des mantuanischen Ocnus religiose Ratur ju ermitteln. Diefe ergiebt fich aus der genealogischen Zuruckführung auf Manto und Teirefias mit voller Bestimmtheit. Teirefias erscheint gang in der Natur eines unterirdischen Consus, eines Cerus manus ober Creator bonus, 2) eines Jupiter Soranus,3) der des tellurischen Stoffes Beugungefraft in fich traat. Bleich der feuchten Tiefe vereinigt er in feinem Wefen die doppelte, mannliche und weibliche Naturpoteng. Wie über jene, fo ift auch über ihn ewige Finfternif

Borborus, nach Plutarch Fluß bei Bella in Makedonien, mag mit dem heutigen bourbon Koth (daher das Wortspiel bourbonner et s'embourbonner) zusammenhängen. Die erdführende Natur dieser Ströme beschreibt Callimach. in Apoll. v. 108—110.

<sup>1)</sup> Bergl. Ovid. Met. 2, 370. Pausan. 1, 76. — Die Berchrung bes Poseibon zu Mantinea läßt annehmen, bag bie beiben Städtenamen Mantina und Mantinea einem Stamme angehören.

<sup>2)</sup> Fest. Matr. p. 122. Müller. Secchi, im Bulletino 1843, p. 72.

<sup>3)</sup> Serv. Aen. 11, 785. August. C. D. 7, 9.

verhängt. Er hat die Sumpfmutter Athene unverhüllt angeschaut. Ihm allein ift gegeben, auch in der Erde Tiefe feinen volls zu bewahren. In Quellen ift fein Sit; die Schlange, deren Gestalt er annimmt, innerlich ibm verwandt. ') Er gehört als Sohn des Udaos, des Feuchten, dem Geschlechte der Znagroi, die vaterlos aus Schlangengahnen entstanden find, und in dem Salsschmud des Drachenpaares ihre Ubstammung aus der Erde Mutterschoof verfunden. Den Cadmeern weisfagt er den Sieg, wenn der Lette des draconteum genus fich dem Tode weihe. 216 aber die Epigonen der Bater Riederlage rachten, und die bartbedrangten fadmeischen Znagroi endlich ihrem Schickfal erlagen, fand auch er feinen Untergang. Das Muttergeschlecht der Gefaten verschwindet aus Bootien. Go bekundet fich in Teirestas jene Auffassung der tellurischen Zeugungefraft, welche die hetärische Sumpfbegattung zum Borbild nimmt. Im Geschlecht der Znagrot baben die Rinder, gleich dem Sumpfichilf, nur eine Mutter, Die Erde. Der Samann, (Semo Sancus) der den Saamen gestreut, tritt fo wenig hervor, ale dem spurius gegenüber der Bater. Im Dedipus : Mythus erscheint diese Religionestufe mit all jener lutea voluptas verbunden, welche wir oben als nothwendige Eigenschaft bes Sumpflebens hervorhoben. Denn Dedipus, ber feinen Bater nicht fennt, der die Mutter befruchtet und das Augenlicht verliert, gehort felbst jenem vaterlosen Geschlecht der Zaaproi, und giebt fich in seinem geschwol= lenen Ruft, in der Sage von feiner Auffindung am Meeresufer, in dem Baternamen Laius als Darftellung ber tellurischen Urzeugungefraft zu erkennen. Als Brototyp des draconteum genus und der ihm angehörenden Religionsstufe steht Teirenas da. In ihm erkennen wir diefelbe Gottheitsnatur, welche uns in dem Sumpfmann Denus entgegentrat. Es tann daber feinem Zweifel unterliegen, daß der mantugnische Ocnus mit dem seilflechtenden Greise Diefelbe Gottheit darftellt. Jest wird auch die Berleitung Bianors von der Teirestas Tochter, im Sinne des Mutterrechts der chthonischen Sageroi, und die Benennung der Stadt nach dem Mutternamen bedeutend, und verftandlich die Berbeigiehung des pelaegischetprebenischen Dis-Mantus, der in feiner plutonischen Sadeenatur beide Seiten der tellurischen Rraft, die gebende und die nehmende, 2) vereinigt, und burch seine charontische Bedeutung wiederum auf den greifen Ocnus gurudführt. Sat nich fo die Idendität der Gottheitenatur beider Deni herausgestellt, so wird

<sup>1)</sup> Apollod. 3, 6, 7; 3, 7, 3. 4. Hygin. f. 75. Ovid. Met. 3, 320 f. Tzetz. Lyc. 682. Pindar, Nem. 1, 91. Diod. 4, 66. Pausan. 9, 33, 1. Od. 10, 492. Spanh. 3u Callim. lav. Pallad. 81.

<sup>2)</sup> Plut. Is. 29 neunt Amenthes Habes τον λαμβάνοντα και διδόντα. Daraus erklärt sich bie Berbindung des Habeskults mit der großen Fruchtbarkeit von Elis, welche dem Demetrius Scepsius bei Strado 8, p. 344 unbegreifilch schien.

Die Lage Mantua's mitten in Sumpfen und Moraften doppelt beachtenswerth. Dadurch tritt Ocnus-Bianor auch hier mit der Landesbeschaffenheit, mit Sumpf und Sumpfzeugung in die engste Berbindung. Das Schiff, welches den Konig tragt, führt das Bild des Mincius, den gruner Flußichilf befrangt, und einen Strom hat Denus, wie ber thracische Rhesus, jum Bater. Mit Brotomantis Baa, der Urmutter Erde, verbindet fich der Tuscische Strom. Aus ihrer Mischung entsteht Ocnus-Bianor, der mithin gleich bem Schilfrohr als Sohn des feuchten anlos, ale Belufiue-Schoineus dasteht. Darum ift Bianor eine das Wefen des Denus vollkommen bezeichnende Interpretation. Die Rraft, welche der Rame bervorhebt, ist die zeugende Urmacht des Stoffes, der die phallische Bildung eines Briapus, Sarpocrates, Dionpfos entspricht. Die gleiche Auffaffung liegt auch dem Centaurennamen Bianor, der mit Chthonius zusammen angeführt wird, zu In ahnlichem Sinne finden wir Balene, ') Balefiue,2) Andramon, Birbius, Iphis, Kratos, 3) Istoua, 4) und manche andere. Belehrend ift besonders, was Plutarch de Is. et Os. 37. 42 über den Dfiris-Namen mittheilt. 'Agiscor τοίνυν ο γεγραφώς Άθηναίων αποικίαν επιστολή τινι Άλεξάρχου περιέπεσεν, έν ή Διος ίστορείται καί Ισιδος ύιος ων ο Διόνισος ύπο Αίγυπτίων, ούκ Όσιρις, άλλα Άρσαφής (έν τφ άλφα γράμματι) λέγεσθαι, δηλούντος το άνδρεῖον τοῦ ονόματος. ἐμφαίνει δὲ τοῦτο καὶ ό Έρμαλος, έν τη πρώτη περί τῶν Αίγυπτίων. ὁμβριμον γάρ φησι μεθερμηνενόμενον είναι τον Οδιοιν. -- 42: Ο γάο Οδιοις άγαθοποιός, και τουνομα πολλά φράζει, ούχ ηκιστα δι κράτος ένεργοῦν καὶ ἀγαθοποιὸν, ὁ λέγουσι τό δ έτερον ὅνομα τοῦ θεοῦ τὸν Όμφιν εὐεργέτην Das Gewicht diefer Bemerkungen ift von ο Ερμαίος φησιν δηλούν έρμηνευόμενον. der sprachlichen Richtigkeit derfelbeu durchaus unabhängig. Indeß berechtigt der heutige Stand der Hieroglyphenkunde durchaus nicht dazu, so bestimmte Angaben in Zweifel zu ziehen, und die Bezeichnungen Apoapis und Ougus, "weil hieroglyphisch dermalen nicht deutbar," zu verwerfen. Beide stehen handschriftlich fest. Daher wird 'Aęsaspis von Jablonski Panth. P, 1, p. 289, Wyttenbach, Hutten, Parthey p. 231 beibehalten, wie denn auch der Zusat er zw adpa rodunare weder mit Reiske als Gloffem getilgt, noch mit Parthen durch die Beziehung auf alphabetische Ordnung des Ariston'schen Werkes bedeutungslos gemacht werden darf. Alle Interpretationen nun, welche in den mitgetheilten Stellen für Ofiris, Arfaphes, Omphis gegeben werden, stellen die phallische Männlichkeit, und die barin liegende wohlthätige, reichthumgebende Rraft des agptischen Beus-Reilos in den Bordergrund. Die Ausdrücke το ανδρείου, το ομβριμου, κράτος ένεργούν καί

<sup>1)</sup> Cicero, N. D. 3, 22.

<sup>2)</sup> Valer. Max. 2, 4, 5.

<sup>3)</sup> Aeschyl. Coëph. 241. 484.

<sup>4)</sup> Lycophr. Cassandra 1164. Pausan. 2, p. 181.

ayaBonoiov, benen hermes Trismegiftus Erflarung bes Ofirisnamens: σωμάτων διάστου εθνους ήγεμών και ίσχύος και έώμης καθηγητής entspricht, 1) deuten inegesamt auf die mannliche Urfachlichkeit der stofflichen Zeugung, auf das γόνιμον και τρόφιμον (Plut. Is. 51) und beffen ungeschmächte Rulle, welche von Lucian de saltat. in Beziehung auf den phallischen Mars, durch reoav rou pergiov oxlygor, durch Plutarch l. l. durch εξοοθιάζων τῷ αιδοίφ (fædius excitata natura) bezeichnet wird. Bon friegerischer Tapferfeit, an welche der neueste Ueberseger Barthey benft, ift keine Rede. In demselben Sinne beißt der Jonische Boseidon auf der Mannbeimer Bronze 'Aour rav ravrav, ein Ausdrud', der dem Plutarch'ichen 'Aour xai δύναμις entspricht. Mit der Sand auf den Phallus deutend, giebt der Beo's γενέσεις jenen Worten ihre gang bestimmte Bedeutung. Auch Er erscheint als Aodapis-Bianor, ale Darftellung des xparos tregyor xai avegelor. Den Gott des zeugenden Baffere ale deze bezeichnet zu feben, entspricht jener agpptisch sjonischen Lehre, welche bas Baffer felbst als aoxi, alew, aowen Swi, und in dicfem Sinne als agiorov auffaßt. Mus dort und agiorov lagt fich nun auch jener Bufag: in ro aλφα γράμματι in feiner vollen Bedeutung erläutern. Der Buchstabe alpa ents spricht dem Begriffe und der Bedeutung von dezi. Er nimmt unter den Buchstaben die erste Stelle ein, verwirft, wie der Grammatifer Protogenes bei Plutarch, Tischreden 9, 2 sich ausdrudt, jede Rachsetzung, und sucht stete den ihm zukommenden Anfang. Er wird auf diese Beise mit apzi selbst identisch. trifft mit ibm aber noch in einer zweiten Begiehung gusammen. Alpa ift ber Grundvotal, mit welchem das Waffer bezeichnet wird. Wir finden ihn mit verfcbiedener nachfolgender Confonantierung in agua, apa, 'Anidavos, Apis (Stier und Biene) aspirirt in Epaphus, apium, aper, aca (Acis), Acca (Larentia), Achelous, Achileus, Acheron, Achaia, Acharnæ, Apii und Achrades (nach Blutarch die faftige Birne) Ach (die Birnbaumer Ach bei Bregeng) und ohne alle Consonantirung in dem Unterwaldner Glugchen, das die Gingebornen das U = Baffer nennen. Zwischen dem boben Botale I, und den tiefen D, U, nimmt 2 die Mitte ein. Dadurch wird es jur Bezeichnung der rubenden Baffermaffe, mahrend ber Stamm Li dem in Bewegung gefesten und dadurch helltonenden Rag, Ul, Ud (uligo, udus, Olyseus, Olane) der stagnierenden, tragen Sumpfmasse, der tarda palus, entspricht. In Folge Dieser Begiehung ju bem Baffer wird nun A auch der Grundvokal für die jur Bezeichnung der zeugenden Mannlichfeit dienenden Borter. Ungelehnt an das nachfolgende R bildet es die Stammfilbe Ur, welche hier die erste Stelle einnimmt. Sie findet fich als Bezeichnung der verδοια δίναμις in αρόην, Άρης, aries (Ovid F. 4, 771. salax) Άρετή (woher Beracles

<sup>1)</sup> Selden, de diis Syr. 1, 4. p. 151.

Aperos), Arion, Arnus-Sarnus, Charon, conorov, arista und arundo, woran mas, mars, mare und viele andere fich anschließen. Wir entnehmen bieraus, daß auch dorn ben phyfischen Grundbegriff des zeugenden Baffere in fich trägt, und baß die allgemeine Bedeutung Unfang aus der ftofflichen des Urfprungs berausgewachsen ist. Im Anschluß nun an diese Bedeutung des U=Bokals bebt Blutgrch oder schon sein Gewährsmann Ariston als bedeutsam bervor. daß Apogon's to ro Alpa poauuare gebildet und geschrieben sei; tein anderer Botal ift in dem Worte zu finden als ádpa; denn wie sehr 7 mit a zusammenfällt. zeigt schon jener alte Bamfilische Ho des Aqueros Sohn, beffen Geficht Bato im Staate ergahlt. 1) 3ch will nun nicht entscheiden, ob die Plutarch'iche Bemerfung ale grammatifalische Spielerei zu behandeln ift, oder ob fie, wie die Splbe As glauben läßt, für die Erklärung von Assawis einen verläßlichen Anhaltepuntt bietet: genug, daß der Gedanke des Griechen flar geworden, und ber Sinn bes Buchftabens Alpa einerseits in seiner Beziehung zu bem Baffer, und ju der Lehre von dem Ursprung aller Dinge aus dem Feuchten, andererfeits in feiner Beziehung zu der Bedeutung des Wortes 'Aggaph's ale eines owinarog ro ardoelor δηλούντος unferm Bewußtsein näher gebracht ift. Wie geläufig Bus sammenftellungen folcher Art den alten Grammatifern waren, zeigt gerade Blus tarche angeführtes Tischgespräch: Cur A principem inter literas locum obtineat, deffen sich die Erklärer jener Angabe über Arfaphes hätten erinnern sollen. Aus jener Unterredung verdient insbesondere noch folgende Bemerkung des Ammonius Berudfichtigung: "Wie, entgegnete er dem Charoneer Plutgrch, wie nimmst bu, als Bootier, dich hier nicht des Kadmus an, der das Alpha allen übrigen Buchftaben vorgesett haben foll, weil die Bhonifier mit dem Borte Alpha den Ochsen bezeichnen (or pass ro alga navror neorata, dia ro Polrmas ouso nalow rer Bow), ein Thier, von dem fie glauben, daß es unter ben Rothwendigkeiten bes Lebens nicht die zweite ober britte Stelle, wie Befiodus (Berte Bers 403) will, sondern die erfte einnehme?" Die Zusammenstellung von Alpha mit dem Stier führt uns wiederum mitten in den entwickelten Ideenkreis binein. Denn der Stier trägt die zeugende Kraft des Wassers in sich, er ist also in diesem gang materiellen Sinne bas Alpha der Ratur. Den Symnus, womit die Frauen der Eleer den Gott mit dem Stierfuße unter dem Schall der Trompeten aus dem Waffer bervorrufen, er solle ju ihnen kommen, und ihnen Fruchtbarkeit verleiben, hat Plutorch Qu. Gr. 36 erhalten, womit Is. et Os. 34, Theseus 16 ju vergleichen find. In Uebereinstimmung damit beißt Bachus, nadez byeas pidens xuous, Borreris und felbit Bois oder Tavoos, wie in dem Zwenf asu ravos, agu

<sup>1)</sup> R. Rochette, Hercule p. 38-40.

raros, wie er auch auf großgriechischen Mungen und bei Ronnus ben befruchtenden Wafferstrahl aus seinem Munde ergießend dargestellt ist. 1) In diesem Sinne ift er das Alpha der Natur, Aosapis-Bianor, der zeugungsfräftige Gott der Urgemäffer. Wenn Chriftus Die Bedeutung des Alpha fur fich in Anspruch nimmt, so gewinnt sein Ausspruch: "ich bin das A, ich bin der Ursprung," erst baburch bas gange Schwergewicht, daß wir ibn mit jener phonizischen und allgemein antiken Auffassung von der physisch-finnlichen Bedeutung bes erften Buchftabene in gegensäkliche Berbindung bringen. Die lette Urfachlichkeit ber Dinge ist nicht die in den Stoff gelegte Rraft, sondern der hochste Gott, der jene ihm mitgetheilt, und der deghalb bas Alpha für fich allein in Anspruch ju nehmen berechtigt ift. Bur Bergleichung mit biefen Bemerkungen über bas Baffer als Sit der Kraft, bietet fich das Wort Nar und der Name Nero dar. Nar bezeichnet bas Baffer. Mit biefer Bedeutung finbet es fich in vielen Ausdruden, in Nar, dem Flugnamen, Narcissus, Nereus, Nocets, Naguatos, Uthene Naoxaia (Pausan. 5, 16, 5), Narycii Locri (Geo. 2, 438), νηρός, ναρός, befondere in dem Borte ro vegor, welches das fpatere und das heutige Griechisch für Baffer ausschließlich gebraucht. 2) Bon der Feuchtigkeit wird auch die Nase nares genannt. Bie weit die Burgel reicht, zeigt Narajana, Die altefte Bezeichnung Mesopotamiens. Das gleiche Wort ift nun aber Bezeichnung der Rraft, so in Nerien Martis, und in Nero, wie Gellius N. A. 13, 22, Sueton. Tiber. 1. Lydus de magistr. 1, 23 darthun, daher auch für Milites gebraucht, wie auf der Bantinischen Tafel L. 29. 31.

8.

Durch diese Erläuterung der Plutarch'schen Angaben über Ofiris-Arsaphes ist, wie ich hoffe, die physisch-materielle Zeugungsbedeutung des mantuanischen Ornus-Bianor hergestellt, und die poseidonisch-tellurische Stuse der Naturfraft, welche er personisizirt, über alle Ansechtung erhoben. Jest erst kann die historische Berbindung mit Böotien, welche Servius in den ausgeschriebenen Stellen andeutet, mit einigen Worten berührt werden. Durch die Teiresiastochter Mantowird der mantuanische Ornus mit dem Kadmeischen Geschlecht der Exaprol in Zusammenhang gebracht. In Böotien ist das lang bedrängte draconteum genus der Erdsinder zulest dem Schwerte der Epigonen erlegen. Seine Ueberreste wen-

<sup>1)</sup> Avellino, toro a volto umano in ben Opuscoli, und Streber, über Bacchus Debon in ben Denkschriften ber Münchner Afabemie ber Wiffenschaften.

<sup>2)</sup> Lobed zu Phrynich. p. 42. 🗢

ben fich nordwärts, theils nach bem theffalischen Somole, theils bis nach Illyrien (Paus. 9, 5, 1; Apollod. 3, 5, 4. Steph. Byzant. Illugla. Skylax. p. 4. Strabo 7, p. 326, Giefeke, trakisch-pelasgische Stamme, S. 59), und bilden so eine Rette von Riederlaffungen, Die den Uebergang nach bem nördlichen Italien vermittelt. Gewinnt dadurch die phonizische Colonie in Mantua alle Wahrscheinlichkeit, so tritt bas Borbandensein bes Cinpras-Muthus und afiatischer Kultubungen am innersten Habrig, der Zusammenhang der Ligurer sowohl mit den Bolandern als mit Bootien, endlich das hervortreten der Siebengahl einerseits in dem bootifchen Teirefiad-Mythus, andererfeite in der fcon berührten merkwurdigen liqurifchen Sage bestätigend bingu. Die Morafte, welche Mincio und Bo bilben, gaben ben flüchtigen beimathlosen Thebaern einen gegen Angriffe gesicherten Standort, deffen Befit allen nachfolgenden Ginwanderern und Eroberern bis auf den beutigen Tag ftete von der größten Bedeutung gewesen ift. In der Reihe der Bolfer, Die fich bier drangten, und deren bedeutende Bahl Birgil, den Mantuaner, ju bem Ausbruck veranlagte: Mantua dives avis, sed non genus omnibus unum, werden die Thebaner an erster Stelle genannt. Servius: Bene dives avis, quia non ab Ocno, sed ab aliis quoque condita fuit: primum namque a Thebanis; deinde a Tuscis; novissime a Gallis, vel ut alii dicunt a Sarsinatibus, qui Perusiæ consederant. Sed non genus omnibus unum. Quia origo Mantuanorum et a Tuscis venit, qui in Mantua regnabant, et a Venetis, nam in Venetia posita est, quæ et Gallia Cisalpina dicitur. Durch diese aanse Bölferreihe hindurch erhielt fich die Berehrung des thebanisch-kadmeischen Denus-Bianor. Roch zu Birgils Zeiten mar fein Grabmal vorhanden, wie bei Glium bas des Glus, bei Sardes das jenes Lixus, 1) welchen nach dem Sturg der affprischen Beracliden die einheimischen Mermnaden mit gleicher Berehrung umgaben. Es tann auffallend erscheinen, daß in diefes thebaifch-mantuanifchen Gottes Genealogie der Tuscische Tiber eingeflochten wird. Denn daß der mantugnische Dichter Die beimische Sage unrichtig berichtet, oder Servius den Tuscus amnis ohne Grund auf den Tiber bezogen hatte, ift gleich unannehmbar. Ich sehe darin eine Bestätigung jener Annahme, welche die kadmeischphonizischen Gephyraer bis nach Latium verfolgt, und dafür insbesondere bie Identität des priefterlichen Charaftere und des Flugfultes, wie er von den phonifischen Gephyraern ju Athen, von den Bontifices ju Rom geubt murde, unter Berufung auf J. Lydus de mensib. p. 45 ed. Schow hervorhebt. Benn in dieser Stelle das Gemässer, auf deffen Brude die athenischen Gephyräer dem Palladium ihren Rult darbringen, Inequeios genannt wird, so ist darunter sicher

<sup>1)</sup> Nicolaus Damasc. in ben Fr. h. gr. 3, 384 f. Müller.



nicht der theffalische Rluß dieses Namens zu versteben, sondern die Rultbezeichnung eines einheimischen attischen Gewässers zu erkennen, wie ja Attica auch seinen Eridanos befaß. Strabo 9, 397. Dann aber erscheint Die ohnehin nicht zweifelhafte Ableitung von dariem in ihrer gangen Bedeutung. Der gephyräische Rult gilt dem Baffer ale dem Sie und Träger der zeugenden Naturmacht: eine Religioneauffaffung, welche in der ebenfalls phonizisch aephyraischen Demeter Ayaty, 1) in bem Opfer ber Binfenmanner und in der Megiden-Sage bei Pindar Prih. 5 und 9 von der Cprenischen Erbicholle, welche aus den Sprten ftammt, und bei bem ägibischen Thera ine Meer entgleitet, so wie in der hohen Bedeutung, welche die phonizische Rosmogonie dem massergetrankten anlos einraumt,2) mit stets gleicher Bedeutung offenbar wird. So hat sich für den historischen Theil Des Denus-Mythus ein Resultat berausgestellt, bas zu der innern Uebereinstimmung des feilflechtenden und bes mantuanischen Ocnus-Bianor einen geschichtlichen Busammenhang ber örtlich fo fehr getrennten Stamme hinzufügt. Die Darftellung des feilflechtenden Greises in der Lefche von Delphi, wo man auch Teirefias dargestellt fab, läßt annehmen, daß er eine in Mittelgriechenland beimische Gestalt war; seine Berbindung mit den mantugnischen Radmeern, daß er dem phonifischen Religionofreise angehort, und mit der phonifischen Colonie nach Hellas, mit ihren auswandernden Ueberresten nach den Poländern gelangte. So reiht sich nun Phönikien dem ihm verwandten Nil-Lande an,3) und es gewinnt erhöhte Bedeutung, wenn, wie Pausanias Angabe mit Sicherheit schließen läßt, das Ocnussymbol auch bei den Joniern Rleinaffens heimisch war. Wir werden dadurch in einen Rreis von Bolfern bineingeführt, welche uns mit ber früheften Rultur des Menschengeschlechtes in Berbindung fegen, und dem Natursymbol vom seilflechtenden Sumpfmanne das hochfte über die Anfange der Geschichte gurudreichende Alter ju sichern geeignet find.

9.

Bon den Servianischen Angaben über den Mantuanischen Ocnus-Bianor ist noch eine übrig, welche unsere bisherigen Aussührungen zu ergänzen und zu befräftigen vermag. Statt Ocnus gebraucht der Grammatifer abwechselnd Aucnus, ein Wechsel, der in zahlreichen Beispielen, wie in Claudius-Clodius auriga-origa, caudex-codex, caules-coles, saurix-sorix, (Serv. G. 2, 30) vor-

<sup>1)</sup> Herod. 5, 57-62; 4, 149. Rückert, Troja 159 f.

<sup>2)</sup> Euseb. Pr. Ev. 2, 10.

<sup>3)</sup> Kabmus Berbindung mit beiben bei Kreuzer, Symb. 3, 363 f.

lieat, und in ber neuern Umgestaltung des Au in O, wie fie Auximum - Osimo, Aufantus - Ofanto, Laus Pompeia - Lodi, fowie in der Aussprache romanischer Bölfer ihre Wiederholung findet. Demnach ift die Splbe Auc ale Wortstamm gu betrachten, und in Aucnus die Bedeutung von augere, auctare ju erkennen. Die Einschaltung des n hat in der Morifibildung einzelner Berba (ideiren von ίδου, aunrurdy von arante und bergleichen) ihr Unglogon, die Schwierigfeit aber, die aus der Quantität bergenommen werden fonnte, darum keinen Anspruch auf Beachtung, weil das Bokalmaß gewiß erst viel später als das Wort im Boltsmunde seine Bildung erhalten hatte, festgestellt und geregelt wurde, so daß hier gang allein empirische Beobachtung, welche nach der Bergleichung abnlicher Erscheinungen die Möglichkeit einer Ableitung beurtheilt, gur Richtschnur genommen werden darf. ') Bas der aufgestellten Etymologie volle Sicherheit verleiht, ift die Unwendung, welche die Alten den Ausbruden augere, auctare auctus geben, und die mit der ermittelten Bedeutung bes Aucnus-Ocnus vollkommen übereinstimmt. Ift Denue Die Darftellung der tellurischen Zeugungefraft, welche alles Leben schafft und zur Reife bringt, so begegnen augere, auctare, aifarer in einer großen Bahl von Stellen als Bezeichnungen derfelben nahrenden und mehrenden Ratur des Stoffes. Lucretius, deffen Sprachgebrauch durch den aphroditisch-epicurischen Standpunkt, den er einnimmt, befonders belebrend wird, liefert völlig entscheidende Beispiele: 1, 50:

> Nam tibi de summa cœli natura Deumque Disserere incipiam, et rerum primordia pandam. Ut omnes natura creet res, auctet alatque, Quoque eadem rursum natura perempta resolvat.

In gleichem Sinne giebt 6, 168: arboris auctus; 2, 572: nec porro rerum genitales auctificique motus perpetuo possunt servare creata. In gleicher Bestiehung auf das Wachsthum der tellurischen Körper sagt Plutarch, Is. et Os. 35: δτι δ΄ δι μόνον τοῦ οἰνου Διόνυσον, άλλα καὶ πάσης τηρᾶς φισεως Ελληνες τηροῦνται κίριον καὶ ἀρχηγον, ἀρκεί Πίνδαρος μάρτυς είναι, λέγων Δενδρέων δὶ νόμον Δίουυσος Πολιγαθής αὐξάνοι, ἀγνὸν φέγγος ὁπώρας. Plato Timæus p. 331, Bip: ὅταν τὸ τῆς αῦξης καὶ τροφῆς ελαττον ἐπίμ ὁεῦμα. p. 326: τὸ δὶ λοιπὸν ὑμεις, ἀθανάτω θνητὸν προσυφαίνοντες, ἀπεργάζεσθε ζῶα καὶ γεινᾶτε, τροφήν τε διδόντες αὐξάνετε, καὶ φθίνοντα πάλιν δέχεσθε Pausan. 7, 22, 5: Μελάνιππον δὶ παίδα Άρεως καὶ Τριταίας οἰκίσαι τε καὶ αὐξῆσαι τὴν πόλιν, καὶ θέσθαι τὸ ὄνομα απὸ τῆς μητέρος. Diodor. 3, 51. Pausan. 5, 14, 4. Bon dem Wachsthum des Rils gebraucht αῦξησις Plut. Is. et. Os. 75. Die gleiche Bedeutung fehrt wieder in einer beträchtlichen Jahl von Eigennamen, die bald als selbstiftändige Götterbezeichnungen, bald als Beinamen dastehen. Bu Epi-

<sup>1)</sup> Rog, Italifer, S. 16. 17.

daurus, auf Megina und ju Tarent finden wir bie beiden Erdmutter aigioid und dania gang cerealischer Geltung, worüber Pausan. 2, 30, 5; Herod. 5, 82. 83. Hesych. v. Δάμεια. Ucher Stamm und Bedeutung von Δαμία (Δαμόντώ, Damias trig, Archidamia, Damium, da) ist oben gesprochen worden. Avistruc rebet Pans. 8, 26, 2: Eldi di rai Alorida vaoi, tov ubv radocdi nodituv, tov δλ αιξίτην, mofür die Erklärung in dem Bindarischen δενδρέων νόμον αιξάνοι enthalten ift. In gleichem Sinne heißt der oft phallisch gebildete Ban Aidenis hymn. Orphic. 10, 11. Ebenso Zeus h. Or. 14, 8. hermes Austogras bei Hesych. s. v., Gig Avisidaly's und proexagnos, h. Or. 25, 3. Ebenso Demeter h. Or. 39, 10. Abonie Bavas h. Or. 55, 6. Asclevius h. Or. 66, 5. Gine Rymphe Aigirgopog, h. Or. 50, 12. Ale attische Grazien nennt Paus. 9, 35 Aige und Hyene'vy 'Avgo' wird auch im attischen Burgereide angerufen, mas fie ebenfalls ale leben- und Gedeihenleihende Stadtmutter bezeichnet. Die Charitinnen aber find ce, die als große Erdmutter die Scheune mit Borrathen, den Tifch mit Rulle der Rahruna und durch den Ueberfluß das Leben mit geselliger Freude erfüllen. 1) Etwas langeres Berweilen erfordert der Glische Augeas, deffen Name und Mythus gleich sprechend find. Bei den Griechen finden wir Airtag und Airelag, bei den Romern Augeas, Augias, Augeus. 2) Die Beziehung zu der Erdfruchtbarteit geht für diefen Sohn des Eleus aus seinem heerdenreichthum, dem Dunger und der Berbindung beffelben mit dem Baffer zweier Strome, des Alfeios und Beneios bervor. Augeas zeigt fich hierin als Deus Stercutus, dem er auch gleichgeftellt wird, ale Mutunue-Briapus oder Saturnue, der die zeugende Rraft des maffergetranften Dungere in fich tragt, alles Bachethum begrundet, mehrt und fordert. 2) Er ift die in dem Erddunger ruhende, alles Leben, gleich der ägpptischen Miftfugel, aus fich zeugende phallische Rraft, und in diesem Ginne ber Deus

<sup>1)</sup> Als Sigennamen finden wir Auctus bei Cicero, Ep. fam. 13, 30 Muratori, 631, 1, Argenas lafonischer Stadtname nach homer bei Pauson. 3, 21, 5. — Ich beinerke noch, daß Musa. wonach Maiores ober Moores, den Begriff des Mebrens, Größermachens ebenfalls enthält.

<sup>2)</sup> Hygin. f. 30. Auson. Eid. 19. Seneca, Hercul. fur. 247.

<sup>3)</sup> Apostod. 2, 5, 5. Diodor. 4, 13. Pausan. 5, p. 377. Theocrit. Eid. 25, 164. Athen. 10, 1. p. 412. Schol. Pind. Ol. 10, 30. Tie Gleichstellung mit Stercutus bei Plin. 17, 9, 6. Ovid. F. 3, 292. Tie Zusammenstellung des Stercutus mit Saturnus giebt Macrob. S. 1, 7, p. 238, mit Mutunus (was an Mord und Mod der Aegupter und Phönizier erinnert), Tertull. Apol. 25. Lactant. de salsa rel. 1, 20, p. 132. Bünemann; mit Priapus August. C. D. 4, 11. Arhob. adv. gent. 4, p. 131. 133. Bergl. Salmas. Exerce. Plin. in Solin. C. 16, T. 1. p. 219. — Des Cleus-Aleus Sohn, Paus. 5, p. 377. — Uebet den ordbischen Zupiter Stercerens und die Religionsbedeutung der Auhstaden: Selden de dis Syr. p. 305. Beyeri addit. p. 119. ed. Lips. 1672. — Ueber die Boritellung von der Erzeugung des Käsers, der großen schaffenden Lebensquelle, ans einer unter der Erde verborgenen Missingel: Porphyr. de abstin. 4, 9. Horapollo 1, 10. Kreuzer Symb. 2, 210 s.

fæcundus, bes Nahrvatere Aleus Cohn, ein mahrer Trophonius (von roipur), ber in unterirdischen Raumen der tellurifchen Schate Rulle birgt. Diefe Ratur findet in der Bezeichnung Augeas ihren fprechenden Ausbrud. Der Rame des Elifchen Stercutus ichlieft fich alfo ben andern und ichon befannten Aleus, Beneus, Alfeus, Larifus, welche alle in jenem sumpfigen, uppig fruchtbaren Ruftenftrich begegnen, in febr bezeichnender Beife an. Go haben wir alfo ben Stamm, auf dem Aucnus-Denus beruht, in einer großen Bahl von Götternamen ficte mit derfelben Grundbedeutung gefunden. Der Bortfinn ftimmt mit bem Inhalt der Gottheitenatur vollkommen überein. Darin liegt ber größte Beweis für die Richtigkeit der Etymologie. Das auclare findet überdieß in der bilde lichen Darftellung bes feilflechtenden Greifes eine genau entsprechende Berfinnlidung. Ohne Unterbrechung der Arbeit obliegend, fordert Ocnue beständig fein Bert. Unter feinen Sanden wachet das Seil. Don' Aufhören wird es gemehrt. Much in ber Beziehung bes Bildes auf einen fleifigen, arbeitsamen Sausvater wird der Gedanke der aignois festgehalten, und durch den Gegenfat der verfcmenderifchen, das Errungene ftete mindernden Chefrau nur um fo nachdrud. licher hervorgehoben. Bild und Name deden fich vollfommen. Sie find beide gleich sprechend. Daber kann est nicht auffallen, daß Megppten fich mit ber Darftellung der Aftion begnügt zu haben icheint. Diodor wenigstens giebt keinen Namen, und die wirkliche Borftellung der Sandlung fpricht dafür, daß zu Acanthus tein folder üblich mar. Er tann erft entstanden sein, nachdem die lebendige Darftellung zum todten Bilde geworden mar. Das Symbol selbst ift weit alter als der Denus-Name, der unter dem Ginflug der Bolfsaussprache diejenige Gefalt erhielt, in welcher er gulent in der Schrift festgesett und überliefert worden ift.

Aus der Grundidee des auctare lassen sich alle diejenigen Bedeutungen ableiten, welche die Alten mit dem Worte öxvos verbinden. Der Eigenname und das begriffliche oxvos bilden ein zusammengehörendes Ganzes. Ihre Bedeutungen stehen in innerer Berbindung und geben eine zusammenhängende Ideenreihe. Auf das moralische Gebiet des Nachdenkens und Prüsens übertragen, gestaltet sich die Idee des Mehrens und Fortarbeitens zu jener der Bedenklichkeit, des unschlüssigen Hinausschiebens, des Zauderns. In ähnlicher Weise hat sich an ampliare, das in seiner physisch-sinnlichen Bedeutung dem arkairer genau entsspricht, der Gedanke des Sinausschiebens und der dadurch ermöglichten abermaligen Ueberlegung, wie sie in dem sorensischen Ausdruck ampliatio vorliegt, angeschlossen. Aus Unentschlossenheit wird Zögerung, die alles auf den solgenden Tag verschiebt und in dem oxvos als argios dazuwr ihre szenische Personissistation erhalten hat. Die Zögerung selbst kann als Zeichen der Trägheit und

Raulheit gelten, aber auch in äußern Gründen, wie in Erschöpfung des Kriegers. liegen. Go ergiebt fich jene Uebersekung bes Gigennamens Denus burch Piger. welche wir bei Blinius fanden, und die auch in dem begrifflichen oxpos, so wie in bem verbalen onem (Herod. 7, 50) enthalten ift. Wenn anbermarte Denue mit bemienigen verglichen wird, ber die Lagerbefestigung erfand, um fich hinter Ball und Graben zu bergen, fo treffen in Diesem Gedanken alle bisber in bem Borte oxvos gefundenen Beziehungen, Bedenklichkeit, Unentschloffenheit, Furcht, Läßigkeit, jufammen. 1) Die angegebenen, aus der phyfifchen Bedeutung bes auctare entwickelten abgezogenen Bedanken zeigen bas in der Gefchichte ber Borter nicht feltene Schauspiel ber völligen Umkehrung bes Sinnes. Que bem fleißigen Forderer und Dehrer feines Werts wird julest ber trage ober unfcbluffige Mann bes morgenden Tages, bem es an allem Muth, an Entichloffenbeit und Energie fehlt. Giner folden Wandlung des Sinnes konnen fich bie Borter nicht entziehen. Die symbolischen Darftellungen bagegen find ihnen weniger zugänglich. Sie feten berartigen Umgestaltungen bas Ungbanderliche bes bildlichen Ausbrude entgegen. Bas ihnen gegenüber allein möglich erscheint, ift Migverständniß und Willführlichkeit der Auslegung. Beiden ift das Denuespmbol im Alterthum vielfältig anheimgefallen. Ale bas Bolt im Laufe ber Beit ben alten Natur- und Religionsanschauungen sich mehr und mehr entfremdete, fuchte es nach gang außerlichen Erklarungen. Für folche ichien nun junachft ber Bortfinn einen Unhaltspunkt zu bieten. Man übertrug ben Gebanken ber Trägheit, ber in omog liegt, auf den seilflechtenden Greis des Bil-Da aber nun die Unnahme der Tragbeit mit der Darftellung felbft und bem unverwandten Urbeiten der Sauptgeftalt in entschiedenem Gegenfage ftebt, fo nahm man, um den offenbaren Biderfpruch ju überwinden, feine Buflucht zu dem Gedanken der Strafe und Bergeltung. Durch nie endende rubelofe Arbeit muß Ocnus nach dem Tode den Fehler der im Leben gezeigten Erag. beit bufen. Rann ihm keine große Unthat nachgewiesen werden gleich jener. welche die ihm an die Seite gestellten Danaiden verübten, oder fur die ber von Polpanot dargestellte pflichtvergeffene Sohn von dem Bater gezüchtigt wird, fo muß eine allgemein lafterhafte Gefinnung zur Aushilfe dienen, und diefe ichien in dem Namen deutlich genug hervorgehoben. Un dem arbeitenden Greife follte ber faule Jungling feine Butunft erkennen, ber feige binter Mauern fich bergende Krieger seine mannliche Tapferkeit wieder beleben. Solchen durch den Wortsinn irregeleiteten Auffassungen, an denen, bezeichnend genug, nur römische Schriftsteller betheiligt find, schließen fich andere an, welche mit der Wortbe-

<sup>1)</sup> Darüber Eustath. 3n II. 5, 255. Ed. Lips. p. 546. 611.

beutung in keinem Zusammenhang stehen. Die Erklärung, welche die delphischen Fremdenführer dem Pausanias gaben, faßt das Bild im Ganzen, und schließt sich besonders an den Gegensat des Geschlechts zwischen dem männlichen Ornus und der weiblichen Eselin an. Sie wird dadurch merkwürdig, daß sie und zeigt, welches Schicksal zulest den tiessinnigen symbolischen Bildern früherer Zeiten von einem alter Weisheit völlig entsremdeten Geschlechte bereitet wurde. Doch haben sich Neuere mit dieser kindischen Spielerei einverstanden erklärt, und sie durch die Annahme einer versieckten Anspielung des Malers auf seine eigenen häuslichen Berhältnisse noch weiter gesponnen. Die sprichwörtliche Redensart der Jonier: & aris order sonstenz vor Orvov riv &asupyra, womit sie jede weder Gewinn noch Bortheil bringende Arbeit als verwerslich bezeichnen, gibt mehr über die Geistesrichtung jenes zulest dem üppigsten Materialismus anheimgefallenen Bolksstammes, als über den innern Gehalt der Darstellung Austunft, und lies sert ein Beispiel jener ebenfalls sprichwörtlich gewordenen Torval sieses.

## 10.

Saben wir fo alle Bendungen verfolgt, welche bas Bort Owos als Gigenname und ale begriffliche Bezeichnung burchmachte, und ihr Berhaltnif zu ber bildlichen Darftellung besprochen, fo bleibt, um diese Seite der Untersuchuna abzuschließen, nur noch die Betrachtung der Auguralbedeutung des gleichen Ausbrude übrig. Baufanias, bem bas Bilb bes feilflechtenben Greifes, insbesondere auch der beigeschriebene Rame Orvos febr rathfelhaft erschien, ftellt alles ausammen, mas möglicherweise zur Aufbellung des Dunkels Dienen konnte. Go erzählt er erft die alberne Erklarung der Delphier, und theilt dann aus eigener Renntniß bas jonische Sprichwort und seinen Sinn, zulett die Auguralbedeutung bes Bogels Oxvos mit. Zwei fo weit entlegene Dinge mit Einem Ramen bezeichnet au finden, icheint ihn felbft nicht weniger überrascht zu haben, ale es ben beutigen Lefer befremdet. Dachte benn Paufanias an die Möglichkeit, burch Ermahnung bes Bogels Orvos jur Erlauterung bes feildrebenden Orvos einen Beje trag ju liefern? Die einzige Berbindung außer der des Ramens, welche fic etwa in Baufanias Darftellung erkennen ließe, tann man in ber gemeinschafte lichen Beziehung beider Onvos ju Religion und Rult finden. Bie der feilfleche tende Ocnus in der Lefche von Delphi nothwendig eine religiofe Bedeutung erhalt, fo wird auch ber Bogel Onros mit ber Auguraldisciplin in Berbindung gefest, und ale Augurglname bargeftellt. Bir muffen biefen Buntt ber Uebereinstimmung festhalten, und wollen nun versuchen, feinen gangen Inhalt gu ente wideln. Es ift in der That die Religionsbedeutung, welche die beiden Ouros

verbindet, und die Gleichheit bes Ramens fur zwei außerlich fo verschiedene Befen und Erfcbeinungen rechtfertigt und erflart. Oxvos wird bem Genus iomoioς quaemiesen. Darin stimmen Aristoteles Hist. an. 9, 10 und Hesych: Oxoc, aldos towolov überein. Eowolo's wird von Suidas folgendermaßen geschildert: elδος άρνέου, ο πελαργός λεγόμενος ή όμοιος αυτφ, ελωδιός τις ών, παρά το εν ελεφε διασοίβων, τουτέστι καθύγρους τόποις. Dazu Etym. magn. s. v. Schol. II. 10, 274. Lycophr. Cass. v. 597. Salmas. Plin. Ex. 1, p. 41. 64. 1) Die hier hervorgebobene Sumpfnatur findet darin ihre Bestätigung, daß auch die Septuaginta Storch durch Ecolics wiedergiebt (Pfalm. 103, 19), und Plinius 18. ult. den nalustres fulicæ (Ovid. Met. 8, 625) Diejenigen Eigenschaften auschreibt, welche Theophraft an dem dowolog hervorhebt. Werden Diefe Bogelgattungen ihrer Sumpfnatur wegen dem Genus des epolics beigegahlt, fo erfcheint anderseits arden ale bas bem griechischen Ausbrud genau entsprechente lateinische Wort. Die Identität beider Formen liegt auf der Sand. Lewdies, Siculisch aowdies, baber ardea, wie merulus und merula, luscinius und luscinia. Plinius 10. 60. 79 zieht die Diminutivform ardeola vor. Hesych, giebt noch als fernere Bortbildung aganos, wofür zweifelsohne agagos zu lefen ift. Die Stammiplbe 40, beren Beziehung auf die zeugende phallische Rraft wir oben bervorgeboben baben, fteht alfo feft. Sie fehrt wieder in Aowov, das nach demfelben Befpch für towdies ober ewdies gebraucht wird, mit ber Asia palus auf bemtelben Stamm und gleicher Naturanschauung beruht, endlich nach Lex. Origen. p. 191. Martian ('Aolda---- iowolog, nelapyog legeral oder legouerog) ebenfalls von dem Storch gebraucht wird. Die Sumpfnatur der ardem wird in jener bekannten Stelle Birgile, melde das Berannahen bes Sturme fchildert, hervorgehoben. G. 1. 361.

Cum medio celeres revolant ex æquore mergi, Clamoremque ferunt ad litora: cumque marinæ In sicco ludunt fulicæ: notasque paludes Deserit, atque altam supra volat ardea nubem.

wozu Servius den Lucan anführt: aut siccum quod mergus amat: quodque ausa volare ardea sublimis pennæ consisa natanti, Salmasius aber 1, p. 65 die Rachbildung der Arateischen Schilderung, in welcher für ardea spasios gebraucht wird, aufst klarste nachweist. Nach diesen Angaben unterliegt die Ermittlung der Religionsbedeutung des Bogels Ozwos keiner Schwierigkeit mehr. Dieserschönste und größte aller Sumpfreiher erscheint als der Träger der in dem Schlamm der Moraste ruhenden tellurischen Zeugungstraft. Er ist der in Thierese gestalt verkörperte Naturphallus. Die Religionsbedeutung der Sümpse, welche er bewohnt, geht auf ihn selbst über. Darum wird sein Name aus dem Stamme

<sup>1)</sup> Bergl. Qvid. M. 2, 379 f. Aelian. H. A. 10, 36,

Ar gebilbet, barum bas mannliche und bas weibliche Gefchlecht, wie fie in bem Sumpfe fich durchdringen, ihm abwechselnd beigelegt. Darum erscheint nun auch die Bezeichnung Orvos volltommen gerechtfertigt. Der Ronigereiher ift nicht nur das Sinnbild, er ift felbft ber Inhalt jener in der tellurifchen Feuchtigkeit rubenden Raturzeugungefraft. In ibm ertennt das Alterthum ben göttlichen Mehrer und Forderer alles Wachsthums. In diefer Natur Schließt er fich dem feilflechtenden Ocnus und dem mantuanischen Ocnus-Bianor als identische Gottbeitogestalt an. Go verschieden auch diese brei Wesen ihrer außern Erscheinung nach fein mogen, fo vollkommen identisch ift doch ihre innere Natur, fo vollig einheitlich die Religionsanschauung, aus welcher sie alle bervorgegangen find Die Reuchtigfeit der Tiefe erscheint als die physische Unterlage aller drei Oxon. Bu Sumpf und Sumpfleben fteben fie alle in der innigsten Beziehung. Binfen und Röhricht theilt der Bafferreiher Diefelbe Göttlichkeit. Er ift es deffen phallische Kraft in jener üppigen Begetation den Augen der Menschen offenbar wird. Auf diefer physischen Bedeutung ruht seine augurale. Als gotte liches Thier leitet Oxvos-ardea die Stadtgründung. Nach ihm hat die Rutulische Ardea ihren Ramen. Der Königsreiher ift ihr Grunder, der Bater ihres Bolts, (Bohlen, Ind. 1,193.) ber Beber alles Erdefregens, ihr göttlicher Beberricher. Go erscheint er in dem Grundungempthus, wie ihn nach Servius Zeugniß (Aen. 7, 412) Sygin in seinem Berte über ben Ursprung der italischen Städte vortrug, und wie er nach Ovide Ergählung in den Metamorphofen 14, 572 f. bei der letten Berstörung der Stadt durch Hannibal wieder hervortritt. Denn aus ber Afche schwingt fich ein Bogel empor, den man nie zuvor erblickt hatte, die Afchfarbe seines Gefieders, der kreischende Ton seiner Stimme, die Schmächtigkeit seiner langgeftrecten Gestalt, alles ift Ausdruck der Trauer über ben Untergang ber gleichnamigen Stadt. Nomen guoque mansit in illa (præpete) urbis, et ipsa suis deplangitur Ardea pennis. Man ertennt hierin die Schilderung ber Ardea pellos des Plinius 10, 60, 79, die ihren Namen von aellos, fuscus ableitet, und gleichbedeutend arden einereus genannt werden konnte. Ja gerabe diese Trauerfarbe mag Dvid zu seiner Dichtung Beranlassung geworden sein. Denn was er mittheilt ift feine eigene Erfindung, und barum von Servius ju Aen. 7, 412 in diesem Sinne und im Gegensat zu der altüberlieferten Grundungesage ale fabulosa narratio bargestellt. Arbea's Rame scheint auch ber Bolksbezeichnung Rutuli, Porvdot, zu Grunde zu liegen. Statt sowbios geben Hesych und Etymol. magn. v. Epwhios unter Anführung bes Sipponag jabis Der aolische Dialett verwandelt 2 oftere in o (apa-oga; dreidi-oreidi) ober in ν (χελώνη-χελύνη; τέκτων-τέκτυν; Ορμινα-Υρμινα bei Strabo 8, 3, 10), so daß sich godos zu Rutus, dieses, wie Volscus zu Volsculus, Aequus zu Aequiculus

Tuscus ju Tusculum, ju Rutulus erweitert. Die Bezeichnung bes Bolfes nach ihrem Joos peredios ift eine fehr allgemeine, und in der Baternatur bes zeugenden Gottes tief begrundete lebung ber velasgischen Stamme, für welche Strabo 5, 221 Die Sitte nach Beroen Sondernahmen anzunehmen, als befonders üblich, mithin aus ihrer Religionsanschauung felbst bervorgegangen, ausbrudlich anmerft. Sie tritt aber nicht nur in dem Ramen einzelner pelasgischer Stämme, sondern auch in dem Gefamtnamen Belasger, Belarger, Belarge bervor. 3ch babe icon fruber bemerkt, daß diefes Wort aus mes und lar zusammengefest ift, wie der pelasgifche Stadtname Larifa, der Belgegue-Sohn Laris und der pelasgifche Ronigs. name Lar, Lard, Larius, Filas unwiderleglich darthut. 1) Die Berbindung von alos und lar giebt der Idee ber zeugenden Mannlichfeit einen doppelten Ausbrud, wie er auch in Aaxedaiuw, in Erichthonius, in Agagog vorliegt. Go ift bas Bolt von dem zeugenden Erdphallus genannt, und mit dem Storch nothwendig gleichnamig. In dem ftolgen und wohlthatigen Bewohner der Gumpfe 2) wird ber göttliche Träger der in diefen wohnenden Kraft angeschaut und verehrt. Er ift ber pelasgifche Gott felbft, ihr Ronig, ihr Führer, ihr Bater, ihr Ramengeber. In dem pelasgischen Beneuslande gilt er nach Blutarche Zeugniß noch fpater ale beilig und unverleglich, 3) weghalb er mit den beiligen Baffervogeln bes Ril-Landes auf eine Stufe gestellt wird. Gleiche Bedeutung bat er fur ben Lelegischen Stamm. Diefer Rame ift wie Aelaveior aedior aus der Reduplikation der Grundfplbe La, welche in diefer einfachen Geftalt in dem Lelegischen Laconien fich erhalten hat, entstanden. 4) Run erscheint aber eo doder als Bezeichnung des Storche noch in der heutigen Boltssprache der Briechen gebrauchlich. Es gewinnt daber die größte Babricheinlichkeit, daß auch das Lelegische Bolf zu dem Storch in derfelben Beziehung fteht, wie das Belasgische, mit dem es von Strabo als Blavgreude verbunden wird. Dadurch erhalt dann jene von dem Samier Menodot bei Athenæus 15, p. 671 (Fr. hi. gr. 3, 103) mitgetheilte Erzählung von der

<sup>1)</sup> Ueber Larisa Strado 9, 5, § 19; 13, 3, §. 2; 10, 1, §. 15; 13, 3, §. 3. — Hygin f. 145: Ex Pelasgo natus Laris. — Pelarge, die Weichepriesterin, Pausan. 9, 5, 6. Sie heißt Potnei filia, ihr wird ein trächtiges Schwein geopfert. — Strado 9, 1, §. 18: ὑπὸ τῶν ἀντικῶν Πολαργοὶ προσηγορεύθησαν διὰ τὴν πλάνην. Dionys. Arch. 1, 18 in fine. Wan vergleiche Pritzsche de pelargis tyrrh. et de pelarg. Arist. in den Quæst. Arist. 1835. Fr. h. gr. 4,475.
2) Oben S. 223. R. 2. Divini lacus bei Virgil. Aen. 3, 442. — Herod. 2, 156. —

Uebrigens sehe man Wieseler, Göttingische Antifen. S. 34. 35 und Nr. 36 ber Abbilbungen.

<sup>3)</sup> Plut. Is. et Os. 74.

<sup>4)</sup> Pausan. 3, 24, 7: Τάρος Λα, Stadt Λας Paus. 3, 21, 6; 3, 24, 5. — Λαρύσιον όρος, bem Dionysos beilig, 3, 22, 2. — Bei Martianus Capella heißt Reptun: lar omnium cunctalis — Zum Stamme la gehört auch Λζινος, ber Cybele Name, ber ber lämmerreichen Inse zufömmt. Photius, p. 251, 7. Hesych. Μεγάλην θεόν. Stephan. Byz. s. v. — Meinecke, fragm. V. 2. p. 2, p. 1100.

erften Grundung bes berühmten famifchen Berabeiligthums burch Leleger und Nymphen einen neuen Sinn. Das Wunder der Gründung wird erft bann vollfommen, wenn wir unter Lelegern nicht Menschen, sondern den gottlichen Bogel felbst verstehen. 1) Störche mit den Nymphen vereint, haben den alteften Bau ausgeführt, wie Bienen aus Wachs und Bogelgefieder bas belphische Tempelchen zusammensegen, Tauben das heiligthum zu Dodona, Reiher das Apulische des Diomedes beforgen.2) Den Störchen schließen die Romphen, beis ben ber Samische Rult einer er ele und er nalauois verehrten betärischen Aphrobite, und die Bedeutung ber vom Baffer genährten faftigen Beide ergangend, fich an. Sumpf und Sumpfpflanzen erscheinen in derfelben Religionsbedeutung, wie bei ben Belaggern, und hefping Angabe Asteries, nontant of nontribus roses ift nicht langer unverständlich. Die Leleger führen und zu den Aetolern 3) und den Bogeln bes atolischen Diomed. Der Leleger und Aetoler Bermandtichaft geht aus Dionys. Arch. 1, 13 hervor. Daburch werden auch die Aves Diomedes in den Rreis der pelasgischen Phallusreligion hineingezogen, und mit ben Sumpf. reihern von Ardea, ben Storchen der Pelagger und Leleger auf eine Linie gestellt. Sie heißen bei Solin. p. 13. Salm. fulicæ; forma illis pæne quæ fulicis. Stes phanus Byg., Antigonus, Servius nennen fie geradeju sowowt, Lycophron und Dvid vergleichen fie ben Schwanen. Die Sumpfnatur ift also auch fur biefe außer Zweifel, und Lagos, bas bie Alten mit fulica gleichstellen, bringt uns wieder zu bem Stammwort der Belagger und Leleger gurud'4). Ihr Bobnfis auf der Jufel am Barganum, ihre triefenden Fittige, womit fie das Innere des Seiligthums befeuchten, find Ruge bes Mothus, in benen man bie gleiche pofeidonische Ratur erfennt, und die gang entsprechend in den Achileusvögeln bes Mondeilande Leufe bei Philostrat her. c. 19. wiederfehren. Wie nun die Belasger und Leleger den Alten felbst unter dem Bilde derjenigen Thiere erschienen, Die ibre Religion mit Gottlichkeit befleidet, wie Ardeaten und Rutuler ben Reibernamen tragen, und Cupavo, ber Ligurerfürst am untern Bo, auf feinem Saupte das Schwangefieder ale Zeichen feiner Abfunft trägt (Aen. 10, 188), fo erhalten auch die Diomedes Gefährten felbst die Gestalt der Sumpfreiher, die fich allen Richtgriechen feindfeelig erweisen. In sammtlichen angeführten Bugen offenbart fich die gleiche Naturanschauung, welche dem Konigereiher feinen Ramen Oxoos, und dem gangen Bogelgeschlecht, dem er angehört, feine religiöfe Bedeutung gegeben bat. Wir konnen diefe Auffaffung ale Delasgifche bezeichnen, und in

<sup>1)</sup> Kreuzer, Symb. 3, 217.

<sup>2)</sup> Pausan. 10, 5. Solin. C. 2, p. 12. Salmas.

<sup>3)</sup> Dionys. Arch. 1, 13. Gureten und Leleger oi von Alemdol und Aexpel nadorven.

<sup>4)</sup> Die Stellen fammelt Salmas. Ex. Pl. 1, p. 65.

ibr einen Ausbrud jenes Phallustults ertennen, ber ben Belasgern ausbrudlich beigelegt wird, und ber burch bas inmitten bes lernaischen Sumpffees errichtete abowr feine Begiebung zu der zeugenden Feuchtigkeit der Tiefe fundgiebt. ') Ardea felbst wird auf das pelasgifche Argos juruckgeführt, wohin auch der atolifche Diomed reicht, und da wir einerseits biesen in Benetien wiederfinden, andererseits die Leleger und das lelegische Beiligthum auf Samos mit dem Ril-Lande in Berbindung fteben: fo treten alle jene Bunfte, in welchen Denus und Die gottliche Berehrung ber Sumpfreiher verknüpft ift, in einen engern Busammenbang. - Dit dem pelasgifchen Ramen ift jener ber Tyrrhener feiner Religions. bedeutung nach gleichgeltend. Denn diefer wird von den Alten felbst auf Tolos. ben Sohn der Erde2), gurudgeführt; Tolos aber burch eine Reibe von Berbinbungen, welche wir im Mutterrecht jufammenftellen, ale Berfonifitation ber ebenfalls gang tellurifch gedachten Zeugungefraft kenntlich gemacht. Darum wird es febr beachtenswerth, daß die velgsgische Arbea bes Turnus Stadt beifit, mit ibm ju Macht gelangt, mit ihm auch fällt. Denn Turnus ift wie Juturna, wie Tolus, : und der auf dem etruscischen Spiegel porfommende dthonische hermes-Trophonius, TURMS AITAS, nach Etymologie und Bedeutung eben jener Tylos des tyrrhes nischen Stammes und die Beziehung des Schwan-Auguriums auf sein Schicksal wie es Aen. 12, 244 f. ergablt, mit der tprrbenisch-velasgischen Auffaffung in voller Uebereinstimmung. Endlich finden wir Ardea, die Stadt des Sumpfe. reihers, auch mit Odyseus in Berbindung gebracht. Wie Latinus, so wird Ardeus des Odyfeus und der Circe Sohn genannt.3) Auch diese Busammenstellung führt wieder auf die Borstellung von einem tellurischen Phallus, von der zeugenden Kraft des Sumpfichlammes und auf die Religionsbedeutung der Sumpf-In Italien nahm Obpfeus Die Geftalt eines mit machtigem Beugungsgliede ausgerufteten Bygmäen, wie fie das Nil-Land kennt, an. Er hieß Ranos, wie auch Odyseus und Laertes die Zeugungsbedeutung in sich tragen. Mit Ardens ift ber Beros Eombios aufammenzustellen. Antoninus Lib. 7 schöpft aus Bous. Seine Mittheilung wird dadurch besonders lehrreich, daß fie mit Lewdids Tyowods verbindet, den Bater Avrovoos jum Oxvos verwandeln läßt, und die Sumpfvogel fammt ben Sumpfpflangen der Aderbaufultur gegen. überftellt, alfo den gangen Ideenfreis, in welchem wir und bewegen, wiedergiebt.

<sup>1)</sup> Herod. 2, 49, 51. Pausan. 2, 37, 5. Strabo 8, 371. Clemens, protr. p. 22.

<sup>2)</sup> Dionys. Arch. r. 1, 18, bestätigt burch eine Wiener Münze, welche D. Müller in ben Annali dell' Instituto bespricht, und durch die Tylonia gens, sowie durch Aphrodite Tydo, welche bei Nicolaus Damascen. vorfömmt. Fr. h. gr. 3, 383 f.

<sup>3)</sup> Dionys. Arch. rom. 1, 72. Steph. Byz. 'Aodia. Girce mit der Sumpsmutter Marica zusammengestellt von Serv. Aen. 12, 164.

Dobfeus folieft fich Unvelon in ber Bedeutung einer webenden Raturmutter Circe-Medea an. Bas bes Tages fie webt, lost die folgende Racht wieder auf. Die hierin hervortretende aphroditische Ratur bat einen Racklang in jenem Mythus von der Ulpsfes-Gemahlin Singabe an die ganze Reihe der Freier, von ihrer Berbindung mit bem chthonischen hermes und von der Geburt bes Ban aurückgelaffen. Sie wiederholt sich aber auch in der Gleichstellung mit der buntgefiederten Goldente, welche die Alten anethop nennen. Bon Bogeln Diefer Gattung foll fie auferzogen worden fein, ale Beriboa, die Mutter, fie aussette. In ihrer Begleitung erscheint fie auf Bafenbildern. ') Dadurch erhalt bie Benelops mit Benelope gleiche Religionobedeutung, und ber Quellname anvelometa feine Erklärung. Gene zeigt in Entengestalt mas Diefe in menschlicher Darftellung. Die Idendität bes Ramens Beider ift keine Bufalligkeit, anvelog nicht bloß als Namenshieroglyphe gang äußerlich mit apvolong verbunden, wenn auch zulest feine andere Beziehung mehr verftandlich fein mochte. In Penel tritt der Stamm meos, penis hervor, wie wir ihn mit wechselnder Quantitat bee Botale in einer großen Bahl von Gestaltungen in Peneus, Penus, Penates, Peneleus, Pales, Pelops, in πέλις, πελώρια, 2) πέλανα, πηλός, παλίχοι, palus, Pallas, παμύλια 3) πέλαγος, Palæmoniden, den Peleiaden, medayor bei Pausan. 6, 21, 7 finden, und es wird nun der frühere Name Urnea (do co alona voaupari), den Benelope zuerst führte, nicht mehr so weit abliegend erscheinen. Wenn der Scholiaft ju Od. 4, 797 bei Kreuzer 2, 520 Benelope von atredda to lang ableitet, so ist daran so viel gewiß richtig, daß mered Dan dem gleichen Stamme wie Benelope angehort. Aus ber nie raftenden Thatigleit der Naturfraft entsteht die Idee des fich Abmuhns, wie fie in neved das liegt, gang von felbft. Das Bild bes feilflechtenden Denus ftellt und die Berbindung beider Gedanken recht finnlich vor Augen. Die bochfte Anstrengung zeichnet ibn aus. Er erscheint felbit ale nevedenz oder neuz, und Die Dürftigfeit seines Anjuge unterftust ben Gebanten an bas geplagte Leben ber byzeipoyadroges. Bollten wir ber Betrachtung bes in ben Thieren geoffenbarten Sumpflebens und feiner Religionsbedeutung noch weitere Entwicklung geben, fo bote fich ju immer größerer Befraftigung ber vorgetragenen Ideen ber Schwan, die Gans, die Ente, wie fie mit Dionpfos dem herrn der feuchten

<sup>1)</sup> Witte in ben Annali 1842. Vol. 13, p. 261—271. tav. d'agg. K. 1841. — Cic. N. D. 3, 22. Lycophr. Cass. 772. (Arnaia.) Paus. 3, p. 263 (Alda in Laconia). Cicero, acad. 4, 29. Hygin 126. Propert. 3, 12, 33; 3, 13, 24. Ovid. Her. 1, 83. Apollod. 3, 10, 6. Od. 19, 149 f. Eustath. p. 1422, 5, Schol. Herod. 2, 145. Plut in Gryllo. Perizon. au Ael. V. H. 14, 45. — Ueber Weben noch Diod. 17, 10.

<sup>2)</sup> Theffalisches Erntefest, Athen. 14, p. 639. 640.

<sup>3)</sup> Plut. Is. 12. 36. Hesych. Πααμύλης.

Ratur, in ganz phallischerotischem Sinne sich verbinden, dar, und diesen schlössen sich alsdann der Frosch, die Schlangen, der Aal, die Schildkröte, Krebse, Polype, Schnecken, diese alle in der vielsachsten Berbindung mit männlichen und weibslichen Gottheiten der Naturzeugung, ergänzend sich an. 1) Wir würden auf diese Weise den großen Umsang der entwickelten Grundidee immer vollständiger zum Bewußtsein bringen, und auch der Batrachompomachie, der Fabel von den Fröschen, welche statt des Klopes den Storch zum König erhalten, der Zusammenstellung von homo und humus, von Achill und Physignatus und manchem Aehnslichen eine bedeutungsvolle Grundidee abzugewinnen im Stande sein. 2) Aber unsere Aufgabe ruft zu andern Betrachtungen fort, und gestattet sein längeres Berweilen. Genug, daß die Zusammenstellung des Königsreihers Oxvoz mit dem seilssechenden Sumpfmanne, wie sie uns bei Pausanias begegnet, in ihrer Richtigsteit, wir können jest sagen in ihrer innern Nothwendigseit, erkannt worden ist.

## 11.

Die bisherige Auseinandersepung hat von gang verschiedenen Richtungen her am Ende immer wieder zu der gleichen Grundidee zurudgeführt, und so eine

<sup>1)</sup> Plut. Is. 76. (Schilbfrote, in Elis fo häufig.) Plut. de Pyth. orac. 12. (Frosche an ben Burgeln bes Corinthischen Palmbaums zu Delphi mit Bafferschlangen. — Die Krebse ber tenebischen Afterium, welche auch Suidas v. revediog guviyogog nennt. Das Beil auf ihrer Schale zeigt, daß das Thier als das königliche, als der Träger der Naturkraft, mithin auch der politischen herrschaft betrachtet wurde. Terrez, bes Kufnos Sohn, und Teredos ift mit rtyyo und revayos, vadum, eines Stammes.) Aelian. H. A. 8, 4 (bie beiligen Male ber Arethuig, beren auch Blutarch in ber Shrift über bie Land: und Bafferthiere gebentt, wie bie Copaifchen "göttliche Jungfrauen" genannt wurden, worüber Muller, Orchomenos, p. 82.) Rach Athen. 2, 63 heißt bie Schnede latonifch deuelov, mit Semele ber Bacchusmutter gleichnamig. -Plutarch. Thes. 10. Diodor. 4, 59. (bie Shilbfrote bes Sciron.) Plutarch. Sympos. am Enbe. (Stein und Bolpp bes Reptunus-Enalus.) Shlangen und Froiche auf ben Botivhanben, auf ber Berliner-Lampe mit bem Phallus verbunden, Frojch an einem Grableuchter, Lajard, culte de Venus Pl. 3, A. 5. Der Frosch auf ben mense Isiace, im Munchner Antiquarium als Quellmunbung. Oben G. 33. Ferner Lactant. fab. 15, 32. Froiche mumifirt in agyptischen Grabern. Mit Froichföpfen verfebene Mannergestalten ju Karnak, Descript. de l'Egypte. antig. vol. 2, p. 64. - Schwan und Schilbfrote verbunben auf bem Bhaëtonfartophag bei Bintelmann. mon. ined. t. 43. - Bon ben Schilbfroten hebt Empebocles bei Blutarch hervor, fie trugen bie Erbe auf ihrem Ruden. — Löwe und Sumpfvogel neben einander auf einer Fogelberg'ichen Grab: lampe, Bullet. 1844, p. 40. — Ente als Grablampe Museo Etrusco Gregoriano 1, 8. — Ueber bie Gans, bie einen Anaben liebt, Aelian. H. A. 5, 29. Athenwus 13, p. 606. Plinius 10, 26. Plutarch de solertia animal. 18.

<sup>2)</sup> Homo, humus Hygin f. 220. Ovid. M. 1, 28; 11, 1. Serv. G. 2, 341. Aen. 1, 747. Wie ber von Prometheus gesormte Menich, so ift Peleus αηλοαλαστός. Aesch. Fr. 380. Sophocles in Pandora: ἀρχὸν αηλὸν ὁργάζειν χεροίν. αροτέρη ἰλύς bei Apoll. Rh. 4, 676. Bei Aristophanes in ben Fröschen 687 heißen die Menschen τὰ αηλολ. Weller, Prometh. S. 87.

nicht unbeträchtliche Babl von Gingelnheiten gu einem Gangen innerlich gufame menhangender Erfcheinungen geordnet. Daburch ift ein fo fester Standbuntt geschaffen, daß die noch nicht betrachteten Gigenthumlichkeiten unseres Bilbes ihre lofung gang von felbst entgegenbringen. Das Greifenalter ber Sanptfigur scheint amar ber Idee eines Bianor wenig au entsprechen: bennoch bietet bie Religionsbedeutung des Seilflechters eine Seite bar, welcher es vorzugemeife fic anschließt. Wir haben oben angeführt, daß die altere Grundungesage ber phonigifchen Berptus die aphroditische Beroë mit ber Erde gleichaltrig und mit Mion eines Ursprunge nennt. Diese Auffassung fehrt wieder in der mobitha tigen, warme Brote fvendenden Nomphe Des Numicius, in Unng Berenng, beren Rame fich in jenen Gegenden als Unna Petronella erhalten bat, wie in ben Bolocifchen Gegenden Camilla den Rindern noch beute ale Taufname beigelegt wird. Als runglige Alte ichildert fie der Mothus, der fur und dadurch besonbere bedeutend wird, daß er Bovilla, der Stadt des Julifden Aphroditefulte. angehört. Unna, die stoffliche Urmutter, die im Rumicius maltet, deren Fest von Dvid fehr bezeichnend geniale genannt wird, ') ift fo alt als die Erde, in welcher fie von Unbeginn der Dinge ber, den Sterblichen wohlgewogen, ihr Bert verrichtet. 2) Gleich Aphrodite-Beroe hat fie mit Aion diefelbe Entstehung, gleich der Moira Gileithpia ift fie alter ale Rronos. Die Idee des bochften Greisenglters liegt in ihrem innerften Befen. Aber wie die Natur Die icheinbar unvereinbarften Begenfage in fich verbindet, fo ichlieft auch bier ber Bedante bes Altere den ber Jugend und ihrer Bluthe nicht aus. Durch ihre Schonbeit erregt Beroë der Götter Streit, und doch fteht fie Aion an Alter nicht nach. Bie die Erde ift fie uralt und ewig jung, wie die Schöpfung frifd und bertlich nicht anders als am erften Tag. In gleicher Beise vereinigen fich in ber Erbe bie Begriffe bes Mutterthums und vollendeter Jungfraulichkeit, ju welcher fie in alliabrlicher Berjungung gurudfehrt. Pausan. 2, 38, 2. Auf Diefem Gebiete verschwinden alle Gegenfage. Das Unvereinbarfte geht stets in einander über. Wie die beiden Bole bes Dafeins, wie die beiden geschlechtlichen Botengen fich gur Ginheit verbinden, alfo treten bas bochfte Alter und die blubenofte Jugend, Die mutterliche Fruchtbarkeit und die jungfrauliche Reufcheit in ben engften Berein, fo daß auch Benelope's doppelte Auffaffung, und ber Phallusfult in der teufchen Befta Dienft keinen Unftof zu geben vermogen. Es find Eigenschaften beffelben Befene, in und miteinander vorhanden. Die Schaffenbe Rraft ber Juventas hat durch die Jahrhunderte, welche Berenna's Stirne ge-

<sup>1)</sup> Gellius N. A. 13, 22. Varro ap. Nonium. 1, p. 44. — Ovid. F. 3 523 f. 559—654. Silius 8, 50 f. Macrob. S. 1, 12.

<sup>2)</sup> Bergl. Plut. de def. oracc. 19. 29. 47.

fitrot, teine Berminderung erlitten. Roch fpeist fie wie vordem mit gleichem Wleife das barrende Bolt. Roch erregt fie den Liebestrieb bes zeugungeluftigen Dare, ber binter ber Daste ber Jugend fein fo graues Alter vermuthet. (Ovid. F. 3, 657 f.)1) In allen biefen Bugen ift fie Denue getreuce Gegenbild. Much ihm haben die Meonen, mit welchen er gleichen Schritt halt, gleich bem kablen Nereus, gleich dem unterirdischen longwus Terentus2) das unverkennbare Gepräge des höchsten Greisenalters aufgedrückt. Und doch verrichtet er immer mit gleichem Fleife und bemfelben Erfolge bas Wert, bas mit ber Erbe selbst gleichzeitigen Ursprung bat. Die Idee der bochften Rraft und bes bochften Altere geben Sand in Sand. Bir finden dieselbe Berbindung beider Eigen. icaften in dem celtischen Damius-Bergcles, beffen Darftellung Lucian moodlalla (Ed. Bip. 7, 312) aufbewahrt bat. Die Bergleichung bes Denus und Damius ift mehrfach belehrend. Auf bem Bilbe, das Lucian befchreibt, mar Damius mit den Zeichen bes hochften Altere bargeftellt. Gein Charontifches Aussehn, und die Bemerkung peow is ed edyarov find Ruge, welche auch unfern Denude porftellungen entsprechen. Aber bas bochfte Alter ichloß die bochfte Rraft nicht aus. Lowenfell, Reule und die Schaar der Gefangenen erinnern an den unüberwindlichen Beracles, beffen Ramen auch Lucian als Die paffenofte ariechische Benennuna ermählt. Mit der forperlichen Starte ichien das Bild die Rraft ber Beredtsamkeit in Berbindung zu bringen. Die Rette, an welcher der Alte Die Schaar ber Gefangenen hinter fich bergog, war mit bem einen Ende an feiner Bungenfpipe, mit dem entgegengefesten an den Ohren feiner Begleiter befestigt, eine fehr fagliche Andeutung der Allgewalt des Worts, welches die Buborer bem Redner gleichsam ale willenlofe Gefangene jum Gigenthum übergiebt. In Diefer Beife faßt der Celte bei Lucian die Allegorie der Darstellung, und daß er damit nicht etwa eine gang willführliche Erklärung aufstellte, sondern sich an einheimisch gallische Unschauung anschloß, beweist die Dgham-Schrift, welche ihren Ramen offenbar von Damius, bem Gott der Beredtsamkeit, ableitet. Diese Attribution nun hat mit jener erften, der forperlichen Rraft und Starte, innern Bufammenbang. Wir brauchen dabei nicht etwa an den machtigen Ginfluß ju benten, fraft beffen die Gewalt der Rede oft mehr vermag ale forperliches Athletenthum. Good words are better than bad strokes, Octavius. Die Berbindung von Wort und Rraft liegt viel tiefer. Um deutlichsten tritt fie und in Bermed-Mercur entgegen, der gerade in feiner Beziehung ju Bort und Sprache von Lucian dem gallischen Damius verglichen wird. Der phallische Bott ber tellurischen Zeugungs-

<sup>1)</sup> Bergl. Serv. Aen. 3, 279. Venus mutata in anus formam.

<sup>2)</sup> Stat. Silv. 4, 1, 37.

fraft, der die Licht- und die Nachtseite des Naturlebens in fich verbindet, und gleich ben Dioscuren ewig zwischen beiden Bolen bin und ber manbert, ift auch der Geber des Borts, und darum auf der herme der Billa Albani sermonis dator genannt. 1) Die Gabe ber Rede und bee Leibes Leben entstammen berfelben Rraft. Sie find dem Menichen von der Ratur verlieben, und fo febr ftofflich-obtbonifden Urfprunge, bag ber Neugeborne nur erft burch Berührung mit der Erde des Wortes theilhaftig wird. In Folge Diefer Auffaffung ichließt fich bas Sprachvermögen an hermes phallische Ratur an. Als Trager ber Erdzeugungefraft ift er auch Ursprung der Rede, die in ihm ihre Berkorperung erhalt. Daber find feine Saulen redende Gotterfteine, Die Schriften, Die fie tragen, Bermes geoffenbartes Bort: eine Auffaffung, Die nicht nur agpptischen An-Schauungen zu Grunde liegt,2) fondern ebenso in der Benugung griechischer hermenpfeiler ju Gesettafeln, in den mit Schrift bedeckten Asclepiussaulen, in bem redenden Thurm der Binchefabel bervortritt, und in dem Gebrauch, Saulen und Grabdentmaler in der erften Berfon felbitredend einzuführen, fo wie in ber Benützung der Mauern zur Berfundung der Schicksalegeheimniffe eine lang nache wirkende Meußerung gefunden bat. Die Berbindung der zeugenden und der redenden Kraft in einem Wefen wird in der Bunge angefchaut. Bir haben oben auf die physische Naturbedeutung der ploren bingewiesen. Bon der Lage in der Reuchtigkeit, welche die agpptische Sieroglophit an ihr besonders hervorbebt, hat fie ihren Namen und ebenso ihre, beide Geschlechtspotenzen vereinigende Bedeutung von erixy-Saiuwr erhalten. Bugleich aber ift fie der Trager des Borte, die verforperte Rede, und in der Berbindung dieser boppelten physischen und geistigen Boteng ber vollendete Ausdrud der hermetischen Gottheitenatur. In Lara-Larunda-Lala kehrt Dieselbe Auffassung wieder. Der Stamm, auf welchem diese Bezeichnung rubt, ift une ale Ausdruck der im feuchten Erdftoff liegenden Zeugungofraft vielfach befannt geworden. Die Nymphe Lala wird badurch jur Darftellung bes tellurifden Mutterthums in feiner Zeugungs bedeutung. Aber damit verbindet fich nun die Idee der Rede, fo daß das Sprachvermögen ale eine mit der chthonischen Beugungefraft gusammenbangende Boteng erscheint. 3) Benden wir diese Auffassung auf das Bild des gallischen Ogmius-

<sup>1)</sup> Man sehe Marini, Iscrizioni Albane Nr. 141. p. 145. Muratori p. 1776, eine für ben vorsiegendem Gegenstand mehrsach wichtige Inschrift. Plato in Hipparcho. Servius Aen. 2, 296; 4, 242; 8, 133. Acro zu Horat. 3, 10. Macrob. 1, 12. Galen, Suas. art. C. 3. — Kreuzer, Symb. 2, 111. — Ueber Ogmius Mitter, Borhalle S. 375.

<sup>2)</sup> Jamblich. de myst. 1, 2. p. 5. Parthey: Ερμού παλαιάς στήλας.

<sup>3)</sup> Ovid. F. 2, 583—616 zeigt, in welcher Wechselmirfung bas Reben und Schweigen fleht. Die geschwäßige Nymphe (oben S. 211) wird zur Dea muta und Tacita, Ovid. F. 2, 572; Lactant. 1, 20 med; bas lettere in ihrer Todesbedeutung, als Mutter ber silentia regna, ber an dem letten Tag der feralia die anus annosa das Fischopfer bringt.

Beracles an, fo ericheint die Rolle, welche hier die Bunge fpielt, erfte in ihrer pollen Bedeutung. Die Rraft der Rebe ichlieft fich auch bier an die phyfifche Grundlage der in zeugender Rulle befundeten forperlichen Starte an. Die Bergleichung mit dem griechischen Bermes wird eine burchgreifende, alle Stufen feiner Gottheitenatur beherrichende. Damine ift junachft Darftellung ber zeugenden Raturfraft, wie fie sowohl der Lowe ale auch der griechisch-italische Beracles-Italus mit der grunenden Reule, und dem Fullhorn des Ernteseegens, in fich trägt. Das außerfte Greifenalter und bas Charontische Aussehn, bas Qucian hervorhebt, bildet gerade im Berein mit jener physischen Naturbedeutung eine dem feilflechtenden Denus vollkommen entsprechende Bargllele. In beiden tritt die Unerschöpflichkeit zeugender Rraft mit der Idee des hochsten Altere in Berbindung. Die Aeonen, nach welchen fich des Greifes Lebensalter berechnet. zeigen die durch keinen Zeitablauf verminderte Lebensfülle. Charon felbst ift in feiner Grundlage nichts Underes als ber zeugende Bafferlowe ber tellurifchen Sumpfe, in beren Chaos alles Leben jurudfehrt, wie es aus ber Feuchtigfeit feine Entstehung erhalt, fein Sammer nicht nur ber Trager ber gerftorenden, fondern ebenso der ichaffenden, beilenden Rraft. 1) Aber mit dem Stoffe gleichaltrig nimmt er das Aussehn vorweltlicher Entstehung an, und den bunteln Schlammgrunden verwandt, erhalt feine Erscheinung das verwilderte Aussehn jener Gestruppe, welchen ber Menfch nie feine forgende Bflege zuwendet. - Bollen wir nach weitern Unglogicen forschen, so bietet insbesondere die orphische Theologie eine folche dar. Gie ift um fo beachtenewerther, da fie eben in jene Urzeit gurudgeht, welchen bas Denussymbol angehört. 3ch habe fruher S. 110. 141 des orphischen heracles gedacht, der Roovos appaaros genannt und mit Ananke-Adrasteia, die fich durch das all verbreitet, verbunden wird. Die Munge von Camarina fteut ihn ale bartigen Greis mit bem Ur-Gi, bas feiner aaroun divams die Entstehung verdankt, dar. Er wird durch seine Attribute als Inhalt der Urzeugungefraft bargeftellt, jugleich aber ale Greis gebildet. Der Schwan mit ber Aufschrift MAPA, deren Bedeutung wir oben erläutert haben, und das bartige Menschenhaupt bes Dionpsos-Bebon führen uns auch hier auf Die Gumpfe und ihre Beziehung zu der Schöpfung aus der Feuchtigkeit gurud. Bas aber ber orphischen Darftellung befondere Bedeutung giebt, ift die Identificirung des fcopferischen Beracles mit Chronos. 2) In Diefer erscheint die Beit ale Attribut der werdenden, fich bewegenden Schopfung: Gine Auffaffung, deren innere Rich, tigfeit auch Ariftoteles in der Metaphpfit anerkennt, indem er den Sat aufftellt,

<sup>1)</sup> Plutarch. parall. min. 35 mit Bezug auf die Bedeutung bes hammers in den Myfterien ber Juno von Falerii.

<sup>2)</sup> Damasc. princ. p. 380 Kopp: avel egs μιας εων όλων αρχης του χρόνου τιθέντες.

baß der werdenden Welt die Zeit-Idee ebenfo unentbehrlich ift, ale ber feienden Die ber zeitlosen Emigfeit. ) Bene ift ein Attribut bes Berbens; fie ift bes Berdens nothwendige Begleiterin, die Form, in der es auftritt. Chronos erscheint daber ale die Darftellung des in Entwicklung begriffenen, in Bewegung gefesten Stoffe. Rur ba, wo es Werden und Bergehn giebt, giebt es auch eine Beit. Bo Jenes nicht hineinreicht, ba auch feine Beit. Bo feine Bewegung, da feine Entwidlung, mithin feine Beit, die Plato treffend bas bewegliche Bild ber Ewigfeit nennt. "Das Menschengeschlecht und Die gesammte Beit find von einer Ratur: jenes lauft mit diefer fort, und wird neben ihr fortdauern, und ift auf diefe Beife unfterblich, indem es immer Rinder und derselben Rinder hinterläßt, dadurch alle Zeit eines und ebendaffelbe bleibt, und durch das ftete Werden an der Unfterblichkeit Theil hat." (Plato, Gefete 4, p. 721, wogu bie achte der Blatonischen Fragen des Plutarch nachgelesen werden muß.) Rach diefer Auffaffung erscheint die zeugende, und durch die Zeugung den Stoff in Bewegung fegende Rraft als Chronos. Benn alfo der drachengestaltete, von Löwen und Rindshaupt umgebene Beracles den Zeitnamen erhalt, fo wird er gerade dadurch am nachdrudlichsten ale der Urheber bes ftofflichen Lebens, als der befruchtende, alles ins Dasein rufende Naturphallus dargestellt. Die zeugende Rraft gestaltet fich jur Beit. Bergeles, ber durch feine erfte phallische That ber Bewegung des Werdens den Unftog giebt, erscheint als Koovos, narge goovov,2) daher geflügelt, wie alle Bewegung der werdenden Welt, schnell dahin eilend, wie alles Leben in der Zeit. Der gleiche Uebergang der ftofflichen Zeugungsidee in die des zeoros kehrt wieder in dem Ramen der mitleidigen Rymphe des Rumicius. Unna schließt fich an Unnus an. Die Alten beben diefen unverkennbaren etymologischen Busammenhang bervor; aber die Urt, in welcher fie fich benfelben benten ift nicht geeignet, Die gange Rulle bes Wedantens ju erschöpfen. Berenna bildet eine bedeutungevolle Erganzung von Unna, auch in der Wendung Anna et Perenna (Gell. N. A. 13, 22). Bezeichnet das Erftere die Zeittheilung so bebt Berenng die über alle Theile fich erstreckende Dauer, und die in ewig gleichmäßigen Abschnitten fortichreitende Wiederholung berbor. Giebt Unna Die Einheit, fo giebt Berenna deren unbegrenzte Multiplifation. Bir fonnen damit Die Elische μήτης Ισοδρόμη vergleichen. In der Bezeichnung Ισοδρόμη erscheint die Urmutter ale eine die Bewegung des aus ihrem Schoofe hervorgegangenen Lebens in gleichem Schritte begleitende Unna Berenna. Strabo 9, 440. Mit

2) Hymn. Orph 12, 3. Nicomachus ap. Jo. Lydum de mensib. 4, 46. Macrob. 1, 22. R. Rochette, Hercule p. 15, 2; 94—96. — Soph. Antig. 608.

<sup>1)</sup> Plutarch, Qu. platon. 8, bçi Hutten 13, p. 274: οὐ γὰρ οἶον το χωρίς χρόνου τὸ χυνητὸν, ὡςπερ οὐδὸ τὸ 107τὸν, μίῶνος.

bem erften Werben bat fie ihren Lauf begonnen, mit bem fortichreitenden ibn fortgefest. Auch fie fann baber ale geflügelte Beit gebacht werden, wie Zaodav als Zaodic, Taodar, Jahr, wiederkehrt. 1) Go lang nun auch die Bewegnng ichon dauert, so hat doch die Schnelligfeit nicht nachgelaffen, und keine Ermudung sich eingestellt. Seduja im Alter wie in ber Jugend, vernimmt Unna gerne Die Gludwunfche vieler Lebensjahre, auf Die man an ihrem Fefte eine gleiche Babl Becher leert, ale follte die Idee des ioospourte einen bildlichen Ausbruck erhalten. 218 Xporos arioaros ift auch Bergeles ein nie ermudender Nodromod-Berennus, und deghalb auf cilicifchen Mungen ale deouer's, das ftoffliche Gi in schnellem Laufe megtragend, dargestellt. Die alterlose Beit zeigt wiederum die Berbindung von Greisenalter und Jugendbluthe, Die wir in der Annahme einer uralten und doch ewig frischen Naturkraft gefunden haben. Ja in dem Gewande der stets mit dem stofflichen Leben gleichen Schritt haltenden Zeit tritt die innige Berwandtschaft jener beiden Scheinbar fich ausschließenden Gegenfage erft in ihrer vollen Bahrheit und Berechtigung entgegen. Für Ocnus aber ergiebt fich aus ber Betrachtung des orphischen Xooros arjoaros eine Bedeutung, welche fich seiner Auffassung ale marpun divauis aufe engfte anschließt, und une diese im Gewande der altesten Religionsideen zeigt. Tiew is ro toxaror, ift er doch appearos, uralt und Bianor zugleich, sedulus wie die runglige Nymphe des Numicius, eine wahre reata, Jodromos-Perennus wie fie Berenna, mit der Bewegung des Lebens gleichen Schritt haltend, und nie ermudend. Wie innig diese Ratur mit ber ibm zugewiesenen Arbeit zusammenbangt, liegt auf ber Sand. Gleich ber in ewigem Berben, ewigem Bergebn fich fortbewegenden Schöpfung, ift auch das Seil, das aus Ocnus Sanden hervorgeht, in feinem Augenblicke baffelbe. Wie ber Strom dort seine Baffer ins Meer ergießt, hier von der Quelle ersependen Bufluß erhalt, nicht anders vermindert fic das Seil an dem einen Ende mahrend es an dem andern wächst. Unter diesem doppelten Einfluß stehen Strom und Seil in nie endender Bewegung. Sie werden eben dadurch jum Bild der werbenden Schöpfung, beren emiger Bechfel Beraclit bem bes fliegenden Baffers vergleicht. Wie die Bewegung die Beit jur nothwendigen Begleiterin hat, fo wird Ocnus, der fie anregt und unterhalt, ju Xooros, und in dieser Natur jum 160 δρόμος, ber mit ber Bewegung des Lebens ftets gleichen Schritt halt, und in jedem Ringe seines Stricks wieder als appearos, mit taufchender Junglingsmaske

<sup>&#</sup>x27;) Joannes Lyd. de mens. p. 42 Schow. Σάρδιν γὰρ αὐτην και Ξυόριν ὁ Χάνθος καλεί... νόον δε Σάρδιν τὸ νέον ετος ετι και νῦν λέγεσθαι τῷ αλήθει στυσμολογείται εἰαὶ δε οι φασί, τῷ Λυδῶν ἀρχαία φονῷ τὸν ἐνιαυτὸν καλείσθαι Σάρδιν. Die Horm Ιάρδαν findet fich in Clis, wo Ἰαρδάνου λειμών και τάφος sehr bemertenswerth ift. Strabo 8, 347. Pausan. 5, 5, 5 berichtet, ihm habe ein Ephefier gesagt, ber Ἰκιόδας (man bente an Acis) habe por Alters Ἰάρδαν geheißen. Paus. 5, 18, 2; 6, 21, 5. R. Rochetto Hercule p. 45.

vor der Menschen Augen tritt. Selbst unvergänglich, ist er Urheber und Zeuge der Bergänglichkeit des Werkes, das ans seinen händen hervorgeht. Schafft er unermüdet weiter, so wird ihm doch der Schmerz zu Theil, mit all seiner Zeugung nur dem Tode ewig neue Nahrung zu geben. Nach diesem Zusammenhange reiht sich an den Begriff der Zeit jener der Trauer an. Mit tiesem Schmerz erfüllt den Bater der Untergang aller seiner Kinder. Wir sinden diesen Gedanken in ergreisendem Ausdruck auf einem römischen Grabmonument, das R. Rochette Monuments inedits Pl. 77. 4. p. 407 zuerst bekannt gemacht hat. Hier erscheint der über den Untergang seiner acht Kinder trauernde Cornutus in der Gestalt und Haltung des greisen Saturn, und entspricht jenen Worten, die bei Euripid Andromache 1185 der Chor an Peleus richtet:

'Ω μαχὰ παθών ἰδών το συστυχής γέρον, Τίν' αἰῶν' εἰς το λοιπον έξεις;

Die Inschrift Hic ego sum Cornutus doliens cum filis dulcissimis octo, ftimmt mit den Ginzelnheiten der bildlichen Darftellung fo vollfommen überein, daß man Doliens vielleicht eher als Eigenname denn als Epithet zu faffen berechtigt mare. Das Beispiel ift um fo beachtenswerther, ba Saturnus-Rronos den innern Busammenhang der drei bister betrachteten Ideen, der phallifchen Naturzeugung, der Beit und des Schmerzes, in der unverkennbarften Beife dar ftellt, und une alle im Gewande des hochften Altere vorführt. 9 Auf ibn fonnte alfo der Rame Unius Unwendung finden. Go heißt jener delische Apgloprieffer, der dem troifchen Uphrodite-Beliebten Unchifes den Untergang feiner funf Rinder vergeblich zu verschweigen sucht. Bon die ift er Unius genannt, ein Doliens, gleich Bellerophon, der nach dem Untergang feines Geschlechts einsam in aleischer Flur herumirrt, ein Cinpras, dem jum Glude nichts fehlte ale Rinderlofigfeit: felix si sine prole fuisset.2) Unius führt uns auf die Wortbedeutung von Anio, Anion. Diefer Strom, den Virgil G. 4, 369 auch unter den unterirdischen aufrählt, giebt fich ale Strom ber Leiden und des Schmerzes zu erkennen, gleich Axeew, der, wenn auch etymologisch unrichtig, doch dem Sinne nach bezeichnend als o axea cem ausgelegt wird. Wir feben bier bas lebenzeugende Baffer als

2) Serv. Aen. 3, 80. Ovid. M. 13, 632. — Il. 16, 200. — Ovid. M. 10, 298. (2002) terrecht, S. 3.

<sup>1)</sup> Phallicke Naturzeugung: Fest. v. Saturnus. p. 323. 325. Müll. Varro L. L. 5, 69. R. R. 3, 1. Maerob. Sat. 1, 7, p. 238. Zeune. Georg. 3, 165. Dionys. 1, 38, Paus. 7, p. 582. August. C. D. 7, 19; 18, 15. Arnob. 6, 25. Serv. Aen. 7, 179. Ovid. R. 1, 234. Serv. Aen. 11, 51. (a Saturno humorem) Plut. Is. 32. (Meer, seine Thrüne, bogu Georg. 2, 406. Aen. 3, 707; 5, 804. Daher Satura palus, Aen. 7, 801 und Saturum bei Tarenti, Serv. G. 2, 197; 4, 335. — Beitbebeutung: Cicero, N. D. 3, 272 quia se saturat anais. Serv. Aen. 3, 104: Seculorum deus et seternitatis.

Element des Todes und Ausbruck des Schmerzes, zu dem fich zulest alle Wonne der Erdschöpfung auflöst. 1) Auf der hohe der sipplischen Felswand trauert in ewig rieselnden Quellen Riobe über den Untergang aller ihrer Geburten: ein Bild der Urmutter Erde, welcher von ihren vielen Kindern zulest nicht Eines gelaffen wird. Ganz anders tont jest jenes Lied, das einst die brautliche lachende Lust verkundete:

Ach, weit ist es anders anist! Einst trat ich im Glanz pelischer Fackeln Bon dem Hochzeitlied umtönet, daher, An der Hand führend sie, das geliebte Gemal, Und es folgete, laut ausjubelnd, ein Chor, Der Entschlafenen Glück hochpreisend und mich, Daß von edelm Geschlecht entstammet die Braut Und den Bräutigam Hymen vereinet. Unbräutlich ertont nun hier Klaglaut, Für das weiße getauscht ist ein schwarzes Gewand; Und sie führen mich ein Zu dem traurig verödeten Lager. 2)

Thranen weihen die Braute von Trozen dem frühentrafften hippolytus. 3) Der Gedanke der Trauer beherrscht den Genuß der größten Wonne! Fruchtlos beglücken die Götter das Bermahlungsfest. 4) Wer sagt, ob der Luft die hochzeit mehr bringt oder der Qual.

"Ich zweisle: benn schon anderes sah ich, Und betrachte das Loos des Gebieters nun, Der dieser beraubt, der Gemal' Edelster, Auf Erden hinsort Leben wird unseliges Leben." 5) Unvermählt bis auf diesen Tag hatt uns daheim beffer der Gott der Zeiten stets bewahrt. Was wurden wir Mutter? Rie hatt' ich, traun! gefürchtet, dieß unsägliche Ungluck zu schauen, wenn ich mich der Lieb enthielt. Run ist mein das traurigste,

<sup>1)</sup> Plat. Parall. 40 nennt Anius einen etruskischen König, ber sich aus Schmerz über ben Tob seiner schönen Tochter Salia in den Fluß ftürzte. So Aristides und Alexander Polyhistor.

<sup>2)</sup> Admet in Euripid. Alcestis. 922 f. Sophocl. Ant. 823-834.

<sup>3)</sup> Buripid. Hippol. 1419.

<sup>4)</sup> Euripid. Andromache 1189.

<sup>5)</sup> Euripid. Alcest. 246.

<sup>6)</sup> Raripid. Suppl. 759.

Bon Todtangebein modernder Menschen umgeben, zeigt uns homer (Od. 12:41 f.) die sangreichen Sirenen. Die blühenden Acheloustöchter sehen Alles, was das Wasser erzeugt, zu Moder und Staub verwandelt. Ihr Gesang wird Todtene klage wie des Ozeans Rauschen, das zu ihren Ohren dringt, ewig gleiches Trauersgestöhn (Euripid. Suppl. 80—87). Sie selbst, in der Jugendblüthe vollendeter Schönheit erscheinen als Darstellung des Grabesgedankens, wie sie bei Kuripides Helona 169—178 so schön geschildert sind, und als Hüterinnen der Plutanischen Geseh nach Plutarchs (Symp. 9, 13) höchst merkwürdiger Darstellung. Das üppigste Leben wird von dem Tode beherrscht. Was Denns durch Aconen, hindurch webt ist Alles dem Untergang verfallen. Nichts frommt ihm sein Fleiß. Mit der Lust des Schassens verbindet er den tiefen Ernst, welchen die Betrachtung des Schicksals aller tellurischen Schöpfung in der Seele des Greises erzeugt. Euripid. Hippol. 1104—1106. Medea 1096—1104.

12.

Diese Gebanken, welchen bie alte Mythenwelt in tausenden von Bilbern und Grabdenfmalern ben ergreifendften Ausdrud leiht, haben uns auf Die Betrachtung des zweiten Saupttheils unserer Ornusbilder vorbereitet. Der schaffenben und mehrenden Thatigfeit wird eine auflofende und mindernde entgegengefest. Amei Rrafte mirten fich in emiger Reindschaft entgegen. Rwei Strome treffen mit gleicher Gewalt auf einander. Durch ihr gegenfäpliches Bufammenwirfen wird der Schöpfung ihre ewige Jugendfrische erhalten. Das fleine Ende bes Seiles, bas zwifden bem ichaffenden und bem gerftorenden Bringip Die Mitte balt, ift jene fichtbare Schöpfung, die, in nie raftender Bewegung begriffen, quch in keinem Augenblice Diefelbe bleibt. Dem verglichen, was tangft wieder in den finftern Erdichoof gurudgefehrt ift, finft das fichtbare Ende gur Bedeutungs loffafeit binab. Bas ift die Bahl der Lebenden neben den unberechenbaren Schanren der Todten? Bas die Spanne der jenen zugetheilten Zeit neben den Aconen, welche der flüchtige Augenblid der Gegenwart ftete vergrößert? Dit Recht werden darum die Todten die Dehrern, plures, aleloves genannt. Ale bas Drafel bem burch die Bertreibung der Konige erschütterten Gemeinwesen ber Meagrer: au wiffen that, dann werde alles Unbeil abgewendet for pera rar aleiover Boulevour!" rau: wurde in richtiger Auslegung des Worte ben Todten mitten im Rathbanfe ein heroon errichtet. Pausan. 1, 43, 3. Amb. Pal. T. 1, p. 530. Plaut. Trin. 2, 2, 14 Plut. Alex. 64. Jul. Valer. R. G. Al. M. 3, 18 ed Mai. Wer eine Weberficht ber gungen Beit und alles Seine befigt, ben fann bas menfchliche Leben unmöglich etwas Großet bunten. Plato, Staat 6, p. 486. Es finft vielmehr ju einer mabrend eines fleinen Augenblides getragenen täuschenden Maste berab. Statt ihres Gemable

umarmt Laodamia ein Bildniß. ) Die fterbliche helena ift Aphroditens Schatten. Unter bem Schleier der Jugend liegt Die runglige Stirne Der Urmutter perborgen. Bas wirklich fcheint ift nicht bas Birkliche, bas Berden Gegenfat bes Seine. Alle biefe Ideen, beren antifer Ausbrud uns icon in ber erften Abhandlung vielfältig entgegengetreten ift, fnupfen fich an den Anblid bes fleinen Seil-Endes, bas von der Arbeit der Jahrhunderte allein übrig ift. Gine andere Heihe von Bedanken wird durch die Darftellung bes gerfforenden Bringips por ber Festversammlung von Acanthus angeregt. Ift bas Flechten bas Bert eines Einzelnen, fo wird das Wiederauflofen einer Mehrzahl von Mannern augewiefen-Ginheitlich und ftete daffelbe ift bas Bert ber zeugenden Rraft, aber taufend Weftalten nimmt die Zerstörung an. Wird in dem Schlangenbiß und in dem Drbthus von bem ichwarzen Manne, ber im Ruden feines Opfere ericheint, Die Tude des mitten aus bem barmlofeften Leben Dabinraffenden Tobes bervorges boben, fo liegt bagegen in ber Debrzahl ber auflofenden Manner die Manniafaltigfeit der Mittel angedeutet, beren fich bas gerftorende Pringip in ber Bekampfung des schaffenden zu bedienen weiß. Und doch ift die vereinte Anstrengung aller Gegner nicht im Stande über die zeugende Rraft den Sieg davonzutragen; fo menig ale es biefem gelingt, jenes ganglich aus bem Woge gu schaffen. In biefer: Auffaffung nun entspricht die Darftellung von Acanthus vollkommen der Grundanfchauung agyptischer Religion. Rach ber Theologie ber Megupter giebt" ed gwei einander entgegengesette Rrafte, die aber nicht von gleicher Macht find. Die gute Befen hat die Oberhand, vermag jedoch nicht bas bofe ganglich guvernichten. Ja, Ifie ift von der Rothwendigfeit der zerftorenden Rraft fo überzeugt, daß fie dem gefangenen Tophon aus eigenem Entschluß die Freiheit ichenkt, und fo ben emigen Ramf ber feindlichen Arafte von felbst wieder hervorruft. Blotarch. beffen Schrift über Isis und Osiris 19. 45 f. bas eben Mitgetheilte beinahe wörtlich entnommen ift, halt die Unnahme eines Streites zweier ente gegengefenter Grundfrafte nicht nur für uralt, fondern ebenfo fehr für allgemein verbreitet, und in ben Spftemen Boroaftere, der Mager, der griechischen Beltweifen bei aller Berichiedenheit ber Form und bes Ausbrude gleichmäßig niedere gelegt: "Uralt ift die Meinung, — die von den Theologen und Gesetzgebern auf Die Dichter und Beltweisen fortgepflanzt worden, und die, wenn auch ihr erfter Urbeber nicht angegeben werden tann, boch beghalb nicht weniger gewiß. und zinerlaßig ift, ba fie nicht auf blogen Cagen und Berüchten beruht, fondern bei Mofferien und Opfern überall, fowohl unter Griechen ale unter Barbaren gelehrtewird. - daß nämlich diefes Beltall weder ohne Bernunft, ohne Berftand

<sup>921)</sup> Dien S. 43.

und ohne Regierung bem Ohngefahr überlaffen fei, noch auch bon einem einzigen vernünftigen Befen wie mit einem Steuerruder ober Bugel regiert werbe; baf ferner, weil bei vielen Dingen Gutes und Bofes mit einander gemischt ift, ober, um eigentlich ju reden, die Ratur gar nichts Lauteres und Reines bat, ein einziger Berwalter unmöglich die Dinge gleichsam aus zwei Faffern, wie ein Schentwirth die Getrante vermischen und und austheilen tonne; fondern daß es zwei befondere Grundwefen und einander entgegengefeste Rrafte geben muffe, von benen bat eine rechter Sand und geradcaus führt, bas andere aber umlentt, und mieber jurudtreibt. Daber fei benn bas menschliche Leben, und, mo nicht Die gange Belt. doch wenigstens Diefe sublunarische Erbe, fo ungleich, fo manigfaltig und ben Beranderungen unterworfen. Denn da Nichts ohne Urfache ju gefcheben vileat. das Gute aber an bem Bofen nicht Urfache fein tann, fo muffe bas Bofe ebensowohl als das Gute feine eigene Urfache und Ursprung haben." (C. 45.) In Topbone Rampf mit horus hat diese Duplicität streitender Rrafte ibren mythischen, wie in der Rulthandlung von Acanthus ihren symbolischen Ausbrud gefunden. "Typhons gerftorende Rraft, lehren die Aegypter, behalte nicht immer Die Oberhand; oft werde fie von der erzeugenden Rraft überwunden und gefeffelt: und ebenfo oft reiße fie fich wieder los und tampfe mit horus. Diefer aber ift Die die Erde umgebende Belt, in welcher Berftorung und Bervorbringung mit einander abmechseln." Rach Diefer Auffassung treten den 24 Göttern . welche Arimanius in bas Ur-Ei verschließt, 24 andere von Boromages gegengte feindlich entgegen. Rach biefen find die beiden von Rronos ber Gera übergebenen Gier. nach diefen die beiden Blutetropfen, welche Pallas dem Grichthonins andertraut; gedacht. Denn von ihnen bringt Tod der eine, Beil ber andere. Wenn Burloides Jon 926 ausbrudlich bervorbebt, ber Gottin Doppelgabe fei nicht vermifcht worden, fo wird hierin wieder jene Lehre von ber Gelbftffandigkeit der amel feindlichen Grundfrafte vorgetragen, und die Bertheilung bes fchaffenben und Des gerftorenden Pringips auf zwei getrennte Gestalten, wie fie bas Denuefpinbol enthält, wiederholt. Reindschaft und Rrieg erscheint jest ale ber Bater , Ronia und herr aller Dinge. Wir fteben bot ber Lebre hernelite, ber bent homet 1997年出海(199**4**) 1986 darüber tadelt, daß er durch feinen Bunfch

Burde boch unter Göttern und Menschen die Zwietracht vertilget, unvermerkt dem Ursprung aller Dinge fluche, als welche bloße durch Streit und Feindschaft entstanden seien. Fassen wir alle diese Bemerkungen zusammen, so ergiebt sich die völligste Uebereinstimmung des Ocnussymbols mit der Anschauung der ältesten, insbesondere der ägyptischen, Theologie von dem Rampse zweier getrennter Kräfte, die sich überall begegnen, dem Schaffen das Zerstören, dem Werden das Bergehn, dem Guten das Bose entgegenseben, und durch ihre Keinh

ichaft ber fichtbaren Belt ewige Bewegung und ftete Berjungung fichern. 1) Bon beiben Geiten wird die größte Unftrengung aufgeboten. Denn die Rraft ber awei entgegenlaufenden Strome muß sich vollig entsprechen. Die geringste Ungleichheit auf ber einen ober ber andern Seite mußte bas Gleichgewicht ftoren. bas von den beiden Drachen aufrecht erhaltene Gi zum Falle bringen, und ben aleichmäßigen Fortgang ber Erdzeugung zulest völlig aufheben. Darum fest Boromages ben Schöpfungen Arimans eine gleiche Babl eigener entgegen, barum ldfen Benelope und die Tarchutins Tochter allnächtlich genau so viel von ihrem Gewebe wieber auf, ale fie den Tag bindurch ju Stande gebracht. Die geringfte Umgleichheit ber beiben entgegengesehten Alte mußte unfehlbar bamit enben, entiveber durch gangliche Berftorung ober durch gangliche Bollendung ber Schopfung fernerer Thatigfeit der Naturfraft ein Biel ju fegen. Mit Diefem genauen Entforechen geht ein anderes Sand in Sand. Dem Flechten wird bas Auflofen, bem Formgeben bas Formnehmen entgegenfest, und fo in llebeteinstimmung mit beit Borgangen bes Raturlebens jenes Erforberniß ber vollständigften Correlation ber ichaffenden und zerftorenden, ber bindenden und ber lofenden That gemiffenbaft erfüllt. 

13.

Die vollständige Erlauterung bee Denussymbole verlangt jest noch die Betradtung besjenigen Thicres, bas auf unfern Grabbildern jur Darftellung bes gerftorenden Raturpringipe gemablt worden ift. Bahrend auf der Panegpris gu Acanthus eine Debrzahl von Mannern bem Seilflechter gegenübertritt, zeigen fammtliche entweder wirflich erhaltene ober von den Alten befchriebene Gemalde einen den Denueftrid benggenden und in fich folingenden Gfel. Schon diefe Uebereinstimmung beweist, daß die Bahl des Thieres weder durch Zufall noch burch Runftlerwillführ geleitet fein fann. Roch mehr aber murde fich einer folchen Annahme die Religions-Bedeutung der gangen Borftellung und ihre Aufnahme in der Lesche ju Delphi widersegen. Wollten wir nichts destoweniger in dem Efel Polygnots freie, von allen Rachfolgern beibehaltene, Erfindung ertennen, fo konnte boch auch diese nicht ohne Beranlaffung gewesen fein. Borin mochte eine folde etwa gelegen haben? Sier bieten fich allerdings einige Beziehungen dar, denen es zwar nicht an Wahrheit, wohl aber an Tiefe der Auffaffung fehlt. Der Gedante dem gerftorenden Bringip Thieresgestalt ju geben, tonnte aus dem Muniche bervorgeben, durch die Gegenüberstellung eines vernünftigen und eines

<sup>1)</sup> Ueber die Berbindung der Lehre von dem doppelten Princip und seinem Kampse mit der Seneration, Jamblich de myster. 2, 3, p. 185 ed. Parthey. Serv. G. 2, 389.

pernunftlosen Geschöpfe bem Unterschied bes auten gottlichen und bes bofen damonischen Wesens einen nachdrudlichen und mehr in die Augen fallenden Ausbruck zu leiben. Der Runfttbatiafeit menichlicher Gande trat glebann ber robe Berftorungetrieb bestiglifcher Rutur in feiner abschreckenoften Form entgegen, und der Mythus von jenen Diomedifchen Bferden, beren Bahn menfcliches Gebein germalmt, tounte in die funftlerifche Darftellung übertragen fcheinen. Barum aber bann dem durch eine fo bekannte Tradition gebotenen Bferde ben Giel vorzieben? Auch dafür ließen sich einige Anknüpfungspunkte finden. Stand boch ber Gfel in dem Bebrauche und der Werthichannna der alteften Befdlechtet fo boch, daß er auf bildlichen Darftellungen der erften Formation des Menfchen beiwohnt, 1) und ale res mancipi mit zu dem nothwendigften landlichen Grundkapital gegahlt wird. Oder follte der Runftler durch ben Gedanken ber Berachtung des Thicres geleitet worden fein? Sind doch fprichwörtliche Rebensgrten, wie ovog er mogrous gur Bezeichnung bes Buglichften unter ben Saglichen, wos meds diear oder meds aidor ale Ausdruck rober Gefinnung, ferner Bergleichungen wie inepta et asinina cogitatio (Plut. Symp. 9, 5) und manche Thuliches) ein hinreichender Beweis, daß Spott und Sohn jenem unglfidlichen Ebiere feine fdweren Dienste zu allen Zeiten fcblecht entgalten. Alle angebeuteten Erflärunge versuche, weit entfernt bas Rathfel ju lofen, legen bas Bedurfnig einer tiefern Auffaffung nur noch naber. Um biefem ju genügen, ift es nothig, einen umfaffenden Standpunft gu mablen, und mit Benühung des gangen gu Gebote ftehenden Materials die Religionsbedeutung zu ermitteln, welche das Alterthum bem Efel beilegte. Ift biefes geschehen, fo wird es auch moglich werden, gulent Die Bedeutung des weiblichen Geschlechts, welches dem nagenden Thiere ausdrücklich beigelegt wird, und die Beziehung deffelben auf die verschwenderische Chefrau gunächst veranlaßte, zu ermitteln.

## 14.

. • 1

Bon den verschiedensten Zeugnissen wird die phallische Ratur des Efels in einer Weise hervorgehoben, daß die Beziehung des Thieres zu der Idee der Naturzeugung nicht verkannt werden kann. Lactant. div. instit. 1, 21 erzählt von dem certamen de obscæni magnitudine, in welchem Priapus von dem Esel besiegt wird. Dieselbe Seite der Thieresnatur wird in Lucians Roman Lucius oder der

<sup>1)</sup> Visconti, Museo Pio-Clementino, edit. de Milan. 1820. Vol. 4. t. 34. Daya p. 189 f. Bergl. Caylus, recueil 2, 34, 3; 3, 59, 1.

<sup>2)</sup> Nazianz. Carm. 49. 52. Eine reich mulung finbet man bei Sutdas ovor open bis

Gfel C. 56 bervorgehoben. Die getäuschte Liebhaberin beflagt fich bitter aber bes Chieres Bermandiana: Era de, son, ua Ala, ovyl dov, alka rov ovov rov dov seada thre, bairo nal orgi del, durexaderdor, nal gingr de nal vir nar ételro ye moror to méga μου όπου σηπιβογολ φιασαζείν και σοδείν, ας θε ποι εγίγηθας έξ εκείνου κου καγου και χοησέμου ξώου ές αίθηχου μεταμορφωθείς. Daraus crhalt bie cumaifche Onobalis ibre Erflärung. Plutarch Qu. gr. 2 ergablt, ju Cuma in Acolien habe die Sitte geberift die Chebrecherin auf einen Giel ju fegen, und fie fo vom Martte aus burch die gange Stadt ju führen. Sier wird nicht nur die phallifche Rraft überhaupt, fondern insbesondere die wilde, regellose naturzeugung als Inhalt bes Efclesombole berporgeboben. Plinius 8, 43 ermabnt eines Bolleglanbene, Der chenfalls aus jener Grundanschauung bervorgeht. Asino morionte viso, celerrime id ganus deficit. Das Gefchlecht beffen, dem ein fterbender Gfel ju Beficht kommt, geht dem Untergang entgegen. Die Unkenntniß der Grundice bat bier, wie fo oft, ju den gemagteften Emendationen verleiten. Mit Bezug auf die von Macenas eingeführte Sitte, Efelefüllen ale Lederbiffen für die Tafel zu schlachten, audert Bochartus, Hierozoicon 2, 13. p. 191 folgendermaßen um: lalisionum ariente usu, celerrime id genus deficit. Und both bet jenes utya rov ovov si u-Rojor eine fo nahe liegende Erklärung. - Erotische Beziehung bat jenes Relief per Marmora Taurinensia tav 35, das auch in dem Museum Veronense p. 213. (Veronæ, 1749), aber bier fleiner und undeutlicher, abgebildet ift. In feiner Berbindung mit dem Gi zeigt der Gjel die marging biraius, welcher jenes feine Entstehung verbanft. - Befondere belehrend und im Anichlug an Die angegebene Naturbedeutung auch völlig verftandlich ift die Rolle, welche dem Gfel in dem Midas-Mythus angewiesen wird. Denn da Midas ber Robrflote Ban's ober bes Marfpas por Apollo's Cithara den Preis zuerkennt, läßt ibm der Gott gur Strafe bewegliche Efelsohren machjen. Bergeblich fucht ber Ronig fie ju verbergen. Beim haarschneiden werden fie entdockt. Der Diener, nicht wagend feines herrn Thiergestalt ju verfunden, jugleich aber unvermögend, agng ju fcweigen, grabt eine Grube, und vertraut fein Beheimniß bem geoffneten Schoofe ber Erde. Aber Schilf machet aus ber Tiefe empor, und verfündet vom Binde bewegt. Didas babe Gielsohren.

Creber arundinibus tremulis ibi surgere lucus
Cæpit, ₹t, ut primum pleno maturuit anno,
Prodidit agricolam. Leni nam motus ab austro
Obruta verba refert, dominique coarguit aures.¹)

Die tellurische Zeugungsbedeutung des Escle tritt bier aufe flarfte hervor, In

<sup>1)</sup> Ovid, Met. 11, 154 f. Higyni f. 191. Fulgent. Myth. 3, 9. Lactant. Met. 11, 5. Athen. 12, 2. Schol. Aristoph. Plut. 287. Tzetzes zu Cassandra 1401. Philostrat. Im. 32, bazu Zafobs-Welfer, p. 339 f. Persius, Sat. 1, 121. Aristoph. Plut. 287.

ben feuchten Tiefen der Erde wohnt der phallifche Gott, ben Augen ben Sterbe lichen entruckt. Aber ber aus bem Boden aufschießende Robricht bezeugt feit Dasein und feine Rraft. Dir finden in diefer Auffaffung die Begiebung bee Efele zu der wilden betärischen Sumpfzeugung, wie fie zuwor herpprgehoben murbe, bestätigt. Tritt in andern Theilen bes Mothus Midas gu bemidderbon. und der laborata Ceres in das engite Berhaltnig, ') fo wird doch feine Gfele gestalt gerade mit der freien Sumpfvegetation in ausschließliche Berbindung ger bracht. Dem Sumpfe gehört die Rohrpfeife, welcher er den Borgug einraumte dem Sumpfe jenes aufschießende Schilfgestrauch, das Die thierische Ohrengefiaft verbirgt. In der Gumpfreligion wurgelt ferner die Bergleichung des Robrichts mit dem ebenso freiwilligen Bachothum bes menschlichen Saupthaares;2) in berfelben die 3dee der calami loquentes, welche die Geheimniffe jener bochften Naturfraft, aus ber fie berborgegangen, in leifem Bindgeflufter verfunden. Dieser machtigsten aber tiefften Stufe bes tellurischen Lebens entspricht jener Bug bes Dothus, welcher auf Dlidge die Erfindung des weißen und fcwargen Bleis gurudführt.4) Benn bie Begiebung bes Bleis au Grab und Tob. mabricbeinlich eine Folge ber Leichenfarbe jenes Metalle, aus einzelnen Graberfunden bervorgebt, 5) fo ift ber Rarbenwechsel von Beig und Schwarz ein Bild der großen Raturfraft, die wie Autolyeus und Mercur alles Belle wieder in Dunkel verwandelt, und in der Ueppigfeit des Gumpflebens Diefen feten Uebergang ber Karbe mit ber erichreckenben Bedeutung eines unentrinnbaren ftofflichen Gefeges vor Augen ftellt. Darum galt Lityerfes, des Mibas Baftarbe fobn, ale gieriger, unerfattlicher Freffer, wie er bei Athenaus 10, p. 415 von bem Dichter Sositheos geschildert wird. Dreimal drei ovors xaventiors, verzehrt er täglich. Der Mythus bachte fich ihn alfo felbst als xavdor, wie Erifpothon, deffen Gefragigfeit von Aelian. V. H. 1, 27 hervorgehoben wird. Ale spurius entspricht Accepoors ber wilden Sumpfbegattung. Gein Rame felbst giebt ibn ale ben feilflechtenden Sumpfmann gu ertennen. Denn eige, Aor.

<sup>1)</sup> Cic. divin. 1, 36. Valer. max. 1, 6, 3. Ael. H. A. 12, 45.

<sup>2)</sup> Fulgent. 3, 9: tonsori wo souft agricola gesetht wird. — Es scheint, daß die tremulæ arundines mit der Beweglichkeit der Eselsohren in Zusammenhang gebrucht worden find.

<sup>3)</sup> Petron. Arbit. bei Fulgent. 1. c.: calamique loquentes invenere (lege: incinuere) Midam, qualem conceperat index. Auson. Ep. 23. Depressis scrobibus vitium regale minister credidit, idque diu texit fidissima tellus; inspirata dehino vento cantavit arundo. Fulgent. 3, 9. Philostr. Im. 2, 22 in fine.

<sup>4)</sup> Hygin. f. 274. Midas rex, Cybeles filius Phryx, plumbum album et nigram prise mus invenit. Cassiod. 3, 31. Aes Jonos, Thessaliæ rex, plumbum Midas, regnator Phryiqius, repererunt. Plin. 34, 16—18. Beiß und Schwarz: Champoll. Panth. pt. 37.

<sup>5)</sup> Pausan. 9, 31. Bulletino dell' Inst. 1832, p. 171.

word wooden det; bas lateinifde soro, bezeichnet bas Berbinden, Bufammen fechien, jebes nectere: Liebs bagegen als Begenfat von Saisalog, goizilog bie Anfache, funfflose Arbeit, wie wir fle oben in bem Rlechten rober Stricke gegen-Aber ber reichen und feinen Bebearbeit hervorgehoben haben. Durch Diefe alls foitigen Begiehnngen au Gumpf und Gumpfzengung gewinnt die Midasfabel fib Die beiden Bestandtheile ber Ochusdarstellung besondere Bedeutung. 1) Für Die Feststellung des Sinnes zumal, welchen die alte Naturreligion dem Esel beilegte, ift fle burchans entideidend. Ueberall ericeint bas Thier als Dar-Reffung ber Urgenannaefraft bes tellurifden Stoffes. Supposed the first

15.

2799 Pt 1 - 9 Of 1 De

Daber tritt nun Der Gfel mit einer gangen Reihe gleichgeltender Gottergestalten in Berbindung. Bor allen mit Briapus, dem pene destricto deus, obscena nimium quoque parte paratus (Ovid. F. 1. 437.), dem ruber hortorum decus et tuteta (Ovid. F. 1, 400. 415.), dem Gott ber feuchten, uppig fruchtbaren Barten (Catull. C. 115), vor welchem Lotis fich in Die Gumpfe fluchtet,2) bem Pampfacue bas Gfeleopfer barbringt (Ovid. R. 6, 345. Laciant, inst. 1. 21.), wie ber torrhenische Tages ben Efeleschadel auf dem Grengpfahl des Grund. ftude mit ber Bedeutung eines ichugenden terminus aufftedt. (Columella de cultu hortor. X, 344.) Dann aber mit Silenus, beffen inextincta libido burch Das Greifenalter nicht vermindert murde. Ovid. F. 1, 413. Gefrummt unter ber Laft bes ichweren Rorpers ichreitet bas Thier einher. Ovid. F. 1, 439. Dit bem Reiter theilt es Diefelbe Gottheitenatur. Die uppigfte Zeugungeluft verbindet beibe. Gilenus tragt felbft Efelsohren. Er nimmt dadurch die Didase natur an, wie er benn nach Tortullian de anima C. 2 von bem phrygischen - Ronige feine Thiergeffalt ableitet, und mit ihm in die engste Berbindung gefest wird. 3) Dem Gilen ichließt fich beffen Bogling Dionpfos an. Auf Diefen Berrn aller fliegenden fcmellenden Erzeugung wird bas Sternbild at ovor gurud. geführt. In bem einen der beiden Mythen, welche fich baran fnupfen, tritt die Beziehung des Gottes fo wie feines Thieres ju den tellurischen Gewäffern bebeutfam bervor. Efel tragen ben Gott über die sumpfige Furth, da er an

De Geitenzahl ift in bem Sachregister s. v. Midas zu finden.
2) Ovid. F. 1, 391. 416. Serv. G. 2, 84. Ovid. Met. 9, 347. Bergl. F. 6, 333 f. — Peasen. 9, 31, 2. Virgil. Ecl. 7, 33. G. 4, 110. Anthol. Pal. 6, 102; 10, 7. 8; 1, 6. 14, Tibul 1, 4, 67. Horat. S. 1, 8. - Stabt Briapus Strabo 13, 587. Schol Theokr. 1, 21. -Schol. Apoll. Ris. 1, 832. - Macrob. S. 6, 5, p. 600. - Diod. 4, 6. 3) Herod. 7, 73; 8, 138, Justin. 7, 11. Conon. narr. 1,

feinem Bege ju bem Dodonaischen Zeus-Achelous an ihrem Ufer anlangt. Ein zweiter Mothus legt bem Efel noch ein anderes Berdienft um ben Bott bei. Auf Cseln reiten Liber, Bulcan, Die Silene und Satorn in die Schlacht gegen ber Giganten permegenes, himmelfturmendes Gefchlecht. 2) Der Schaff ihres Gebrülls bricht allen Widerftaud. Das Jahnen des Thieres, welchem bier Die Siegestraft beigelegt wird, ftebt nach agpptischer Unschauung mit bem Rlang der Trompete auf einer Linie. Plut. Is. et. Os. 29. Diese aber baben wir in ibrer Begiebung gu ber geugenden Raturfraft ber dithonischen Gemaffer fein oben erkannt. Go bat alfo auch in jener zweiten Bendung bes Muthus ber Bedanke der phallischen Rraft des gottlichen Thieres feinen Ausdruck gefunden. Bulcan, deffen phyfifche Bermandtichaft mit Dionpfos namentlich auch auf Dent malern fo oft hervortritt, erscheint auf Bafen, wie auf einer febr bemettent werthen des Wiener Rabinets, in der Umgebung des phallischen Thieres, und folder Erscheinungen, in denen jenes utya rov ovor ovuBolor recht abfichtlich betvorgehoben wird. Es ift nur eine einzelne Beffatigung bes allgemeinen 3m. fammenbange, wenn der Efel nun vorzugeweife mit Reigen, Dein und Beinbau in Berbindung gebracht wird. In der fugen Rluffigfeit tritt Dionbfos geugende Rraft in ihrer bochften Gulle und Dacht bervor; ja in ber lastiven Sinnlichkeit bes Efele fcbien die durch Bacchus Gefchent erregte Beugundetifft ihren gang entsprechenden Ausbruck gefunden ju haben. Dag man biefen Bufammenhang in einige außere mythifche Bezuge auflorte, und dem Gfel befondere Betbienfte um die Runft der Beschneibung des Beinftod's einraumte, entspricht gang dem Berfahren der alten Boller, das den Mangel tiefern Berftanbniffes durch solche Bundergeschichten zu ersepen suchte. Ene solche Sage wird besondere von Nauplia berichtet. Gie knupfte fich an bas Bild bes Gfele, bas man dafelbft an einer Feldwand ausgehauen erblickte, und bas, wie ich taum bezweifle, aus der phonizischen Borgeit berftammte. 4) Gie fehrt aber auch in folgendem Bericht Spaine f. 274 wieder. Antiqui autem nostri in lectis triclinaribus in fulcris capita asellorum vite adligata habuerunt, significantes suavitatem (adde: vini) invenisse. Die Bergierung best gur Mahlgeit bestimmten Lagers mit dem Ropfe des Efels ftellt biefes Thier in ein urfachliches Berhaltniß zu der Kulle der Tafel, die ale feine Babe angeseben wird. Daß babei an

<sup>1)</sup> Hygin. Poet. astr. 23. Lactant. Inst. 1, 21.

<sup>2)</sup> Eratosthenes bei Hygin. P. ast. 23. Cataster c. 11. Arat. Diosem. 160. Webet -Vulcan: Emeric David, Vulcain p. 42. Voss. de or. id. 2, 3; 3, 75.

<sup>3)</sup> Lucian berichtet in feiner Schrift über die Macrobii, daß ber tomifche Dichter Aleris ans Soft in Rilifien fich ju Tobe gelacht habe, als er einen Gfel Feigen frelfen fah. Des Feigenbanting bacchische Beziehung ift bekannt, wie benn die großen Phallen aus Feigenholz verferfigt feln mußten.
4) Pausan. 2, 38, 3. Millin, gallerie mythol. 1. 13. nr. 337.

eine ausschlieftliche Begiebung gu bem Beine obet gu ben Fruchten bes Bacdus nicht gedacht wurde, ergiebt fich aus Javonal 11, 96, beffen Befchreibling einen folden Bufammenbang nicht bervorbebt. Das alte Rom gab bem Efel eine ebenfo bestimmte Begiebung ju dem bemetriften Truchtertrag und ju Befta, Der -Urmueter, von welcher alle Rulle und alles Blild des Beetdes ausgeht. Auf einem Bombeignischen Bandgemalbe, bas wir fruber ermabnt, ift neben ber Bottin der Gfel dargeffellt. 1) Un ihrem Refte fdritten befraugte Gfel bem Aufmuge voran. Brotringe gierten ihren Gile. 2) Das Thier erscheint hier felbst ale Befta's Befruchter, ate mannliche Urfachlichkeit bes Erntefcegens. Es tritt ber Muttergottin als Daimon gur Geite, wie Birbins Dignen : eine Bergleichung, beren genaues Butreffen bei ber Betrachtung Dianens und bes auch mit ihr verbundenen Efele fich noch bestimmter berausstellen wird. Der Rult ber Bestalen wird nus ats Phallusfult gefchildert, b) wodurch die Bedeutung bed Efele ihre Bestimmung erhalt. Wenn Ludus die Dienste des Thieres in der Duble, Dvid die Rettung Besta's vor dem Angriff bes lufternen Brigons durch bas unteitlae Jahnen Des Silenus-Efels als Grund ber Bedeutung bes Thieres im Beffatult anführt, fo find bieß Bendungen, bestimmt ben überlieferten und feftstebenben Bufammenhang hinterber burch eine bestimmte angerliche Beranlaffung, wie ber Bolleglanbe fie den Dothographen faft allein barbot, zu rechtfertigen. According to the grant of the con-

: 16.

Forschen wir nach weitern Berbindungen des Efele, for bietet fich ber byperboreische Apoll und die thraeische Artemie der Beachtung bar. Mach Pausan. 3, 16 finden die Spartaner Asrea Baros und Alaixexos, det 10,805 Sohne, das Bild der taurischen Arthomis orthia, die gleich der samischen Hora Arrobiener genannt wird, mithin eine mabre fascells ift. Darin tft die Borftellung eines von Beidenzweigen umwundenen Phallus ebonfo wenig gu verkennen, als in ben Eigennamen der Rinder die Bezeichnungen Efel und Anche, in Topog ber Aricinifche Virbius (von vir. burd Borfegung bes dolifden Digamma aus bem Stamme Ir, abulich oiorpata), deffen Rameneffing in Augus Berg, Augitaling Ang. feinen Boreltern, wiederkehrt. 4) Go ift ber Efel auch für Thracien ale Gottheite-

<sup>1)</sup> Annali dell' Inst. 22, 212 f. tav. K.

<sup>2)</sup> Io. Lyd. de mensib. p. 107: Schow. en med merre eldav Impeloucheard eig Borlag έν παίτη τζ ήμερα είρταζον οι άρτοποιο), διά τούς αρχαίοις του άρτον έν τους Ιορίς τζο Edrias naradusvaseir ovos de estrepavantivos gyouvro ros nomines, dia ro rourois alide-See rou sixov. - Ovid. F. 6, 347. Quam ta, diva memor, de pane monilibus ornas. Ceasat opus, vacum conticuere moha.

3) Plin. 28, 7. Fascinus a Vestalibus colitur; 36, 70 Geburt bes Servins.

4) Gerhards Archiolog. Leitung 1847. S. 17.

gestalt phallifcher Bebeutung gesi bert, und es gewinnt erhöhtes Gewicht baf nach Lycophrone Darftellung der phrygische Midas auf feinem Auge gegen fenes Land fich felbst die Eselsobren ansent, die der früher gemelbete Drotting tur Apoll's Strafe gurudfahrt. Cassandra v. 1397-1408: "Er bat bem Gfet bie Dhren abgeschnitten, und fie fich angesest." In folder Geftalt unternlimmt er den Rachegug nach dem Lande, das ben Todtenrichter Minos ernährt, dent WBBnort ber fithonischen Biganten, nach Thracien, in beffen Mufterien ibn Drubene eine geweiht. Bhrvgien und Thracien erscheinen bier in bem Rulte bes Wels als bochfter Darftellung der Raturfraft der Urt geeint, baf auch die chthonische Re-(3.18) (3. C. Lyn.S) ligionestufe für beide Lander beutlich bervortritt.

Der thracischen Orthia follegt fich ber hyperboreifche Upollo an. Die Gelse befatomben, die diesem Gotte dargeboten werden, haben bei ben Alten vielfälfice Erwähnung gefunden. Ihrer gedenkt Pindar, Pyth, 10, 30 f. Scholion ju Pythi 10, 49, p. 412. Boeckh. Eustath. gu Jl. 1, 36. Callimachus bei Cfemene in protrept, p. 8. und beim Scholiasten zu Pindar Pyth. 10, 49. (Bentley fr. 137-138 bei Spanheim zu Callimach. p. 383), Antoninus Liber. c. 20, ber aus Bodus de avium ortu und Simmias Rhodius in Apolline ichopfte. Daran felicett fic ber Mythus von dem dreigngigen Colonieführer jener Dorer, welche zu Schiffe nach bem Beloponnes überfesten, Pansan. 5, 3, 5. Ale Greenhontes ben Drifus ein einäugiges Maulthier herantreiben fab, erfannte er Die Erfullung Des ihm nes gebenen Drafele. Derfelben apollinifden Berbindung läßt fich das Beibgefchent ber corinthischen Umbracioten ju Delphi anreiben. Dem Gebrull eines Efelb murbe die Beffegung der Moloffer jugefchrieben, und barum ein ebernet Wel bem pythischen Gotte geweiht. - Bon einem merkwurdigen Bilde im Unolletempel ju Karthea auf der Infel Ros berichtet Athenæus 10, p. 456. 457, Der uns auch des Simonides darauf bezügliches Epigramm mittheilt. Die trolfche Sage, deren Stefichorus bei Athenwus a. a. D. und Bustath. p. 1923, 56 462 benft, machte aus dem Banopeiden den Baffertrager der Atriben, und fo war er auf jenem Bilde dargestellt, Bie fich nun bierin eine offenbare Begiebung auf die Bafferbedeutung des Bferdes fund thut, beffen Ramen Epeus, ber Gre bauer des Blifden Roges tragt, fo folieft fich andererfeits die Bezeichnung bes waffertragenden apollinischen Efels als Epeus, wie fie in Simonides Epigramm vorliegt, an ähnliche Berbindungen biefes Thieres mit Fluffen und Quellen, wie wir fie oben ichon fanden, und spater mehrfach bestätigt feben werden, genau an -Befonders aber erinnert Apollo Killatos an Die Berbindung biefes Gottes mit der Efeleverehrung. Pollux 7, 56: Killov rov ovor of Amoiets nat Killiauthoa rov denlarn. ) Die Begeichnung ift ohne Zweifel von der Beweglichkeit der Ohren 1) Hesych. Killas und millós. To salata a langus consider anomaly (3



bergenommen, wie bie Bachfielse nach einer abnlichen Gigenschaft nicht nur descorreis, sondern nach Hespely aud Killovoos genannt with. Als Killates wird Apoll vorzugsweise zu Kidda, Apisa und Tiresog verehrt. Zu Colonä gründeten Die Aleoler, ein Beiligthum beffelben Gottes. Strabo, ber (13, p. 612. 613) uns über Alles Diek am genauften unterrichtet, bezengt auch fut Diefelbe Gegend ein Killaw, ogos, 1), den auf dem troischen aba entsbringenden Eillaws noralios, und das, mit dem Beiligthum bes Killaischen Apoll verbundene Elddor uvoua. In Diefer Berbindung mit dem Gfel erfcheint Apoll ale phallischer Gott ber tellus rischen Zeugung, daber weben der thracischen Orthia als Orthos, oder Vodang (Strabo, 13, 587). Es ist jener Hommatog Anollar, Deffen Trenes zu Lycophron 29 gedentt und ber fich nun bem Gfeisfulte ber fruchtbaren Lampfacus auch örtlich anschließt. Un bet geilen Frechbeit bes Theres bat ber Gott seine Freude. Das iff: Die Bebeutung bes Bindarifden Ausbrude: peta Soom Bow do Sar meddidan, der gang pon ber finnlichen Erfcheinung verffanden werden muß. Benn Bergbot 4. 3B Die Gabt: Der bewerborriften Berfetees ale loa todeboutva in avoor nation beforeibtied fortannicht bietunter nur ein im Beisenbundel verborgenes phallisches Götterzeichen verstehen zund was ber Geschichtschreiber von ben abnlichen Opfern, die bie thracischen und paonischen Frauen der konfalichen Artemis darbringen; gur Bergleichung anführt, beftätigt meine Unnahme, welche auch durch aubestimmtere Schilderungen, wie die bes Callinachus in Delum 283-285. michte im mindeften entfraftet wird. Denn Gerobote Aveeue Bagilite ift mit gener Orthia, Die wie Befta den Bhallusdienft hatte! offenbar gleichbedeutender Wie dem aber auch fei, fo giebt der Weizenbundel nicht weniger als dad rovonin stone und die Alle Casto, so wie das Brarobfer der delischen Junglimae und Jumafrauen bes Gottes Beziehung zu bem Erbertrag, ale beffen zeugende Urfächlichkeit er angeseben wird, vollkommen deutlich ait erkennen. 47 In biefer Ratur fcbfreft er fich nun an den phallischen Dionpfos nicht weniger als an Apjapus an, wie er benn mit beiben in ber Beiligkeit bes Gfele übereinkommt. und felbft ben bacchischen Silen gum Bater erhalt. 5) In Diefer auch tritt er zu bem gengenden Baffer ber Erde in jene enge Begiebung, welche in ber Beiligfeit Der tenebifchen Arebie, in bem Meereeffturg ber huverboreifden Greife, in bem flein-The second of the second of the

<sup>1)</sup> Man vergleiche bamit Ovou prados in Laconien. Strabo p. 363, 364. Oreia don in Megaris. Strabo 380. 393.

<sup>4)</sup> Patisan. 1, 31, 2: τάς δε άπαρχάς κεκρίφθαι μεν εν καλάμη πυρών, γινώσκεσθαι δι υπ' ουδινών.

<sup>3)</sup> Spanheim in Callimach. observatt. p. 493 f.
4) Plut. Pyth. oracc. 16. — Callimach. in Delum 297—299; Aépos to aparov loular Pausan. 1, 43, 4. - Herod. 4, 84.

<sup>5)</sup> Clemens, cohort. ad gent. p. 24. Porphyr. vita Pythag. 16.33

afiatischen Söhlenfult, in dem Killados zorauos, in der Berbindung mit der Sie bolle, 1) gang bestimmt bervortritt. Die Beziehung des Killov unqua omf ben Bagenlenter des achaischen Belops, dem die Trozenier den Ramen Zoalois gaben; ift alfo nicht fo gang ohne Unfnupfung. Den Busammenbang ber elischen Wette rennen mit dem zeugenden Element des Baffere febrt in Killos wieder, und Diefe Uebereinstimmung ift es, welche zu der lebertragung des Efelenamens auf den Bagenlenker, der an Alpheus Strand ten Sieg entschied, geführt haben Belope felbit aber führt wiederum nach Borderafien, in welchem bas Efelosymbol so allgemein verbreitet mar, daß nun auch die obenermabnte eumaifche Sitte und Melanopus bes Cumaers Somnendichtung auf den boberborcifchen Apoll, endlich felbst der kilifische Boltoname in die Rette allaemeiner Erscheinungen fich einreiht. Bir seben die Berehrung des Cfele aus don gandern Borderaffens nach Thracien hinüberreichen, von bier mit Urtemis und Avoll fich über die dorischen Staaten verbreiten, nordwarts aber zu den fernen Syperboreern, aus deren gludlichen, liederreichen Befilden Beracles den Dleafter nach ber elischen Olympia bringt, ju Scothen und Carmanen fich erftreden. 2)

17.

Dicht weniger ift ber Eselsfult für die semitischen Stämme und das Bolt des Ril-Lands bezongt. Der Mythus, welchen Untoninus Liberalis c: 20 nach Bous und Simmias von Rhodus mittheilt, bringt bas affprifche Babylon mit dem hyperboreischen Eselsfulte in Bufammenhang. In die gleichen Gegenden führt und Bileams Gfel, der den Engel Jehovah's gnerft fcaut, und gleich Bacchus Thier, gleich dem weiffagenden Silenos, gleich dem redenden Schiff, Das Midas Efelsohren verrath, menschliche Sprache befigt. 3) Benn Una, Bibeons Cohn, beim Weiden der Efel feines Baters in der Bufte die warmen Quellen findet,4) Simfon mit dem Esclofinnbacten tansend Mann erschlägt; in feinem Siegesliede denfelben befondere hervorhebt, und an jenem Orte, wo et Carrier and Carrier State and Control of the

and the first and the second of the arrest to a

<sup>1)</sup> Paus. 10, 12, 3.

<sup>2)</sup> Die Stellen über bie Syperborcer haben gesammelt: Tzschukius ad Melam. 3, p. 3, p. 114; Müller Dorier 1, 267. Bockh. Eplie. ad Pindari Ol. 3; 9--17; p. 137. 335. Spaith (in Call. p. 489 f. Der Lieberreichthum wird ebenfo von ben Celtischen Stummen (Diodor .. 2,47; Scymn. 182 f.) und von ben Ligurern (Plato Phædr. oben S. 197, Burip Troad. 429), beten nordische Abfunft unverfennbar ift, bervorgehoben. Darüber findet man Beachkenswertbes in Deillers nordischem Griechenthum, und über bas fangreiche Thracien in Grimms Geschichte ber beutschen Sprache. Scuthen: Clemens. protr. p. 8. Znidau de rois ovors legevorres un anvestan, es Απολλύδορός φησι καὶ Καλλίμαχος. Carmanen: Strabo 15, 727: στον δε θετούσε τρ Μριι. Inder: Lassen 1, 620. 677. The respondence of south

<sup>3) 4</sup> Moj. 22, 22 f.

<sup>4) 1</sup> Moj. 30, 24,

ibn hingeworfen. Baffer aus der Erde quellen fieht. 1) wenn endlich Plutarch Symp. 4, 5 gang allgemein dem Gfel bas Berbienft ber Quellenentbedung gus fcbreibt, fo tritt und auch bier wieder jene Begiehung bes Thieres gu ber geugenden Feuchtigfeit der Erde entgegen, welche wir ichon öftere ju bemerfen Belegenheit batten,2) die in Samfon fich mit der entsprechenden Auffaffung des Saupthaares verbindel, und der Bezeichnung fraftiger Mannlichkeit durch die Bergleichung mit einem "ftarfen Efel" ju Grunde liegt. Hesek. 23, 20. Un diefe Bedentung des Thieres bei den semitischen Stämmen fchließt fich einerseits der in der Felswand bei Rauplia ausgehauene Gfel, den ich fcon früher auf die Phonizier gurude führte, andererseits die Sage von der Gfeleverehrung der Juden an. 3) Denn Diefe tonnte, wie man fie auch im übrigen beurtheilen mag, ohne eine entsprechende Religionsbedeutung des Thieres nicht gedichtet werden. In den hierauf botiglichen Erzählungen tritt die Berbindung des Efels mit Quellen und Gewäffern wiederum bervor. In der Darftellung Plutarche aber wird die Geilheit des Thieres besonders betont. "Mich bunft, fo spricht Lamprias, daß die Juden fich des haafen wegen feiner Aebnlichfeit mit dem Efel, der von ihnen unter allen Thieren am meiften verehrt wird, enthalten. In hinficht der Große und Gefdwindigkeit hat freilich ber Saafe gar nichts mit dem Efel gemein; allein die Farbe, die Ohren, der Glang der Augen und die Beilheit machen beide einander ungemein abnlich, fo daß fein anderes fleines Thier mit einem großen ber Bestalt nach fo völlige Gleichheit bat." Begen feines Beugungetriebes und feiner großen Rruchtbarkeit ift der Sagle ju Dionpfos in ein febr enges Berbaltnif, wovon fo manche Bafenbilder Zeugniß ablegen, eingetreten. Er bat eben baber auch von dem Stamme la feinen Ramen Layos (confonantirt wie lacus, Laures, Laginia, lac) erhalten. Sierin ftimmt er mit ber Priapus-Ratur bes Elele, ber vom Stamme Ar, asinus beißt, vollfommen überein.

Für die Religionsbedeutung des Efels in dem Ril-Lande ift seine Berbinbung mit Typhon völlig entscheidend. Sie wird von Plutarch in der Schrift über Jis und Osiris mehrsach hervorgehoben. Dyphon aber ift in seiner ur-

<sup>.-1)</sup> Buch ber Richter 15, 15-20.

<sup>2)</sup> Bergl. Suibas 8005. Her. 7, 36. Athnliche Berbindung tritt in den Efelsbrunnen der germanischen Mythologie hervor. Maunhardt, germanische Mythen. S. 267. 411 f.

<sup>3)</sup> Die Stellen findet man gesammest bei Bochartus, hierozoic. 2, 18. p. 220-228 de aurei asini capite in Hierosolymi templi adyto.

<sup>4)</sup> C. 30. 31. 50. Ueber bilbliche Darstellungen bemerkt Parthey S. 219. "Orr Esel war sehr entschieden ein Symbol des Typhon-Seth, der in Karnat esettspfig, und gebunden dargestellt und vom Horus abgestraft wird. Mit Cselskopf erschiedt Typhon auch in einem Papyrus det Salvolini, Campagne de Ramses, pl. 1, n. 32. p. 21. Als liegender Esel ist Seth-Typhon abgebildet in Champ. Gr. p. 120. Steinblichel (Beschreib, der ägyptischen Alterth. Wien 1826. p. 47. Papyrus 3771) spricht von dem Opser eines Esels."

fprünglichen Bedeutung ebenfalls eine Darftellung der Naturzeugungstraft und gwar in gang poseidonischer Auffaffung, fo daß auch in biefer Berbindung ber Efel feiner phallischen Briapus. Bedeutung durchaus getreu bleibt. Trok ber vollkommenen Umgestaltung, welcher der Gott und sein Thier in Rolge ber fiege reichen Ausbildung bes Dfiriedienftes anbeimfiel, ift die phallifche Ratur bes einem frühern und tiefern Religionespfteme angehörenden Gottes boch noch vollfommen erkennbar. Als phyfifche Grundlage Tophone erscheint bas Deer, por züglich das Meerfalz, beffen zeugende Bedeutung ichon bei einer frühern Gelegenbeit durch die Zeugniffe der Alten hergestellt worden ift. Ebenso wird ibm die Tiefe der Sumpfe, das Flufpferd, der Bollmond, das Schwein zugewiesen. Sein Gottheitssymbol ift ber Phallus; mit seinem Efel, auf bem auch Er zur Schlacht ausreitet, 1) werden Brotkuchen bezeichnet. 2) Go theilt Tophon mit Dfiris Die felbe phyfifche Grundlage, wie die ihm verbundene Nephthpe völlig ber Mutter Bile entspricht (c. 63). Wir haben neben einander zwei in ihrer Grundlage gleichgeltende Botterpaare: eine Erscheinung, Die volltommen feststeht, wenn auch die Grunde, welche fie bervorbrachte, nicht leicht ermittelt, und ebenfowohl in einem Fortschritt ber religiosen Entwidlung, ale, nach Jablonofi's und Bunfens Meinung, in einem Begenfat der verschiedenen fremden Ginfluffen bingegebenen Landestheile von Unter- und Dber-Megypten gefucht werden konnen. In welcher Beife man hieruber benten mag, fo ift boch bas Ende bes Rampfes, ber fic zwischen beiden Religionen entwickelte, unverkennbar. Die beiden Syfteme gelangten gur Berschmelzung. Gin einheitlicher Rult, in welchem nunmehr bas gange Land vereinigt erfcheint, bildete fich beraus. In Diesem zeigt Typhon alle jene Gigenthumlichkeiten, welche folche burch fiegreiche fpatere Bilbungen vom Throne gestoßene Götter tennzeichnen. Er erhalt fich ale Darftellung bee bofen bamonischen Pringipe, (c. 30. δαιμονική δύναμις) und leiht diesem einen um so finfterern Ausbruck, je gewaltiger früherhin in ibm die Lichtfeite bes Raturlebens berporgetreten mar. Runmehr geht Alles, mas anfänglich Diefer angeborte, in Die entgegengefeste Bedeutung über. Das Meer, urfprünglich als allzeugender Urvater gedacht, wird jest von der Seite feiner verderbenbringenden, allem Bacht thum feindlichen Ratur aufgefaßt und als unrein verabicheut. Geine falgigen Mogen find Tophone Buthichaum, wie fie von den Bothagorcern ale Thrane

and the first of the court

2) Plut. Is. 30.

<sup>1)</sup> Plut. Is. 31: "Wer aber sagt, bag Typhon aus ber Schlacht auf einem Gel sieben Tage gestoben sei, und als er davongekommen, die Söhne Hierososymus und Judius gezengt habe; der zieht offenbar die jüdischen Geschichten in unsere Sage hinüber." So kritisch nun auch diese Bemerkung Plutarchs ist, so sehr verdient boch die zu Grunde liegende Sage Beachtung. Sie zeigt, wie Negypten und Israel sich in der Bedeutung des Esels begegneten, und in welchem Lichte man die auch durch die Monumente so vielsach beglaubigte Berbindung beider Länder aufsafte.

bes von Bene gefturzten Kronos aufgefaßt werben. Alle bofen Natureinfluffe, bie verborrenden Winde und die sengende Sonnengluth werden von Typhon Aber bas Land gesendet. Dem wohlthätigen Ofiris tritt er überall bemmend in ben Weg. Buth und Raserei zeichnen ihn aus. So oft er auch überwunden wird, fo oft reißt er fich wieder los und beginnt den Kampf von Neuem. Alle Madlichen Kräuter und Thiere, so wie alle verderblichen Erscheinungen (c. 33. 32. 44 und öftere) find Sandlungen und Wirkungen Tophone. Berftorung ift sein Pringip, der finstere Tartarus seine Wohnung (c. 57), Sterilität die Folge feiner Berbindung mit Nephthyd (c. 12, 44, 59, 38). Er ift ber Berftorer und Bernichter der heiligen Lehre, welche die Gottin Isis sammelt, und Den Eingeweihten überliefert (c. 2). In diefelbe Natur geben nothwendig alle Attribute über. Der gewaltige Phallus wird durch Horus Sieg unschädlich gemacht. Die rothe Karbe, ursprünglich Ausdruck der hochst potenzierten Naturzeugung, bete fie Priapus rubicundus und ver rubens (Virgil. G. 2, 219. Arnob. 6, 10.) und zeigt, gilt jest ale Attribut der zerftorenden Kraft, welche von der glubenden Sonne ausgeht, baber als haffenswerth und als Eigenschaft ber bamonischen menschenfeindlichen Macht. 1) Der Efel felbst vertauscht seine priapische Bebeutung mit ber eines typhonisch verberblichen Thieres. Je nachdrucklicher urfbrundlich iene hervortrat, um so greller erscheint nunmehr diese. Rein Thier hat den damonischen Charakter des Gottes so vollkommen in sich ausgebrägt ale basjenige, in welchem die frubere Beit die Fulle ber Raturgeugungefraft am Deutlichsten dargestellt erblicte. Bird Die Thieresnatur nun überhaupt ale bamonisch betrachtet, 2) und darum jede Thiergattung mit Typhon in Berbinduna gefest, fo hebt man an dem Efel inebefondere die rothe Farbe, die Dummheit. Die Geilheit und all das Bigarre seiner Ratur's) hervor, um die neue Bedeutuna ju rechtfertigen. Mit gebundenen Fugen wird er auf ben Brodfuchen bargeftellt. Der Sturg vom Relfen (c. 30), ursprünglich ein gottgefälliges Opfer, erscheint jest ale That der Rache und Berabscheuung, bas Jahnen, vordem Ausbrud Der zeugenden Rraft wie der Trompetenschall, als damonisches Gebrull.4) Der Beiname 2/19 (c. 41), der nach Jablonety's, Silvestre de Sacy's und Birch's (Gallery 1, p. 48) übereinstimmender Ertlarung das Cfelefüllen (foptifch:

Plut. Is. 22. 31. Diod. 1, 88. Bon biefer hellröthlichen Farbe find die Gelsbezeichmungen Borgezog, burro, borricho, bourrique hergenommen. Ueber die hebräischen Namen spricht Bochart, Hieroz. 2, 12. Ueber die sehr mannigsaltigen griechischen Lobeck, Aglaoph p. 849.

<sup>2)</sup> Pl. Is, 73. Πάσα φύσις άλογος καὶ θηριώθης της του κακου δαίμονος γέγονε μοίφας.

Belches Plinius 8, 43 und Homer II. 2. 257 f. so meisterhast schilbern.

Plutanch hebt dieß sowohl in der Schrift de leide als in dem Gastmahl hervor. An der lettern Stelle wird auch der Gebrauch von Flöten aus Eselsknochen bezeugt, und die Geschichte von dem Lydischen Maulthier, das beschämt seine Gestalt im Flusse betrachtet, erzählt.

sedsch) bedeutet, wird nun als Ausbruck der gewaltsamen Berhinderung und Widersetzung aufgefaßt, und so die Uebermacht der zeugenden zur Uebermacht der hemmenden dämonischen Kraft (καταδιναστεύον ή καταβιαζόμενον) umgestaltet. Alle diese Züge führen durch den Gegensatz selbst auf die ursprüngliche priapische Natur des Esels zurück, und beweisen für Aegypten die gleiche Anschauung, welche die übrigen Bölker des Alterthums mit demselben Thiere und seiner Berehrung verbanden.

18.

Die Erscheinung, welche une das Nil-Land barbietet, enthält eine auch fur die übrigen Religionen wichtige Belehrung. Wie in Aegypten, fo gehört auch bei den andern Bolfern der Efel frubern Religionoftufen an. Spatere entwickeltere Spfteme haben ihn in den Sintergrund gedrangt, und eine ber agpptischen abnliche Umgestaltung bervorgebracht. Am deutlichsten tritt diese Erscheinung in dem Midas-Mythus hervor. Ift hier einerseits die Priapus-Bedeutung des Thieres gang unverkennbar, und in bezeichnenden Bugen die Beziehung gu der zeugenden Naturfraft festgehalten, fo wird boch andererseits auch die Berachtung, welcher das Thier anheimgefallen ift, nicht weniger bestimmt bervorgehoben. Sat fich nach Lycophrone Darftellung Midas ju feinem thracifchen Kriegezug aus freien Studen Die Efelsohren angesett, so führt die phrygische Sage des Ronigs Thiergestalt auf die strafende Rache Apolle gurud. Es ift die Dummheit bes Gfele, die hier wie in Aegypten hervorgehoben wird. Im Gegensat ju ber bobern avollinischen Gottheitenatur fällt jener Tellurismus, welcher in dem Gfel feinen Ausdruck gefunden hat, der Berachtung, die überwundene Rulte fennzeichnet. Midas schämt fich seiner Thieresgestalt, wie die Rohrpfeife neben ber apollinischen Cithara nicht langer ihre alte Burde zu behaupten vermag. Ueber bem Sumpffulte erhebt fich eine reinere Religion, der Gfel, welcher jenem ans gehört, nimmt dem neuen Gotte gegenüber damonische Ratur an. Die gleiche Erscheinung zeigt ber apollinische Rult felbft. Mit jener Stufe der Bergeiftigung, au welcher Latona's Sohn in Hellas emporsteigt, ift die phallische Eselsnatur nicht langer vereinbar. Sie verschwindet hier gang, und verfundet ihr ebemgliges Bestehen nur noch in einzelnen leichten Spuren. Deutlicher und gahlreicher find fie in Borderafien, wo unter dem Ginfluß üppiger Ratur und geschichtlicher Ginfluffe aus dem Innern des Welttheils Apollo bis julett einen viel ftofflichern Charafter behielt. Nur noch bei den fernen Spperboreern, dem Geschlecht porweltlicher Titanen, wie fie ausdrudlich genannt werden, ') lagt ber Dythus bie

<sup>1)</sup> Schol. Pind. 3, 28. Bœckh. p. 96.

Eselebedeutung in ihrer gangen Ursprunglichkeit bestehen. Rur ber phallische Apoll der Hyperboreus, Serv. Aen. 4, 146. Aelian, V. H. 2, 26) freut fich der Efelshefatombe, die er zu Babylon dem Cleines verwehrt und an feinen Rindern bestraft. Bu Cuma ift der Efel mit dem Chebruch verbunden. und ale vorzugeweise damonisch betrachtet, wie Guidas v. ovos els Kupalous beweist. In Elis ift Rluch auf die Gattung des Efels mit der Pferdftute gelegt. Selbst in dem phallischen Dionpsostult ift bas Thier jum Attribut berabaes funten, und mit der Urzeit der Gigantenschlacht in Berbindung gefent. Sein Jahnen verbreitet Entsegen, und vereitelt Briapus lüsternes Unternehmen. Mit besonderm Nachdruck tritt diese damonische Auffassung in der Sage von dem goldenen Efelohaupte im Tempel ju Jerusalem, und wiederum in der Uebertragung der Eselogestalt auf Christus bervor.2) Schlieft fich iene an die uralte Efeleverehrung der phonizischen Stamme an, so ift diefe ein Ausbruck ber Anfchauungeweise bes Beidenthums, welchem fein Befieger im Lichte eines bofen Damons erscheinen mußte. In der Berleihung des Efelshauptes offenbart fic die gange Umgestaltung, welcher das priapische Thier im Laufe der Zeit anbeimgefallen mar. Früher Darstellung ber icopferischen Naturfraft, erschien es jent gang allgemein ale Berkörperung des bofen Pringipe, und ale Trager der tophonifchen Ratur auf allen Gebieten Des Lebens. Bon Diefer Auffaffung legt auch das Efelsbein der Empufe 3) Zeugniß ab. Sie heißt darnach ovoorealis und oroxolog oder ονοχώλη. 4) Mit Efelsohren, Schwanz und Ruf ift fie auf einer Gemme bei Gorleus, Dactyl. T. 2. nr. 41 abgebildet. Bei Aristophanes Rans 294 ericeint fie den die Unterwelt besuchenden Dionplos und Kanthus

<sup>1)</sup> Pausan. 5, 5. 2; 5, 9, 2. Herod, 4, 30; 1, 91.

<sup>2)</sup> Diese wird oft erwähnt, und durch ein vor wenigen Jahren zu Rom entdecked Frescobild bestätigt. Tertull. in Apologet. C. 16. Sed nova jam Dei nostri in ista proxime civitate editio publicata est, ex quo quidam frustrandis destiis mercenarius noxius picturam proposuit cum eiusmodi inscriptione: Deus Christianorum onokoitis. Is erat auribus asininis, altero pede ungulatus, librum gestans et togatus. Risimus et nomen et sormam etc. Epiphan. contra Gnostic. lid. 1. hær. 26. gaal δε τον Σαβαωθ οί μεν, όνου μορφήν εχειν, εί δε χοίρου. Weiterhin nach der Uebersehung des Havercamp: Ex hac enim causa inquiunt Zacchariam occisum in templo, quoniam visionem vidit, et ex terrore volens narrare visionem, oris obturationem pertulit. Vidit enim in hora sussitus, quam sussitum faceret, hominem quendam stantem, asini sormam habentem, et quum egressus esset, ac dicere vellet: væ vodis! quem adoratis! obturavit ipsius os ille, qui visus est ad ipso in templo, ut loqui non posset. Quam vero aperiret os suum, ut loqueretur, tunc revequit ipsis, et occiderunt ipsum. Noch weitere Zeugnisc giebt Bochartus, hieroz. 2, 18. Suidas. Δαμόπρισος.

<sup>3)</sup> So hieß auch die Mutter bes Aeschines, Fr. h. gr. 2, 473. Müller.

<sup>4)</sup> Schol. 3u Aristoph. Eccles. 1056 (1048.) Ranæ 294 (296) mit bem Schol. Eustath. p. 1704, 41 ed. Lips.

mit einem Beine aus Erz, bem andern aus Efelsmift. 1) Diefe Refte ber Thieresgeftalt ftammen ihr von einer Gfelin, die der Ephefier Ariftonymus befruchtete.2) Sie bewohnt die Unterwelt und ichredt, Becate's Befehl gehorfam, durch ihre gespenstische Erscheinung ben Banderer, namentlich auch Diejenigen, welche Todtenphfer darbringen. Sie wird daber φάντασμα δαιμονιώδες ύπο Έκατης έπιπεμπόμενον genannt, aber auch mit Becate felbst identificiert. 3) In dem Lande jenfeits bes Kaukasus erschien sie Apollonius von Thana, der sie durch das Anrusen mit Schmähwörtern vertrieb, wie Philostrat 2, 4 ergahlt. In dem Begegniffe ju Corinth, wovon derfelbe Schriftsteller 4, 25 berichtet, wird die Empufa mit Lamia gleichgestellt, und ihre Bampprnatur, die nach dem warmen Blute und Fleische schöner Junglinge lechet, bervorgehoben. Für die affatische Berbreitung bes Eselespmbole ift es nicht bedeutungelos, daß das corinthische Gespenft fich eine Phonizierin nennt, wie denn die mit ihr gusammengestellte Lamia 4) bei Euripides nach Diodor's 20, 41 Zeugniß Fürstin Lybiens heißt. Dag nun die Uebertragung ber Eselsgestalt auf die Empuse nicht aus gang grundloser Dichterwillführ bervorgegangen ift, mithin nicht als werthlofe Ausschmudung eines phantaftischen Beisterspute betrachtet werden darf, das ift fur ben, welcher ber bisherigen Ausführung gefolgt ift, ohne neuen Beweis ausgemacht. Als Empuse erscheint ber Efel gang in jener damonischen Bedeutung, welche er ale typhonisches Thier in fich trägt. Wie dieses in den Tartarus verwiesen wird, so hat auch Onoscelis Die finftern Tiefen der Unterwelt ju ihrer Wohnung. Alle Schreden, welche Sades über das Geschlecht der Lebenden verhangt, find in ihr zu gespenfterhafter Ausbildung gelangt. Aber folcher bamonischer Bedeutung liegt auch bier eine ursprünglich gang entgegengefette ju Grunde. Die Berbindung des Efels mit Becate ift wohl eine uralte. Dafür burgt der titanischen Göttin thracische Beimath, für welche wir daffelbe Symbol oben ichon nachgewiesen haben; dafür, auch ihre Berbindung mit dem hyperboreifchen Apoll, der fich ihr als Becatos 5) anschließt, und in seiner Liebe zu der achäischen Bodirg so wie in dem jonischen Spottnamen Bodirwos

<sup>1)</sup> Βολίτενον θάτερον. Genso Athenseus εγ. 21. p. 1261 Dinborf. Ueber βόλετος und bas gleichbebeutende βόλβετος siehe Schol. zu Aristoph. ranse 294. Festus v. Bobinare p. 32. Müller. Phrynichus p. 357 Lobeck. Suidas v. βόλετος. Schol. zu Aristoph. Ach. 1025 und Lysistr. v. 575. Etymol. magn. v. Βόλβετος.

<sup>2)</sup> Plutarch. Parall. min. 29.

<sup>3)</sup> Schol. zu Aristoph. Ranæ 393 (295), wo die Partifer Ausgabe statt χθονίας Ένάτης πείρα σοφῶν ἐξελιξομένη, siest: χθονία δ'Εκάτη σπείρας ἔφεων ἐλελιζομένη. — Hapocrat. v. Εμπουσα, wo Demosthenes ὑπέρ Κτησιφῶντος angesührt wird. S. Demosth. de corona-T. 1. p. 289 ed. Tauchn.

<sup>4)</sup> Annali dell' Instit. 1833. 5. p. 287-291.

<sup>5)</sup> Strabo 13, 1, 61; 13, 2, 5.

feine Begiehung ju der befruchtenden Rraft bes Dungers in berfelben Beife wie Hecate durch ihr Boliewov oxelos ju erkennen giebt. Jener jonische Ausruf No rov Побыбо кай Водітиог mochte fpaterhin ale spottende Berbindung des heimischen Bottes mit bem ichmutigen und verachteten Thierdunger von Sambendichtern gebraucht werden: seinem Ursprung nach berubt er jedoch auf einer gang ernsten Idee. nämtich auf der Berbindung Neptun's und Apoll's, welche in ihrer tellurifchen Bebeutung Troig's Mauern bauen und als die ilischen Benaten genannt werden. 1) Ale Bolienog ift Apoll der priapische Deus Stercutus, dem elischen Augeas gleiche geltend. In dem Boltrevor oudlog Becate's liegt Dieselbe Bedeutung. Die befruchtende Erdfraft wird vorzugeweise an ben Rug und das Bein gefnupft. Bu ben oben ichon mitgetheilten Beweifen läßt fich noch die Sage von der agpptifchen Bubafie 2) bingufugen. Diefer Auffaffung ichließt fich die Borftellung von einem Bein aus Thierdunger gang naturlich an. Bas aber urfprunglich feinen ernfthaften Sinn hatte, das erscheint julest ale Ausdruck des Spottes und als Erhöhung der gespensterhaften Scheußlichkeit einer Empufe. Diefelbe Umwandlung der Bedeutung, welche den Efel zum Damon erniedrigte, ergriff auch das Attribut des Gfelsbeines. Die Bermandtichaft des Thieres mit dem befruchtenben Dünger liegt in der phallischen Natur beider. Esel und Dift in der angegebenen Beife verbunden ju finden, tann weder fur Apoll noch fur Becate befremden. Denn beide tragen die gange Fulle der Naturfraft in fich. Ebenso perftandlich ift es aber, wenn jene zwei Attribute fpater nur noch in gang damonischer Bedeutung fich erhielten, wie dieß fur Becate der Rall mar, oder aber ganglich verschwanden, ja gum Ausdruck eines roben Spottes berabfanken, wie dieß für Apoll eintrat.

19.

Wir sind jest in der Berfolgung der Religionsbedeutung des Efels zu dems jenigen Punkte gelangt, wo sich die Bilana ovos, die dem flechtenden Ocnus als Darstellung des zerftörenden Prinzips gegenüber tritt, ganz von selbst der Bestrachtung darstellt. Ein Punkt ist nun vollkommen gesichert. Die Bahl des Esels zur Darstellung des bosen Prinzips ruht nicht auf freier Erfindung, noch

<sup>4)</sup> Pausan. 7, p. 582. Etym. magn. v. Βόλινον. Bergk. Lyr. gr. p. 604. ed. 2. — Serv. Aen. 2, 241; 3, 119.

<sup>2)</sup> Etym. m. s. v. exisasa re soox 3-300 ro rov von Nellov, var xylar lxvy ra xylar evez doase. Man bente an Perseus und Jasons Schuh, ber im Flugschlamme steden bleibt. Wose 5, 25, 9; Plut. Qu. gr. 12. Das Gift, bem Alexander ersag, konnte nur in einem Eselshuf bewahrt werden, Arrian E. A. M. 7, 27. Plut. Al. p. 263. Corsi. Esel als Spuckessift in Africa bei Taylor, Reise nach Centrala rica, übersetz von Ziethen, S. 463. Auf Persepositianischen Skulpturen, Ritter 8, 317. — Soph. Philoct. 91.

überhaupt auf irgend welcher Willführ. Gie foliefit fich vielmehr ber Religionsbedeutung des Thieres an, und reicht mit Ocnus in jene frühesten Beiten gurud, aus beren Religionsauffaffung Die Beiligfeit bes Efels bervorgegangen ift. Rur Meappten zumal zeigt bie Rolle beffelben auf den Ocnuebildern eine fo vollkommene Uebereinstimmung mit der tophonischen Bedeutung, welche ihm das Nil-Land anweist, daß die Annahme libpschen Ursprungs bes Ganzen Bestätigung erhalt. Die Bertheilung menschlicher und thierischer Bildung auf die beiden Seiten bes Symbols wiederholt jene ägyptische Auffassung, welche die thierische Natur schon als solche mit Typhons bosem Brinzip in Berbindung bringt, und nach Blutarche Bemerkung, von dem Götterpaare Jfie-Dfiris nur die weibliche Poteng in Thieresgeftalt darftellt, niemals die mannliche. Diefe Ericheinung zeigt, daß zwischen bem auflosenden Pringip und ber Beiblichkeit eine innere Berbindung besteht, wie fie in der Bolesa ovos ihre bildliche Darstellung gefunden hat. Bestätigung erhalt dieß dadurch, daß Typhon, der bofe Efel Seth, beffen Phallus erwähnt wird (Plut. Is. 55), auf den Monumenten unter dem Ramen Tipo als weibliches Wesen erscheint, welches Wilfinson (4, p. 418) dem mannlichen Typhon ale felbstffandiges weiblich gedachtes bofes Befen an die Seite stellt') Wir stehen also jest vor derjenigen Eigenthumlichkeit der Ocnusbilder, beren Betrachtung wir oben verschoben und auf diese Stelle verspart haben. Ihre Erläuterung bangt mit den Unfichten der Alten von der Ratur und dem Unterschiede der beiden Geschlechtspotenzen aufs engste zusammen. Da ich diesem Punkte in meiner Schrift über Mutterrecht eine größere Sorgfalt gewiedmet habe, so soll hier darüber nur dasjenige beigebracht werden, mas für ben nächsten 3med von unmittelbarer Anwendung ift. Ariftoteles giebt den allgemeinen Bedanten bes Alterthums wieder, wenn er an verschiedenen Stellen feiner Berte, am bedeutfamften in der Metaphpfit 5, 28 (mit Schweglere Parallelftellen, Band 3, S. 239) das mannlich-zeugende Pringip als das formgebende, das weiblich-empfangende als das stoffliche, jenes als etdos, diefes als day barftellt. 2) Damit fteht es in völligem Gintlang, wenn bes Mannes Thatigfeit als unforperliches eyeigen betrachtet, die Mutterlichkeit dagegen als gwoa nat defauten geredens, als ronos und locus aufgefaßt, bildlich aber die Berbindung beider in Form einer fenkrechten auf die magrechte fallenden Linie gedacht, mithin entsprechend

<sup>1)</sup> Zu Karnal erscheint Typhon als Schwein, die Brüfte eines Weibes, der Rumpf aus Mann, Hund, Löwe zusammengesett. Descript. do l'Egypto. 2, 277.

<sup>2)</sup> Dazu sehe man die Aussiührung bei Aeschylus Eumenid. v. 627 f., und die ganz übereinstimmende bei Euripides Orest. 539—549. Orests That führte zu der Frage, wer ist dem Kinde näher, Bater oder Mutter? Die Bedeutung dieser Auffassung habe ich in meinem Mutterrecht S. 44 f. besprochen.

durch die Figur bes Rreuzes dargestellt wird. Rur die Bay bietet Dertlichkeit und Raum jur Aufnahme und Ausbildung ber Geburt; bem etog ift fie völlig fremd. Rach dieser Auffaffung balt fich die gang ftoffliche Geifteerichtung ber ältesten Beit ausschließlich an die mutterliche Berfunft ber Beburt. Das erwedende formgebende Bringip findet teine Berudfichtigung. Der Menfch wird mit der übrigen tellurischen Schöpfung auf eine Linie gestellt. Daffelbe Gefen beherricht Alles, das des ftofflichen Mutterschoofes. 3hm gegenüber nimmt der Mann feine andere Stellung ein ale Die bes Samanne, ber ben Samen ftreut, und dann verschwindet. Beherrscht dieses Berhältniß die Eutstehung des Lebens, so erlangt es beim Untergange deffelben noch höhere Bedeutung. Mit dem Tode fteht die mannliche Boteng in feinem Busammenhang. Der Untergang ift die Negation des etdog, die Wiederauflösung der gegebenen Form. Das Weib dagegen offenbart gerade aledann die Natur ber Dan, welcher es angehört. Wie der entstehenden, so dient es auch der todten Zeugung gur goga, gum locus und rozos. Alle Geburt finkt wieder in den Mutterschoof gurud, aus welchem fie einst, durch bes Mannes That erweckt, ind Reich des Lichts bervortrat. Ja Die Alten erkennen gerade in der Biederaufnahme des Todten die bochfte Aeuferung der Mutterliebe, die ihrer Geburt in dem Augenblicke die Treue bewahrt, in welchem fie von allen andern verlaffen dafteht. 1) Und fo innig erscheint diefe Begiehung, daß nur das Beib trauert, der Mann felbst Beibestleidung angicht,2) und die Todten in ihrer Biedervereinigung mit der Erdmutter von Demeter Demetrier, von Mana-Geneta Manes, von da, Danis) genannt werden. Die Babrheit aller diefer Berhältniffe tritt in der Betrachtung der niedern Schöpfung, Die ohne des Menschen Buthun ultro et injussa auffeimt, noch deutlicher hervor. Unfichtbar ift hier die mannliche Poteng, ein Jupiter urcanus, ein mahrer Androgeos. Dem menschlichen Auge unbemerkt, verrichtet fie in der Tiefe bes Stoffes das Bert der Lebenserwedung. Bemertbar ift nur der Mutterftoff. seine Berbindung mit dem Schilfe bei der Geburt und dem Untergang. Sier

<sup>1)</sup> Sehr schin schilbert biese Seite ber Mutternatur Plin. 2, 154 Sillig, welche Stelle man mit hohem Genuß lesen wird. Varro L. L. 5, p. 69 Spengel: peperit et resumit denuo. Aeschyl. Coëph. 115 s. Cicero, sen. 20, 72. Dasselbe Entsprechen von Gebären und wieder Aussehnen tritt in der Bestimmung hervor, daß auf Delos Niemand gebären kann, aber auch Niemand bestattet werden soll. Euripid. suppl. 532—537. Virg. G. 3, 7. Serv. Quod ideo singitur (Pelopis brachium a Cerere consumtum), quia Ceres ipsa est terra, que corpora universa consumit, etc. Oben S. 91. Soph. Ant. 804.

<sup>2)</sup> So bei ben gynaifokratischen Lyciern mit ihren Eimilttern, wofür die Belege in meinem Mutterrecht zu finden sind. — Daher werden die Strasgelber für Gradverletzung der großen Mutter zugewiesen. — Corp. Inscr. gr. 3286; 3385—3387. 3411. Longpérier im bulletin archéol. franç. Jahrgang 2, S. 80.

<sup>3)</sup> Wyttenbach jn Pluterch Moral. 1, 227 f. Scheiffele, Danaiben G. 28.

alfo tritt van in ausschließlicher Geltung hervor. hier wird aber auch die Todes bedeutung des Beibes um fo porberrichender, je machtiger im Sumpfe die schaffende Rraft ihr Wert verrichtet, je uppiger Die Zeugung, je fcneller ber Uebergang vom Tode jum Leben. Rehmen wir alle diese Seiten des weiblichen Wesens in gemeinsame Betrachtung, so ergeben sich drei innerlich zusammenhangende Beziehungen beffelben zu dem auflösenden Bringipe. Ale Dag bem vaterlichen otdos gegenüberstehend, bildet die Mutter die Darstellung der rein stofflichen, jeder Form entblößten Natur, wie sie nach der Auflösung des Lebens allein übrigbleibt. Ale guoga nat defauern bietet fie die Dertlichkeit, aus welcher ber Todte bei der Geburt hervorging, und in die er beim Tode wieder gurudkehrt. Bon Liebe erfüllt, birgt fie den Berlaffenen in der Finfterniß deffelben Schoofes, quasi sinu et gremio. matris, in welchem fie einft bas werbende Leben ichugenb umfieng. Ale aphroditische Sumpfmutter endlich wird fie jest zur Libiting oder Epitymbia, der Darftellung des durch feine eigene Fulle rafch fich vergehrenden Lebens, und jener Ananke-Adrasteia, die nach orphischer Auffaffung als höchstes, allherrichendes Todesgeset den gesammten Stoff durchdringt. So liegt alfo der Gedante des Untergange gang auf der Seite der weiblichen il, wie der des Werdens fich mit dem mannlichen etoog verbindet. Der Gegenfat des aftiven Pringipe der Bewegung ju dem weiblichen ber Rube erscheint beim Tode vollendet. Wir feben, wie diefe Unschauungsweise durchaus eine Silua oos und eine weibliche Topho erforderte, und erkennen ben innern Busammenhang, welcher die Eselin mit den eigestalteten Todesmuttern des lycischen Sarr venmonumente, mit der Beisegung der agpptischen Königetochter im Leibe ber eigens angefertigten Rub, 1) mit der gorgonischen Minerva steriler Todesnatur, mit ber Borftellung von großen Grabesmuttern und mit der demetrischen Benennung ber Berftorbenen aufe engste verbindet. Ueberall erscheint das Beib ale Trager bes Todesgesehes, und in dieser Identificirung jugleich ale liebreiche und als finfter drobende Macht, voll der bochften Buneigung, aber auch des bochften Ernstes, wie die mutterlich gestalteten Sarppen und die alles ftofflichen Lebens Gefet in fich tragende ägpptisch=phonizische Sphing. 2)

20.

Die Erlauterung der einzelnen Bestandtheile des Campana'schen Ocnusbildes ift jest vollendet. Die Bedeutung, welche wir gleich Eingangs unserer Dar-

<sup>1)</sup> Herodot. 2, 131 mit bem Bilbe ber Gronovichen Ausgabe. Man benke auch an bie Grablampen, welche ein Efelshaupt, mit Beziehung auf Besta ziert. Bohlen, Ind. 1, 256.

<sup>2)</sup> Die liebevolle Trauer ber Erbe um ben Tobten, bas eleouda ro naidos avdos avgus,

stellung hervorhoben, hat sich nach allen Seiten bin bestätigt. Die entgegengefette Thatigfeit des feilflechtenden Greifes und der nagenden Gfelin ift die Darftellung eines Raturspmbols, beffen Inhalt jest nicht mehr rathselhaft sein kann. Bas feine Bedeutung erhöht, liegt darin, daß nicht irgend eine einzelne Seite bes tellurischen Lebens aufgefaßt und finnbildlich verforpert murbe, daß vielmehr das Grundgefet, das alles Naturleben beherricht und über der gangen fichtbaren Schöpfung maltet, feinen einfachen und völlig verftandlichen Austruck erhalten bat. Das Erdleben erscheint bier in feiner emigen Bandelung, einem Strome vergleichbar, der unruhig aus seiner Quelle hervorbricht, die Bewegung au feinem innersten Bringipe bat, und durch jeden Schritt bem Dzeane, in dem er verschwinden foll, entgegengeführt wird. Die Berganglichkeit alles subluna= rifchen Daseins ift der hochfte Gedante, der und entgegentritt. Es ift jener Fluß ber Dinge, der heraclit ju dem Ausspruche veranlagte: Die Welt der Erscheinung gleiche einem Gemäffer, in welches man nicht zweimal den Ruß fo fegen konne, daß es noch daffelbe fei; der die Phyfiter aber ju der Behauptung führte, es laffe fich ihr überhaupt feine Erifteng zuerkennen, und nichte Bestimmtes ausfagen, da fie keine Realität befige. Fest und unwandelbar find nur die beiden Bole, zwischen welchen das leben in ewigem Rreislaufe fich bin und berbewegt. Ift das Geil in keinem Augenblicke völlig daffelbe, fo bleiben dagegen Denus und die Efelin durch alle Meonen hindurch fich durchaus gleich. In dem Erzeugen ift jener ebenso unermudlich ale diese in dem Berschlingen. Plut. Cons. ad Appoll. bei Hutt. 7, 322. 339.

"Undere blubten einft, jest wir, bald Andere wieder."

Beide Pole begegnen sich in jedem Organismus, der stets zugleich lebt und ftirbt, zugleich sich mindert und wachst. Sie selbst liegen verborgen in der Erscheinung des Einzellebens, wie die capita loramontorum in dem unlösbaren gordischen Knoten sich versteden. 1)

Mit doppeltem Gewicht tritt dieser Gegensat des Bergänglichen und des Bleibenden auf der negativen Seite, der des Berschwindens, hervor. Die Beswegung des Lebens findet ihr Ziel in der Ruhe des Todes. Im Leben Abswesenheit jeder Gleichheit, im Tode Aushebung jedes Wechsels. Die Memphiten, darüber zur Rede gestellt, daß es doch unverständig sei, die häuser ihrer Stadt

sull' antica via Latina. Roma 1843. — Westermann, Mythogr gr. p. 369. 381. 387.

<sup>1)</sup> Justin. 2, 7: cum capita loramentorum inter nodos abscondita reperire non posset, violentius oraculo usus, gladio loramenta cædit, atque ita resolutis nexibus, latentia in nodis capita invenit. Ber die Endpunkte findet, wird aller Dinge Scheimniß kennen, und darum herrschen. Der physische Sinn dieses Acerdaumythus ift ganz klar. Arrian, 2, 3.

aus so gebrechlichem und vergänglichem Material aufzubauen, bagegen auf die Graber ber Todten fo außerordentliche Sorgfalt und Runft ju verwenden, wiesen darauf bin, daß ja jene nur furge Beit dienen und als zeitweiliger Aufenthalt ben Banderern bestimmt find, Die zulest in dem Grabe das Biel ihrer Fahrt erreichen. 1) Bas hier für Zeiten fester Unfiedelung fo nachdrudlich bervorgeboben wird, bat für die Bölker nomadischer Lebensweise eine noch mehr in die Augen fallende Wahrheit. Ihnen ist das Grab die einzig feste Stätte, das Leben ewige Bewegung, der Tod Rube. Mit Recht entworteten die Scothen dem ihre Unterwerfung fordernden Berferkönig: ihr Wanderleben bringe es mit fich, daß fie nirgende Stand halten wurden; feste Site batten die Lebenden nicht, nur die Todten. Sollte es dem Ronige einfallen, fich Diefen ju naben, dann werde der Scothen Beer jur Schlacht und jum Schirm der Graber bereitfteben. Herod. 4, 127. Ergreifend tritt derfelbe Gedanke in der Sitte, den Todten ihre wierna domus langs den Heerstraßen zu errichten, hervor. Sie mag felbst den Beiten nomadischen Lebens entstammen, wie denn die hirten der tod. canischen Maremmen noch beut zu Tage ihren Bandergefährten das Grab am Bege bereiten, und durch einen Schutt aus Erde und Steinen die Stätte endlicher Rube kenntlich machen. Go mogen fich die altesten Stadte an die Grabftätten angeschloffen haben, wie später die Gräberstraßen den Bugang ju den Städten bildeten. Je mehr wir in jene Urzeiten aufsteigen, denen das tunftlofe Ocnuespmbol angehört, befto größer erscheint die Uebereinstimmung ber Sitte des Lebens mit jenem Naturgesen, das Bewegung und ewiges Bergehn jum Pringip der fichtbaren Schöpfung erhebt, und Festigfeit, Rube und ewige Dauer dem Tode allein zuerkennt. Wie fehr es den Alten gelang, in der Unlage ihrer Graber diefem Gedanten Wirklichkeit ju geben, zeigt der Fortbeftand ihrer Nefropolen, denen wir heute fast allein die Kenntniß des antiken Lebens verdanken, die uns daffelbe von feiner schönften Seite zeigen, und noch der fernften Geschlechter liebende Theilnahme erregen werden, wenn die troftlose Rüchternheit driftlicher Grabstätten langst tein Berg mehr gewinnt. Die Ewigkeit, welche das Alterthum dem Tode zu geben wußte, hebt den Gedanken der Berganglichkeit, wie er aus dem Ocnussymbol so überwältigend hervortritt, noch mehr hervor. Das gange Streben scheint darquf gerichtet, jenem Schmerzendruf: parauorge των ματαιοτήτων και πάντα ματαιότης einen recht schwermüthigen Ausdruck zu geben, und an der Stätte bes das Liebste vernichtenden Todes jene Lehre ju verfunden, daß dem Menschen nicht fromme allzugroße Zuneigung. Der por Boorois towes ώς κακὸν μέγα.2)

<sup>1)</sup> Diodor. 1, 51. Oben G. 207. N. 2.

<sup>2)</sup> Euripid. Med. 332.

21.

Und doch ift dieß nicht der lette Gedante, welcher die Aufnahme des Denus bildes in den Grabern der Alten hervorrief. Ein anderer viel höherer verbindet fich mit ihm. Es tritt uns ein Begenfat vor die Seele, welcher einer gang neuen Ordnung von Ideen angebort, und gang neue Betrachtungen in fich ichließt. Es ift der lette Theil meiner Aufgabe, Diefe jum Bewußtsein zu bringen. In der bisherigen Darftellung bat nur der ursprüngliche Inhalt des Ocnussymbols Erläuterung gefunden. Seine Aufnahme in die Graberwelt und die Berbindung, in welcher es hier erscheint, blieb völlig unberücksichtigt. Diese nun hat dem ursprünglichen Religionegedanten eine gang neue, unerwartete Bendung gegeben. Denus erscheint in der Reihe ber großen Buger des Sades. Frion, Tantalus, die Danaiden find seine Benoffen. Die Schreden der Unterwelt umgeben ihn. Er felbst erscheint ale ihr Opfer. Die endende Muhe und Bein bildet fein und feiner Gefährten Lood. Der einzige Gedante, den des Bildes Unblid erregt, ift Strafe und Buge am Ufer des unterirdischen achzenden Stromes ewiger Leiden. Dem ur prunglichen Sinne, ben wir oben erlauterten, bleibt jede folche Idee fremd. Bon Buße und Bein keine Rede, nichts von Schrecken der Unterwelt, feine That, welche fie zu rechtfertigen mochte. In dem unverwandten Rleiße bes Greises trat vielmehr eine ben Sterblichen wohlwollende Gefinnung und die Ratur des lebenzeugenden, lebenerhaltenden Agathodaimon bervor, ja im Begenfat ju ber tophonischen Efelin erschien ber Greis als Berkorperung Des guten Bringipe, bas bem bamonischevernichtenben ewig ben Sieg ftreitig macht. Gin wahrer Abgrund icheint den Acanthischen Seilflechter von dem bugenden Ocnus der romifchen Graber zu trennen. Beit entfernt, Diefe Berichiedenheit zu verfennen, haben wir sie vielmehr in ihrer ganzen Scharfe festzustellen. Wir treten vor eine Erscheinung, die als mythologisches Kaktum feststeht, und in der Entwidlung des durchlöcherten Danaidenfaffes ein gang entsprechendes Analogon findet. Auch das Danaidenfaß ift ein Raturspmbol, dem es von Saufe aus an jeder Beziehung ju Unterwelt und ju der Idee nie endender Strafe durchaus fehlt. Im Ril-Lande einheimisch, und wie das Denusseil daselbst noch ju Diodors Beit Gegenstand einer wirklichen Rulthandlung, verfinnbildet es die ftete Befruchtung des großen Mutterschookes der Erde, ber das eindringende Raf so in nich aufnimmt, daß es darin wie die überftromenden Fluthen des Rils in dem schwarzen Grunde, wie die Baffer im argivischen Berge Pontinus, 1) befruchtend verschwindet. In dem Siebe der Bestalin, sowie in der Sandlung Johimedeig's.

<sup>2)</sup> Pausan. 2, p. 198—200. ὁ Ποντίνος ούα τὰ τὸ ὐδωρ ἀπορφείν τὸ ἐκ τοῦ θαοῦ άλλὰ ἐς αὐτὸ καταδέχεται. Ueber die Danaiben in Argolis: Strabo 8, 371. — Museo Camp., Vas i di Ruvo, Sala F, Nr. 8, 9.

bie täglich zum Meeresttrande wandelt, und Bofeidons Boge, sehnsüchtig nach Des geliebten Gottes Umarmung, in ihren Busen gießt, bat die gleiche 3bee einen andern fymbolischen Ausdrud, gewiffermagen ein anderes Rleid, angezogen. Aber neben die ursprüngliche Naturbedeutung ftellt fich nun eine zweite ethische. Das durchlöcherte Rag wird zum Mittelpunkt eines Mythus, ber gang von ber Idee ewiger Strafe beherricht ist, und zu eindringlicher Darstellung der unterweltlichen Schrecken und best jenseitigen Gerichts dienen muß. In Diefer Bendung der Auffassung begegnen sich Seil und Rag. Ihr Schickfal ift daffelbe, ihr Entsprechen aber um so beachtenswerther, ba beide in Aegypten ihre Beimath haben, dort noch in fpater Beit durch örtliche Rabe verbunden find, und felbft auf den Grabvorstellungen ihre Busammengehörigkeit bewahren. grundfählichen Aehnlichkeit zeigt fich andererfeits eine merkwurdige Berichiedenheit. Mit dem durchlöcherten Sag tritt der Mythus der Danaiden in Berbindung, während bem Ocnusseile jede ähnliche Beziehung fremdgeblieben ift. Durch jenes Zusammentreten von Symbol und Mythus in dem Kasse der Danarden wird ber Strafe bas Factum eines bestimmten Berbrechens ju Grunde gelegt, und fo Die Bein nach dem Tode durch die im Leben geubte Blutthat gerechtfertigt: eine Erganzung, die bei Denus durchaus fehlt. Un dem Danauden-Mothus nun wird es une möglich, ben Gang ju beobachten, ben bas einfache Raturspmbol in feiner Umgestaltung zum Bilbe ewiger Strafe befolgte. Die Erzählung von ben Das narden gerfallt in zwei Galften. Die eine begreift bas große Drama ibres Rampfes gegen die erzwungene Berbindung mit den Göhnen des Megpptus, bas an Inachus Strand mit dem blutigen Mord der hochzeitsnacht endet; die andere bas Strafgericht, bem die Madchen in dem Reiche der Todten anheimfallen. Beide Bestandtheile tragen einen gang verschiedenen Charafter. Der Danarden Rampf und Blutthat gehört ber Geschichte, wie denn die Bater Danaus und Megpptus in den Auszugen der Ronigeliften aufgeführt, und nach Reit und Abftammung genau festgestellt werden.2) Nicht weniger ift die Ratur des Rampfes, der die beiden verwandten Linien entzweite, durchaus flar, und mit der gynaito-

<sup>1)</sup> Diodor 1, 12 sagt, die Alten hätten die Erde ασπερ άγγεδον τι των φυομένων betrachtet. Ueber den Sieb oben S. 197. Valer Max. 8, 1, 5. Sieb der Bestalin Tuccia, die man in der Statue des Oresdener Museum extennen will. — Bielleicht haben in Anschauungen dieser Art die bodenlosen Gesäße, welche man in Grübern gefunden hat, ihre Beranlassung. Winkelmann, monum. ined. 7, 3, 3. Storia 1, 2; 3, 3. Luynes, vases sans fond in den Annali 5, p. 318—321. Bergl. Panoska, musée Blacas. T. 1. pl. 9, p. 29. — Durch drei Hoptien stellen die Angepter die Nisüberschwennung dar, Horap. 1, 21.

<sup>2)</sup> Manetho bei Josephus contra Apionem. 1, 55. Fr. h. gr. 2, 573. Bergl. Diodor 40, 3. Das Nähere über die Gynaifokratie der Danaiden findet man in weinem Mutterrecht.

fratischen Amazonennatur ber Danaustöchter in voller Uebereinstimmung. Rach allen Berfionen der Sage liegt das Recht auf Seite der flüchtigen Madchen, welche fich dem gottverhaften Frevel ihrer gewaltthätigen Bettern zu entziehen fuchen. Nach dem Grundsat ber Gpnaikokratie mar ihrer die lette und bochfte Entscheidung, ihrer die Berrichaft über fich und den Mann. Benn Spver= mneftra ihres Brautigams iconte, fo machte fie fich badurch eines Berbrechens an ihrem Geschlechte schuldig. Mit Recht wurde sie von ihren blutigen Schwestern vor Gericht gestellt. Denn gegen bie gewaltthätigen Bettern bas Recht des Beibes aufrecht zu erhalten, und feinen Bruch in ihrem Blute ju fühnen, das war ihr Recht nicht nur, fondern ihre hochfte Pflicht. Bom Standpunkt der Gynaikokratie, welche fur bas Rilthal feststeht, war Riemand tadelnswerth, als die schonende Sppermnestra, die lieber ihrem Bergen als ihrem Rechte Dienen wollte. Diesem Standpunkt konnte die Idee ber Strafe nicht angehören. Um die That der Jungfrauen im Lichte des Berbrechens aufjufaffen, dazu mar ber Untergang bes Rechts und der gangen Anschauungeweise der altesten Beit erforderlich. Erft ale biefe fich vollendet hatte, traf Abscheu der gattenmordenden Beiber verruchte Blutthat. Erft jest ichien Sypermneftra allein schuldfrei, alle übrigen mordtriefende Ungeheuer. Die Berhangung emiger Bufe in dem Reiche der Finfterniß beruht alfo auf Boraussehungen, Die erft im Laufe der Beit nich erfüllten, und fo fann die zweite mythische Balfte der Ergählung nicht für fo ursprünglich gelten ale das ju Grunde liegende geschichtliche Greigniß. Aber auch die Borftellung von der Ratur der Strafe, welcher Die Danaiden anheimfallen, ift nichts weniger als willführlich. Es zeigt fich vielmehr zwischen ihr und der That felbst die vollkommenfte Uebereinstimmung. und ein Entsprechen, das die beiden Salften der gangen Ergablung in Sarmonie erhalt. Die Danauden haben, indem fie dem Gebot amagonischer Gynaitofratie folgten, das aphroditische Gefet, das dem Beibe Singebung und Liebe jum Mutterthum auferlegt, gebrochen. Sppermnestra allein ift ihm gehorsam geblieben, und darum übernimmt die Göttin ihre Bertheidigung. In dem herrlichen Fragment der aschplischen Danaiden (herrmann Vol. 1, p. 320, man vergleiche Euripid. Hippol. 445-452; 1257-1271), welches und bei Athenaus erhalten ift, bebt Aphrodite die ftoffliche Einigung und zeugende Umarmung ale ihr und bes. Weibes höchftes Befet hervor, und giebt badurch aufs deutlichfte ju erkennen, worin fie die Schuld der blutigen Schwestern findet. Eben diefes gebrochene Raturgefet hat aber feine Darftellung in dem durchlöcherten Sag, welches ftets von Neuem das zeugende Rag in fich aufnimmt, und fo befolgt ber Mythus, indem er den Frevlerinnen das Bert des Schöpfens zuweist, den Grundfat daß Berbrechen und Strafe fich entsprechen muffen. Blutige, mannerfeindliche Amatoninnen verrichten nun ewig das Bert, das jener Geschlechtsmifchung, welche fie freventlich von sich stießen, symbolische Naturdarstellung ift. Die Rulthandlung Meapptens wird in Berbindung mit der Erinnerung an der Danaiden Unthat jum Bilbe emiger Strafe und nie endender Bein. Bas ursprünglich alles Raturfeegens Ausbruck mar, ericheint jest jum Kluche vertehrt. Das burchlocherte Raf, von den Danaiden umgeben, wird jum Werkzeug nie endender Qual in ben finftern Raumen der Unterwelt; der Gedanke wohlthatiger, ftete fich wiederbolender Befruchtung umgestaltet zu jener tückischen Bereitelung jeder Unstrengung. Aber mit Diefer Bermandlung bes Natursymbols jum Ausdruck emiger Strafe ift bie Entwicklung noch nicht bei ihrem letten Biele angelangt. Die Bufe ber Danaiben nimmt noch eine weitere Bedeutung an. Gie tritt mit ben Myfterien in Berbindung, und wird nun jum Bilde bes qualvollen Loofes, das aller nicht Eingeweihter nach dem Tode harrt. Die ewige Berdammung ber nicht Initiirten ift der lette Gedante, zu welchem die Arbeit an dem durchlöcherten Raffe ausgebildet wird. Aufgegeben ift die Beziehung zu dem Gattenmord der Madden. Rein einzelnes bestimmtes Berbrechen wird als Urfache ber emigen Bein bingeftellt. Die vergebliche nie endende Arbeit der Dangiden erscheint nun als bas Loos der nicht Eingeweihten, die Danaustochter find die Reprafentanten ber nicht Initigrten. Diefe lette Ausbildung des Naturspmbole erhalt badurch noch erhöhte Bedeutung, daß fie die troftlose Bufunft der ohne empfangene Beiben Lebenden und Sterbenden an dem Bilde derfelben Jungfrauen darftellt, an welche bas griechische Bolt nach Herodot 2, 171 Die erfte Ginführung der agnotischen Dr. fterien in dem pelasgischen Argolis anknupft. Die Danaustochter, Trager und Lehrerinnen der heiligsten cercalischen Beihen, erscheinen nun ale die Reprafentanten ungeweihten profanen Lebend. Ueber ihrem Bilde las man in der Lefche au Delphi die Borte των ου μεμυημένων.1) In keinem Mythus liegen die entscheidentsten Gegenfabe fo nabe neben einander wie in dem ihrigen. Rluch und Seegen verbinden fich. Wie in bem durchlocherten gaffe beides erkannt wird, fo auch in den mafferschöpfenden Madden. Das Gine und bas Undere fann bem Menschen gum Beil ober gum Unheil sowohl für das leibliche als für bas Leben nach dem Tode gereichen: zum Beil, wenn er durch den Gintritt in

<sup>1)</sup> Ueber die Lehre von der Seligkeit der Eingeweihten, den Strafen der Profanen lese man Plato T. 6. p. 218. T. 1, p. 157. Bip. Diodor 1, 96. Stodwus, Gesn. p. 889. Steph. poes. philos. p. 28. Aristid. Eleus. p. 259. Anthol. 1, 28. Celsus ap. Orig. 8, p. 408 f. Sainte Croix mystères du paganisme, in der Uebersetzung von Lenz. S. 219—223, hier wird mit Recht hervorgehoben, daß die Lehre eines zufünstigen Gerichts und seiner Strafen vorzugsweise mit den Mysterien zusammenhängt. Lobeck, Aglaoph. 806—810, de præmis initiatorum.

die Mysterien die bessern Hoffnungen, welche sie bieten, zu seinem Antheil erwählt; zum Unseegen, wenn er durch Berschmähung derselben sich ganz dem Stoff und des Stoffs Geset, dem Bergehen und dem ewigen Wandel der sublunarischen werdenden Welt, überliesert. Eines solchen Menschen Leben ist verzgebliche Mühe und lauter Täuschung, gleich dem Wasserschen in ein durchslöchertes Gesäß; seine Zusunft nie endende Qual, wie die Danaiden sie erleiden. Der Initiirte dagegen versällt nicht dem traurigen Loos des rein stofflichen Lebens; sein Dasein ist nicht verloren und nicht umsonst, kein Wasserschöpfen in ein rinnendes Sieb; für ihn ist der Tod Erfüllung besserre Hoffnungen, der veos Savaros, der Beginn jener nova salutis curricula, die ihn über die Grenzen der stofflichen Welt des Werdens in die unstoffliche zeitlose des Seins hinüberführen. Telos, und reders fallen für ihn zusammen. 1) Das Ende des leiblichen Lebens wird die Erfüllung der Hoffnung, welche die Weihe gab. Aus dem Untergang des Stosses dringt er zur Gemeinschaft mit seinem Gotte hindurch, wie aus der Finsterniß des Eis der Bogel auf leichten Schwingen zu dem Lichte enteilt.

ήμας γάς τόδε Θανοϊσαν είδε και βλέπουσαν παίδα σίγι.2)

Die Beziehung des Danaüdenfassed und seiner Pein auf das Leben der Unseweihten wird von Socrates im Gorgias p. 493 zu folgender Darstellung benütt: "Das Leben ist, auch wie du es beschreibst, Kallistes, doch mühseelig. Ich wenigsstens wollte mich nicht wundern, wenn Euripides ') Recht hatte, wo er sagt:

<sup>1)</sup> Plut. de immort. animæ fragm., nach Raltwaffer 5, 85: "Erft nach bem Tobe gelangt bie Seele gur Renntnig (bes ihr beichiebenen Schicffals), und bann geht mit ihr bie Beranderung vor, welche biejenigen erfahren, bie in die großen Mpsterien eingeweiht werden. Daber tommt, bag bie Borter, relevrav und releid da, ebenso wie bie Sache selbst einander fehr abnlich find. Das Erfte, was uns in biefem Leben zu Theil wird, ift ein ermübendes und beschwerliches herum= fcmeifen, ein raftvolles Laufen burch finftere grauenvolle Wege. Selbst bann, wenn wir bas Enbe erreicht ju baben glauben, marten noch auf uns alle Arten von Schredniffe, Angit, Bangigfeit, Tobesschweiß und finnlose Betänbung. Enblich aber schimmert uns auf einmal ein wundervolles Bicht entgegen. Wir betreten nun bie anmuthigften Gefilbe, auf welchen überall frobliche Gefange und Tange berrichen, wo Ange und Dhr burch die beiligften, erhabenften Gegenstände entzudt wirb. hier wandelt ber Bollendete, ber Gingeweihte, aller Banden entledigt in voller Freiheit berum, feiert mit Rrangen geschmudt, bie beiligen Mufterien, genießt bes Umgangs frommer und gerechter Menichen, und fieht mit Bedauern berab auf ben ungeweihten und unreinen Saufen berer, die fich noch hier auf ber Erbe in Schlamm und Nebel angftlich herumtreiben, und theils aus Jurcht vor bem Lobe, theils aus Diftrauen gegen bie Glüdfeligkeit ber andern Welt in ihrem elenden Zustande beharren." Plut. Is. et Os. 79. Her. 4, 26: ra pevedia, Todestag.

<sup>2)</sup> Euripid. Iphig. Aulid. 1609. Ein Tag sieht die Gottgeliebte sterben und jum Lichte aufbliden. Mus. Campana, Classe III, p. 9.

<sup>3)</sup> In einem Fragment, das dem Phronos zugetheilt wird; über das orphische eis older et solden it ed Liv uar dareir, ed nar dar

Wer weiß, ob unser Leben nicht ein Tod nur ift, Gestorbensein dagegen Leben? und ob wir vielleicht in der That todt find. Bas ich auch fonft icon von einem der Beifen gehort habe, bag wir jest todt waren, und unfere Leiber maren nur unsere Braber, der Theil Der Geele aber, worin die Reigungen find, mare ein beständiges Unneigen und Abstoßen aufwarte und abwarte, welches ein frattlicher Mann, der Sinnbilder bichtet, einer aus Gifelien wohl ober Italien, mit bem Borte fpielend, megen bes Ginfullens und Kaffenwollens ein Rag genannt bat, und bie Ausgelaffenen Ausgeschloffene, und bei diefen Ausgeschloffenen fonnte nun der Theil der Geele, wo die Reigungen find, eben wegen ber Ungebundenbeit und Unhaltbarteit nicht ichließen, wie ein ledes Tag, womit er fie ber Unerfattlichkeit wegen verglich. Und gang bit entgegengefest, o Ralliffes, zeigt biefer, daß in der Schattenwelt, worunter er die Geifterwelt meinte, jene Ausgelichloffenen Die Unfeeligsten waren, und Baffet trugen in bas lede Rag mit einem eben fo leden Siebe. Unter dem Siebe aber verftand er, wie et fagt, ber es mir ergablte, die Scele, und die Seele ber Ausgelaffenen verglich er mit einem Siebe, weil fie led mare und nichte festhalten tonne, aus Ungewißheit und Bergeglichfeit. Dieß ift nun allerdings ziemlich wunderlich, es macht aber boch beutlich, was ich dich gerne, wenn ich es itgend zeigen tonnte, überreden mochte ju wechfeln, und anftatt des unerfattlichen und ungebundenen Lebens bas befonnene, und mit bem jedesmal Borhandenen fich begnugende ju mabten." Dag bier bas Leben ber Gingeweihten und Profanen fich entgegengeftellt wird, ift binlanglich flar. In biefer Berbindung gestaltet fich bas lede Tag jum Bild ber Scele bes Pro- , fanen, die Schattenwelt, der es angehort, jum Geifterreich, Das gange Symbol gur Empfehlung jener Beiligung, die auch den Doften burch ben guruf: ne intret nisi qui se innocentem noverit, ale bochftee Gebot ju Gemuthe geführt wurde. ) Dbgleich alfo Plato bas Bild vom leden Faffe ein wunderliches nennt, das den Rallifles wohl nicht überzeugen werde, fo erfennt man boch, bas es nicht aus Socrates eigener Erfindung hervorgieng, ihm vielmehr durch bie Mufterien dargeboten murde, 2) und somit an befannte Unschauungen anknupfte. Dadurch verliert es feine Sonderbarteit, und Die unterfrugenden Bortfpiele (ανόπτος-αμίητος; πείθω, πιθανός-πίθος; μόης-αειδής; σωμα-σημα) alles Unitogiae, bas auf ihnen laften murbe, lage in ihnen die alleinige Beranlaffung bes angewendeten Gleichniffes. The first of the state of the most

<sup>1)</sup> Oben S. 10. N. 2. S. 121, N. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Julian. Or. 7. 216. (Lob. p. 811.)

all the same tax at Aleksey negative Cente the Rule - Da Joseph

the second of the comment of the second

<sup>ी</sup>र १८ को निर्मित और दुवाधवुसक्र<mark>ास्ट्री</mark>

22.

Bir haben uns bemubt, für das durchlöcherte Faß die gange Ideenreibe bargulegen, welche bas Natursymbol gum Trager ber bochften Mufterien-Steen Dem gleichen Gang ber Entwicklung fiel auch bas Seil ber Baneghris von Acanthus anheim. Gleich ben Danaiben wird Denus in bie Unterwelt verwiesen. Gleich ihnen nimmt er die Natur eines großen Buffere an. hier wie bort wird ber Ausdruck bes Seegens jum Ausbruck bes Muchs, und wie fur die Danaiden jeder Gedanke an ein besonderes Berbrechen verschwindet. fo knupft fich auch Denus Strafe und Bein an feine einzelne Unthat an. Reben ben mafferschöpfenden Madchen wird ber seilflechtende Greis zur Darftellung bes hoffnungelofen Lebens und ber ebenfo hoffnungelofen Bufunft berer, welche die Bobltbat ber Mofterien von fich ftofen, und dem ftofflichen Dafein allein anbeimfallen. Das ist ber hochste und lepte Gedanke, ju dem bas Symbol bes feilflechtenden Greises erhoben wurde, das auch derjenige, welcher seine Aufnahme in die Graberwelt leitete, und dem Beschauer aus seinem Bilde entgegentrat. Nur der Mosteriengedanke bietet für die Stätte des Todes einen vollkommen befriedigenden Sinn. Für sich allein hat der Inhalt des Natursymbols nur Trauer über den unahwendbaren Untergang aller Erdzeugung im Gefolge. Durch ibn wird ber Schreden bes Todes noch erhöht, noch bichter Die Finsternig bes Grabes, bie nun fein Lichtstrahl befferer hoffnung erhellt. Rann ber Beschauer in diefer Idee keine Rube finden, fo wird ihn der Gedanke an eine mit bem Tode beginnende Emigfeit voller Leiden und Bein noch mehr abschrecken. Ber in dem Campana'schen Grabe vor jene Aedicula und die in ihr geborgenen Alden-Urnen tritt, und dann auf dem Friese Die Darstellung unterweltlicher Szenen, und alle Schrecken erblickt, mit welchen bie Borftellung bes Alterthums ben Ort des Gerichts ausstattet, der wird nothwendig gur Frage geführt, mas benn wohl diejenigen, die bier die Afche geliebter Todten beiseten, gur Babl der troftlosesten aller Darstellungen vermocht baben mag. Soll denn die Solle voll Graus und Schreden, die hier dem Auge vorgeführt wird, auch den Berftorbenen gufnehmen? Soll er mit ben bluttriefenden Danaiden ewige Bein leiden, mit Ocnus nie Ruhe noch Raft finden? Ift das das Loos, deffen die Rinder beim Besuch ber väterlichen Grabstätte gedenken, deffen Turchtbarkeit ihnen bei dem jährlichen Opfer, das die Liebe darbringt, recht nachdrucklich vor Augen gestellt werden foll? Aber barin konnte zu keiner Beit eines Menfchen Seele ihre Rube finden. Jenem Gedanten muß eine bobere Lofung gegeben werden. Der Schreden der Unterwelt verlangt Berfohnung, die Bergweiflung Beruhigung, der Mißton eine auflösende Sarmonie. Worin diese liegt, haben

wir bereits ausgesprochen. Es ift jener bobere Mpfteriengedante, bem fich die Darftellung der unterweltlichen Qualen und Schreden unterordnet. Es giebt eine Rettung and ben Sanden jener finftern Dachte, Die mit nie enbenber Bein den Sterblichen fchrecken. Wer durch die Weihe ber Mufterien fich ben Gott jum Ruhrer mablt, ) ber hat nicht nur auf der flurmifchen Gee, fondern auch im Tode den Sieg über fie bavongetragen, wie Beracles über den Bund bes Sabre, Dedivne über die Sphing. Orpheus über die Sitenen, beren todbringenbem Befang er ben rettenden feiner bobern Beisheit entgegen fingt. Richt was ber Todte erwartet, sondern was er überwunden, zeigt der Campana'sche Attes Tav un neuvynevav, bas ift die troftreiche Erflärung, welche über Denus und uber ber Danaiben Saupt gelesen werden muß. Was in der Lefche von Delphi buch Worte ausgesprochen wird, das stellt in dem Grabe ber porta Latina bas Bib bes Giebelfeldes dar. 2) Der von bem weisen Chiron im Leietspiele unterkichtete Achill bildet das bobere Glied jenes Gegensages, ber über ber Rachtfeitenbes menschlichen Looses ben Ginblid in bas Lichtreich eröffnet. Dit Bobicefallen erhebt fich das Auge von den Buffern der finftern Tiefe zu dem weilen Gentuck und seinem wohlgefällig bordenden Bogling, um nach dem Anbliet ber Schieden auf dem Bilde des jum Genuf ber bochften ewigen Bonne butchgebeurgenen Belben auszuruhn. Wenn in der Lyra die Beziehung auf Orphens, ben Grander aller hohern Myfterien Deibheit, nicht zu verkennen ift, wie in ber Graberwelt die empfangene Weihe öftere durch fie allein symbolisch angedeutet wird, for ent spricht Achilles aufmerkfame Singabe an des weisen Lehrers unterrititendes Wott gang jenem ichon oben bervorgehobenen Grundfat der Initiation, ber von ben Eingeweihten eine rein paffibe Empfanglichfeit (addew), teine eigene prufende und untersuchende Geiftesthätigkeit (uadeiv) forbert, und bet in ber lindlichen Unterordnung des Aufzunehmenden unter die höhere Beisbeit des dutch bie Et-

<sup>2)</sup> Picturæ Herculan. T. 1. t. 8, Pausan. 3, 18. p. 255. Welker zu Philostr. In. 2, 2. p. 408. Staphyl, Naucrat. in ben fr. h. gr. 4, 505, 2. Müll. Schol. Apollon. Rhod. 4, 816. Philostr. Her. c. 19, p. 319 Kayser. δ δδ οὐδενὶ αόνφ τὰς τε ἀρμονίας ἐξέμαθε καὶ αγός λύραν ἦσεν. Phanocles bei Stobæus, T. 2, p. 386 Meineke. Ueber ben leverpielenden Adill hat E. v. Muralt, Adill und seine Dentinaler N. 10. S. 33. 34 Bieles gesammelt. Ueberdieß Plutarch de musica 40 und de fortuna Alexandri 1, 10 bei Hutten 9, 44. Mexander zestiel sich besonders in der Nachahmung Achills, seines mütterlüchen Ahns. Curtius 7, 14; 9, 26; 119 stirpe sum genitus, ut multam prius quam longam vitam debeam optara. Eine Zusammenstellung der verschiedenen Wendmungen, in welchen Achill in der Grüberwelt der Alten erheint, würde eine jeht noch kaum geahnte Fülle der höchsten und schönsten Erhörent wahrh aft antiken Geiste, der bei den Gelehrtesten manchmal am wenigsten zu Hause ist, unternommen würde. — Neber ovdert πόνφ. Schol. Pind. Nem. 3, 75. p. 446. Bosche. Pindar: σίγγενει δε τις ενδοξία μέγα βρίδει.



<sup>1)</sup> Plut. Is. et Os. 79.

theilung der Beibe jum geiftigen Bater erhobenen Muftagogen ) die erfte und unerlägliche Bedingung seegenbringender Initiation erkennt. (Dben G. 211. R. 1.) Reine Darftellung vermochte diefen Mufteriengebanken mit gleicher Unschaulichkeit und Mabrheit vor die Seele ju führen wie die des weisen Centauren und bes ibm übergebenen fiebenjährigen Liguron, dem der Runftler ben fprechendften Ausbrud aufmerkfamer Singabe an des Lehrers unterrichtendes Wort zu leiben mußte. Reine Darftellung entspricht ferner so gengu jenem andern Grundgedanken der Mofterien, daß nicht bem Stoffe, fondern nur dem Geifte die Unfterblichkeit verlieben, fei. Bergeblich bat die Mutter barnach geftrebt, ihren Spröfling mit berjenigen Unverganglichkeit auszuruften, Die fie felbst genießt. Gie vermag es nicht, des Leibes Bluthe gegen das unabwendbare Todesloos ju fcuten. Aber Deburch, daß fie den Anaben Chirone Lehre überantwortet, (vergl. Eurip. Suppl 914-919) erreicht fie auf boberm Gebiete bas, mas auf ber niedern Stufe des ftofflichen Lebens felbst der unfterblichen Mutter nicht möglich ift. Bon bem beiligften ber Menichen, bem Phillpriben, in Allem unterrichtet, mas Dem Gemuthe frommt, jumal angewiesen, einfacher Sitte ftete ju fein,2) über-"mindet ber Belide bas berbe Tobestoos, bas ibm gleich bem geringften Erzeugniffe ber vergänglichen Schöpfung beschieden ift. Trauert die Mutter mit bem gangen Chore der Rereiden über bes berrlichen Junglings frubzeitigen Untergang, bemeinen auch die Mutter alle3) in ihm ben ergreifenoften Ausbruck jener unabwendharen Bergänglichkeit, ber Alles perfällt, mas ihr Schoof gebiert, fo ift ibnen doch in Achills. Schickfal por Augen gestellt, daß geistige Trefflichkeit, ber Jeiblichen Berganglichkeit nicht achtend, emigen Rachruhm ju geminnen vermag. Bon Chiron schon ale Anabe zu allem Großen angeleitet, erwirbt Thetis Sohn durch die herrlichkeit feiner Werke jene Unsterblichkeit, die feinem Leibe die geängstigte Mutter nicht zu geben vermochte. Auf Leute der schönsten der Frauen, er, der größte ber Selden, ju ewigem Wonnegenuß geeint, wird Achill alles deffen theilhaftig, mas er auf Erden vergeblich suchte und nicht dauernd gu erringen vermochte. "Seelig wie nur je ein Mann war ich geworden, hatt' ich, Mgamemnone Tochter, beine Sand erlangt."4) Das verdankt er Chirone Lehre,

<sup>1)</sup> Apulej. Met. 11, p. 275. complexus Mithram sacerdotem et meum iam parentem etc.

Euripid. Iphig. Aulid. 925. Pindar. Nem. 3, 57: ἐν ἀρμένοιδι πᾶδι θνηὸν αυξων. — Apollon. 4, 812; 1, 558 mit pen Schol. Apollod. 3, 13. 6. — Ἐντολαί, ὑποθήκαι, Pind. Fr. 64. Bœckh. p. 647. Philostr. Her. C. 19. p. 321 Kayser.

<sup>3)</sup> Pausan. 6, 23, 2. — Eurip. Rhes. 969. Pind. J. 7, 6. — Cassandra 27, S., 275.

<sup>4)</sup> Euripid, Iphig. Aulid. 1404. Man bente auch an die in Achilla Armen sterbende, Amazone. Fabretti, Insor. c. 10 n. 442. p. 723; besonders an die Schilderung II. 9, 393 f. — Pint. Qu. gr. 28. — Propert. El. 3, 9, 16. 17. Quint Smyrn. Paral. 1, 655—659. Mus. Ver. 174, 3.

Die feiner Seele einvflanzte, was Theffe fallwifte ale Etbibell bes Stoffen be trachtet hatte. Uchill fellt beibe Seiten bes menschlichen Dafeine in Thiefficel fcutternoften Begenfage vor Augen. Bem Tefffichen wie bem Weigfeill ff gleiches Tobestoos befchieben. Ja ben Eblen rafft es inft boppetter Giert bubit, als ichque Sabes habluchtiger nach bem Befft Des Guten als bes Sulechtett. Aber über geiftige Erhabenbeit bat ber Tob feine Dacht! Denn watre Dealente find den Gottern nicht berhaft, und nur bas Loos Unebler ift endlofes Bening Nie endende Wonne eines höhern seetigen Daseind ist der Tugend itach des Leibes Untergang beschieden. So ift Achill bee Menfchen Troff und Borbild aufteld. Er 188t ber Mutter Trauer über bes Stoffes Bernichfung auf in bie Rieube über den durch Trefflichkeit des Strebens zum Genuf ewifer Wolfile Bindurd. gedrungenen Geift.") Sat Belens, bet Sumpfmann, mit Thetis, Der Multer bes feuchten Stoffes, ben Knaben gezengt, fo vergänglich als Binfen Und Freiche, Diese Beliden der schlammigen Untlefe, 3) so hat Chiron, sein geistiger Bater, ihn den Weg bereitet ju apollinischer Lichtnatur, in welcher er, ber fofflichen Belt des Werbens entstiegen, ber zeitlofen bes Geine fich beigefellt: Dein in apollinischer Natur nimmt Achilleus Theil. In Apolls belphisches Beilkatsum hat er Aufnahme gefunden. Dort ruht er dem Gotte geeint, 5) ihr beffen Bictnatur er im Leben emporstrebte, und auch fein Rachtomite waltet fcugent uber ber heiligen Statte. 6) Chirons Weisheit ift Apollons Gabe, feine Phia Apollons Instrument, beren beruhigende ichone Sarmonie über bie ichrillenden Wohe ber tellurifchen Robrbfeife ben Sieg bavongetragen bat. 7 In Diefer ewid Beitern, apollinischen Lichtnatur hat auch Bacchus verwandtes aber boch frofflitheres tions of the course of the cou

9 Eurip. Helena. 1679. Quint. Smyrn. 3, 768. 1990. 1 1905 14 180 allburgung

र गार्थ वस अकेनिवेश प्रभावत कर

conti, Pio-Clement. 5, 20. Winkelmann, mon. ined. 1. 22.

3) Auß der Achilles des Kenophanes ist erbalten: Havres pao patrs es kall volares superoque da. Karsten fr. 9. Esphantes bei Stobæus, T. 2, p. 248. Meineke.

4) Nicephor. Chymn. περί της υλης. p. 201, ed. Boissonnade in nov. attenda.

5) Serv. Aen. 3, 333.

<sup>2)</sup> Diefen Gebanten führen bie Alten öfters aus. Besonders ichon Nicephorus Chomnus bei Kreuzer, Commentt. Herod. p. 335-337 und Plate im Gaftmahl 3, 179. (10, 180. Bipont.) Man lese R. Rochette, mon. ined. p. 112. n. 1. Plin 36, 4, 7, über Scopas Wert. Vis-

<sup>6)</sup> Sophoel. Philost. 334. Il. 21, 278. Horat. C. 1, 6, 3, Quint. Sm. 3, 62, Hygin f. 107. Virg. Aen. 6, 57. Ov. M. 12, 606. Aeschyl. bei Plut. de legend. poet. in. - Paus. 10,23, 8; 1, 4, 4. — Serv. Aen. 2, 550; 3, 85, 332.

<sup>7)</sup> Xenoph. Cyneg. 1. Philostr. Her. 9, Icon. 2, 2. Pind. Pyth. 9, 65. - Paus. 5, 14, 6; 8, 31, 3. — Lyra als Initiationszeichen auf bem 1813 entbedten Grabe bon Cantofa: Millin, description du tombean de Canosa. Paris 1816. Campana, Mus. Serie 4, Sala A. 119. Serie 9, Sala G. 252. — In Raufons Sanb: Paus. 5, p. 396; 4, 281. Inter of Belening ber Mufff in ben Orgien: Straho 10, 3, 9. ber Mufit in ben Orgien: Strabo 10, 3, 9.

Defen feine bochfte Stufe ber Reinheit erstiegen, wie in bem weisen Chiron ber Dionvlische Centant vollendete apollinische Lichtnatur anzieht. Jest ift die Bebeutung ber Darftellung im Giebelfelbe bes romifchen Grabes, und ihr Berbaltniß ju jener auf dem tieferliegenden Friese in der gangen Rulle und Schonbeit bargeftellt. Ergreifend erscheint der Gegensas durch feine Ginfachbeit und Zieffein Unten bes Acheron ichilferfüllter dunfler Abgrund, oben bes Lichtreiche cemige Marbeit. Dort ber Bedante von Tob und Untergang, bier ber bes Lebena. Durt, Buffe und Bein, bier die Ausficht auf ben Lobn eines feeligen Dafeins. Untennitmerklofes Reben und vergebliche Dube, oben boberes Streben mit ber Ausficht auf ben ichonften Lohn. Unten der Tellurismus mit all feinen Schreden, sben appllinische Lichthöhe mit all ihrer beruhigenden Klarbeit. Was des Tartarus Schreden übermindet, ftellt Chirone avollinische Citbara bar. Saben wir dort ber ungeweibten, wein flofflichem Leben bingegebenen Menschen boffnungelofe Butunft erblickt, fo febrt der weifer Lebre bordende Adill. mas den Tod imit beffern Soffnungen zu umgeben und ber tellurifden Gewalten finftere Dacht ju ihrechen vermag. Dan Bugern tritt Chiron als die bobere Cofung gegenfablich jur Seite, wie in dem Pamfilischen Grabe Niobe's Schmerz mit Bromethene freetung in Parallele geset wird. 1). Der Dulbenden Schmerzenstone haben in den harmonischen Rlangen ber himmlischen Lyra ihre Auflösung gefunden In der Parfiellung Des Bades und feiner Qualen erkennen wir nun die Absicht, die Boblthat der Weihen nachdrücklich vor Augen zu stellen, und Die fo ofte wiederholte Lehre der Alten pon ihrem Seegen bildlich ju vergegenmartigen. Der Aphlick fo vieler hoffnungelos Bugender foll die Bahl des bobern Lebens, wie es die Myfterien verlangen, als das beffere Theil empfehlen. In dieser Absicht murden die Qualen bes Tartarus von den Alten nicht feltener dargeftellt, als in dem beutigen Stalien die Reuervein der Berdammten. 2)

Diefe beiben von einem Rahmen ohne Trennungellnie umichloffenen Bilber findet man

abgebilbet bei D. Jahn, Nr. 3, 6. Siehe Brunn, Rhein. Muf. Neue Folge. S. 345 f.

2) Plaut. Capt. 998. Vidi ego multa sæpe picta quæ Acherunti flerent cruciamenta.

Demosth. c. Aristog. 52, p. 786. Ovid. M. 4, 448. Plato Pol. 10, 615. 616. — R. Rochette, mon, ined. pl. 45, wo ebenfalls Scenen ber Bein mit anbern ber Beihe angehörenben in gleichem Sinne verbunden erscheinen. Campana Musoo Serie 14, Sala M. 8, 9, zwei sehr bemerkenswerthe Darftellungen, Base 9 zeigt die Danaiben in Berbinbung mit Anbeutungen ber Initiation, Für bas richtige Berftänbuiß folder Scenen ist fehr wichtig, was Plutarch in bem iconen Troftichreiben an feine Gemahlin fiber ben Tob ihres Kinbes 10 (Hatt. 10, p. 397) fagt: "Bas, jene Meinung betrifft, bie Einige überall zu verbreiten fuchen, bag es für ben Merftorbeuen nirgends ein Nebel ober Ungemach mehr gibt, fo weiß ich gewiß, bag bir weber bie atte Lehre unferer Bater, noch bie beiligen Gebrauche in ben bacchifchen Migfterien, bie uns beiben als Eingeweihten befannt find, erlauben werben, fie für wahr angunehmen." Stobeus 3, 90 Meineke. 9 #1

Es frommen die Schredensfagen, Der himmlischen Rubm zu erhob'n, die vergeffend bu beil Gemabli

Sinwuraff, Miterzeugerin edler Rinder.1) Micht fampflos wird bem Menschen die Balme zu Theil. Die Initiation affeit führt ihn nicht zur Theilnahme an ber himmlischen wechsellofein Dafeine Goute ben Unfterblichen ber Dieb Batacion lieber fein, weil er geweibt war, als Gros minondas, der Richt-Initirte? 2) Achilles zeigt, in welcher Beife Diefe Rrage von den Alten beantwortet wurde. Rur durch die Trefflichkeit feines Rebens bringt er burch zu iener Wonne, welche ibm auf ber meerumsbulten leuchtenben Mondinfel in ewigem Frühling bereitet ift. Denn ba bem Beliden geweiffagt war, wenn er hettorn todtete, fo murde er fterben; wenn nicht, hohes Alter am hauslichen Seerde erreichen, so mablte er fenes, und zog es vor, nicht nur Bus troclus ju rachen, fondern nachzufterben bem Sterbenden. 3) Chivons Lehren find die Gebote, welche Jeder zu erfüllen, Achill's Beispiel, bas Jeder nachzuahmen bat. Prometheisches Leiden muß ftandhaft erduldet werden, foll der Bielgeprüfte zulest mit Beracles in der Unsterblichen Gesellschaft Aufnahme finden. "Groß und keineswegs gering ift ber Rampf, ob Giner gut werde ober ichlecht; alle Schuld ift bes Bablenden, Gott felbft fculdlos."4) Achill bat gang die Prometheus-Ratur. Er trug bei ben Alten auch felbst biefen Ramen. 5) Und er ift Brometheus nicht nur feiner phyfifchen Grundlage nach, nicht nur als Trager ber vereinigten Feuer- und Wafferfraft , in welcher er ale leuchtenber Bligfraff den feuchten Aether gertheilt, gu Ergarbeit und gu ber euboffchen Chalcis in bie nachfte Beziehung tritt, und in dem cretifchen Ramen Bemptus Den ibaifdien Dactplen-Corpbanten fich anreibt ;6) er ift es and in gelftiger Beffehing, als ber tubne Trader des geiftigen Runtens, welchen er burch alle Rampfe des Lebens hindurch ju erhalten weiß, und ben et burch fein unermubeles Ringen und Dulben zulest zum Siege führt. Dadurch ift er gleich Beracles jum geiftigen Erlofer des Menfchengeschlechtes geworden und bober geftiegen ale Chiron felbft, der von dem vergifteten Pfeile am Rufe getroffen, an Beracles Statt, wie Die noifeus fur die Radmeer-Grechthiden, dem flegreich aberwundenen Tellurismus als leptes großes Opfer fällt. Auch über ben Bater Beleus hat er fich erhoben.

<sup>1)</sup> Euripides, Electra 740.

<sup>2)</sup> Oben S. 121. N. 1.

<sup>3)</sup> Plato Symp. 3, 179.

<sup>4)</sup> Plato Polit. 10, 608. 519.

<sup>5)</sup> Ptolem. Hephæstio in ben Fr. h. gr. 4, 337: Exaletro δέ και Άδπετος και Προμγ-Jeus. Ueber Αδπετος, Hesych. s. v. Pyrisoos: Muralt R. 8, S. 32.

<sup>6)</sup> Oben S. 56. 115.

Diesem wird alles Glück durch der Gätter Gunst. Als eidaipw dem paußos sammelt er sich in laugem Leben der Güter Fülle wie II. 9, 393 f., Hesiod. im Epitalium Pelei et Thetidis (Tzetz, Prol. in Lycophr. p. 261) es darstellen. Weber Acast: noch die reisenden Thiere des Pelion vermägen Etwas über ihn, Redill dagegen hat Alles selbst errungen, und die multa vita der langa vorges zogen Ihmer der Erste zu sein und, vorzustreben den Andern, das ist das Lysungswort eines Geschlechts, dessen später Sprößling über die Bielheit der Welten weint, da er doch noch nicht eine sich unterworfen. Gerade in dieser Bedeutung affandart. Uchill seine böchste samothracische Mysterien-Ratur, kraft welcher er auch die Macht der Entsühnung besitzt, und den rettenden Corybanten, den keierspielenden Dactylen, sich anreiht. In dieser tritt er in die Gräberwelt ein; in dieser erscheint er auf dem Giebelselde des römischen Columbarium als der Arose keberwinder des Hades und seiner Schrecken, als die Verkörperung des Mysteriengedansen in seiner höchsten Bollsommenheit.

23.

History of customs to style of a History of the style of the style of the

Nach der entwickelten Auffassung erscheinen die beiden Bilder der Campana'schen Aedicula als Darstellung zweier Lebenostufen, einer tiefern ohne die Wohlthat der Initiation, und der höhern, welcher die Weihen jene in einem zukünftigen Leben verwirklichten bessern Hoffnungen zu Theil werden lassen. Derselbe Gegensas nimmt noch eine andere Gestalt an. Er fällt mit dem Untersschied der stafflich-tellurischen und der unstofflich- solarischen Religionöstuse zussammen. Jene gehört einer niederern, diese einer reinern Auffassung der im Raturleben geoffendarten Gottheitsnatur, jene einer ursprünglichern, diese einem entwickeltern Bildungsgrade an. Die religiose Entwicklung des Menschengeschlechtssasst demselben Gesehe, das sich in der Ausbildung des einzelnen Individuums ossenbart. Sie schreitet von unten nach oben, von dem Stofflichen zum Seelischen und Geistigen, von dem Formlosen zur Form, von dem Unreinen zum Reinen, von der Finsterniß zum Lichte sort. Nach der ältesten orphischen Auffassung indet eine immer vollendetere Darstellung der Göttlichkeit statt, und in der

<sup>1)</sup> Plut. Qu. gr. 37. Plut. de mus. 5. Philostr. Her. 19, p. 423: ἐν νυκτὶ τελετῆς.
2) Aristot. Met. 4, p. 1091. Damit vergleiche man Jamblich. de myster. 5, 14, p. 217. Parthey: κατὰ δὲ τὴν τῶν ἰερέων τέχνην ἀρχεσθαι χρὴ τῶν ἰερουργικῶν ἀπὸ τῶν ὑλαίων.
οψ γὰρ ἀν ἄλλως ἐπὶ ταὺς ἀνλους θεους γενοιτο ἡ ἀνάβασις. Μίρ cin Auffleigen vom Stoff jum Unflofflichen, von ber ਕੁνότε ἐν μενέσει (10, 3) zu ber Welt bes unflofflichen Seins, was 5, 18 am Ende mit einer Leiter verglichen wird. Jamblich 8, 5 þeht es mit befons

tinifiler Tatoffern & Bollfomitten Beith best Geftaffenen vommte nuther band fauffenbe Bringto An Arets Wachfender Schothell gur Offendutung. Dilette janer mittinfo Hidhidele Staffindalline interior verbeinderleit Gebeleiteberg wiede leeten find bie iereiten Die Entroliteina unleres Seldelassuduf weinbretten Waffs verridein Abfilden unf Til Ming To allf , I baff fie lin allmaliaet Erbebung aud bed Desferie timmer mebr binimelantbaris affebt. 11. 1204: Eeltheismustimita felnde Waterialist involute and Bobern' folgeifchen Bringip! Die debonifche Buffaffung ber Reuft ber Anserteinung Abret Mittarillitein - Rufikt. Ediebet Abein Dorei denisti Abuttakifiken iturbebti sika Bas Aboilinifche Briunty bed Lichts. Diefem negentiber veltgeint wenes nicht mut ale eine finteinere und tiefere Stafe Det Bottladteit, nes mimiate auch desfallin Bie Bedeutling Ginker Bem! Denfchen i feindfeligen bamentichen Dentit angeiche Thur Burch "Thre "Anterordinium gunter Das Abute Sobere Richtechts Dint Sterb Aithen wileber guine Seenen gewendet werden Tann: 1150 in bas bluttige inwalt bet Erfinkheit Appliens führtenber Gottlichteit aewichen unto gutest verfobet. Der Tellurienfind mit all feiner Anfleen Gewalt bat fich vot vem beberrichimmlifcheir Lichtrecht best Sythiers gebeilgt, und feine altern Anfbruche wenend bas neuen Goltes untergeordinet. In eine affichiebe Stellung tritt auch Denus stretch Die Danarden! und alles was bein Tellurismus des dracontoum gonus angelidit gurind. Beriveifen all biefe Geftalten Die zeugende Ratuetraft in bies fichtern Tiefen des feuchten Giofieffes', fo erhebt fich uber ihnen Apollon-in Der teinom "Untorperfichteile ved Simmilifelen Lichtes : Thin pegenuber einkeinen ifone als aberwindene Madie, beten befohilder Bufammenhang bie Macht und Glorie bed fieatetiben Gottes aus verberelieben bestimmt ifter Auf Avoll who Dedons und der durch ihn vollendete Untergang der Sphing, wird ebenso die Ueberwindung bes finftern hoffnungslofen Dafeins ber Drachenfaat gurudgeführt. Durch ibn entgeht Dreft der Erinnpen Berfolgung und wird das Gefet des Baterthums über bas blutige bes mutterlichen Erbrechts jum Siege geführt. Geinem Beiligthum barf, wie dem bes gabitanifden Beracles, bas Weib nicht naben. feinem Lichtpringipe ift bas Borberrichen bes mutterlichen Stoffes unvereinbar. Benn die Danaiden bennoch in die belphische Leiche Aufnahme finden, jo follen fie bier die Wohlthat bes apollinischen Befens, bas jener finftern Beit bes hoffnungelofen Tellurismus ben Untergang bereitete, noch glangender bervorbeben. Der gleiche Gedanke verbindet fich mit allen jenen Bildern, welche Polygnot

berm Nachbruck hervor, baß die ägyptische Religion zwar eine physische Grundlage habe, daß es aber der Priester Bemühen gewesen sei, von ihr zu der unstossstlichen Göttlichkeit hinzuleiten, wie daß Feuer stells nach oben zum Hinnel emportsammt. 5, 11, 12, 19, 214-2160 mBed Gegensat des himmlischen Seins und des in stellen Allis begeissene tellutischen Werdens wird 10, Kp. 231, die pvz73 uadaeois als lettes Ziel der Atligivar 40, 7, 10, 233 sehr foswentwicklie (2

nandi, redall puriredu, allace echienteles eigi minmedeiren redat ibmbachentelentelente leuchtet ded pathischen Gottobiemobilhätige reinere Naturium fo heller hervor-Dumis aund bie Chelin nehmen ibm gegenüber Diefelbe Stellung ein; welche ihnen in bem dimiften Brabe burd ibie Untewordnung unter Chirons, Leierlpiel aus gemiesemmirdam Sin Unblid zeigt des Buthiers fiegreiche Macht, ber bas Menficongefichecht aus ber Aroklofigleit fruberer Anfabauungen wie fie Die Sphing mentriette sund Eilenus heklagt merrettete und feinen Blid von den Leidensmeffalten unterirbischer Raume ju ben ruhigen Rarbeit feines ewig jugendlichen mechfellosen bimmliften Soins emborbob. 1) In Berbindung mit Denus erscheint munitud der Cfol ale sin bem Lichtgott verhaßtes, in den Sades verwiesenes Thiermo Chedem bed Suverborcere Freude, und Buff. ift es jest ber reinern Natur, att molder ber Delvbier emporgefliegen, wenig genehm. Gang ber phallifchen Botur bes kellurifchen Stoffes angeborend, und beffen ungeregelte finnliche Luft ind fich tragend, Mellt, der Efel jest, Die, apollinischer Reinheit feindliche Ratur bem imreinem Materia born Er ift Die Regation alles Deffen, mas die Beibe faiebe und won bem Menschen verlangt. Mit diefer Bebeutung bildet er ben Mittelpunkt bergbon Abuleins bargeftellten Mpfterianfabel. Er ericheint bier ald bie Berfarperung bed rein finnlichen Lebend, aller Irrfale und Leiben, in welche diefeschineinführt. Die dem Empfang der Beiben fchwindet die Thieresgehalt. Den Berdungung bes Stoffes entfliegen, ertennt ber Menfch feine Schonbeiterundidie Bedingungen einestungetrübten Glude: Bu der Gelengtur bilden die Weihen winner for tiefen Gegenfett. Daß das Sprichwort Asinus mysteria gyehons andein Diesem Sinne die Unpereinbarkeit beider Dinge darftellen tann.2) นเทมรัสทั่งสะดังให้ เดิด ตัวสาทั้ง ก็อาณาตัวแล้ว (การ ) คราว (คราว) (คราว)

ndi dinG. diskubet (2006 november 1906 november 1906) Smidirios kis orbet 1910 november 24, 1900 november 1900 (1907)

Saben wir so in dem Bilde der delphischen Lesche denselben Gedanken erfannt, der den Gegensat des büßenden Ocnus und des apollinischen Achill auf
der Aedicula des römischen Grabes beherrscht, so wird es nun leichte Mühe, auch die
besondere Wendung, welche der Künstler des Pamfilischen Columbarium der Ocnusdarstellung lieh, in ihrer Beranlassung und Bedeutung zu würdigen. In der Abweichung von den übrigen Darstellungen, wie sie und Schriftsteller und Monumente übereinstimmend zeigen, liegt das besondere Interese des auf unserer
Tasel 2 mitgetheilten Gemäldes. Es überrascht durch die ruhende Haltung,

2) Suidnautarogo ay are pretryoga, Pausan, 19, 17,

Joine 19 Collimache in Apoll. 9. 2 nollow of navel paydrera, all' originality, O5 per 1882, querate direct of our ide, living. — 36. 37.

welche es bem Greife leiht. Aufgegeben ift hier jene Arbeit bes Seilflochtend, welche wit als ben wefentlichften Bug ber Denusbarfellung funden Dien tiefe Rube, ber der Alte fich bingiebt, bebt den Gegensut fu der überlieferten Aufei faffung techt abfichtlich bervor. Sie bat in bert liegenden: Stellung bes Steieres ette nicht weniger bewuffte Wortsebung erhalten. Berfehmunden And qua ber Umgebung alle fene Bufer ber Unterwelt, die ben Befchaner in bia Schredon bes Sabes einffichten! Die Defeus felbit burth Teine Untbattafeit jeden Gedanken an Qual und Strafe andschließt, so athmet auch die Banbschaft, in beren Mitte er fich niedergelaffen bat, nur Rube und Frieden. Die Stille des Abende ficheine ben Greis vor fein Gehöfte gelockt zu haben. hier raftet er von ber Apheit bes Laged, und gewährt bem Thiere, bas feine landlichen Muben theute, bas Spiel mit dem Seife. Go ift das belphische Vorbild ganglich aufgegeben, und Alles defliffentlich zum Gegentheil verfehrt. Welcher Gedante tonnte ben Ralen an biefem Berfahren bestimmen? Es wurde unmöglich fein, bafür irgend eine Gug Marung ober Rechtfertigung gu finden, wollten wir von der natursmbolischen Bebeufung bes Ochusbildes unfern Ausgang nehmen. Für biefeift bie Sande hing bes Gelfflechtens fo unerläfflich! daß eber alles Uebrige aufgegeben werden konnte, wenn nur fie ihren Ausbruck fand. Daburd find win genöthigt, und auf ein gang anderes Gebiet ber Erflarung in begeben, und der Bedeutung gu gedenken, welche Ochus ben Mpfterien gegenaber annahm. Sest erhalt Alles befriedigende Losung. Der Gedante bes Bamfilifchen Bilbes ericheint in feiner gangen Schönheit. Durch die einfachften Mittel wird eine Ideenwendung bervorgebracht, wie fie dem schriftlichen Ausbruck in gleicher Kurze und bundiger Rierbeit unerreichbar mare. Aus dem buffenden Denus ift der befreite geworden. Bo ber Gedante der Strafe und emigen Bein berichte, tritt Rube und ein ebenfo ewiger Friede hervor. Ift jene das Loos der Uneingeweihten, fo bildet Diefer die hoffnung der Initiirten. Beide Theile des großen Gegensages liegen hier in einer Borftellung vereinigt, mabrend bas Bild bes Campana'ichen Grabes fie gesondert jur Darftellung bringt. Der rubende Ocnus erregt mit einem Schlage zwei Gebanten: ben bes Loofes ber Uneingeweihten, und ben ber Befreiung, welche die Beibe bringt. Der Fluch des profanen und der Seegen bes gottgeweihten Lebens ift die Doppelsprache eines einzigen bildlichen Ausbruck. In dieser Wendung hat die Identificirung des Verstorbenen mit dem Bilde' des Denus ihre Beranlaffung und Rechtfertigung. Der bartige Alte geigt uns den Initiirten felbft. Die Geftalt bat benfelben boppelten Bezug, wie Die gange Darftellung. Sie ruft zugleich den mythologischen Ocnus und ben für uns namenlofen Eigenthumer jenes Gehöftes, bas er ferbent verlaffen, vor bie Geele, und stellt für Jenen die endliche Befreiung von feiner Quol, fur Diefen ben

Berimit entider Rube, für Beibe die siegreiche Axalt der die Schrecken des Lodes überwindenden bobern, Defterionmächte, vor Augen... Das ift die Jeste Bestalt. welche bas Rotulfombol bes feilflechtenben Ginelfes angenommen bat. Aus einer Darffellung bes telherischen Lebens, und des biefes beberrichenden Gefeges ift es zulent, das Sinnbild ber bochften Stufe des menschlichen Daseins geworden, Erk gont auf den fofflichen Rreislauf beschräuft " fühnt es jest den Blick über beffen Grongen in bad Reich bes mit bem kiblichen Untergang beginnendem Littelis. Erft Ausdrud ber werdenden, ift es jest Bild ber fejenden Belt: Amfannlichennit bem Gebanten ber Berganglichkeit verschwiftert, zeigt ca jest, die Soffnung wechselloser Aufunft, welche das grobe Gewebe des Leibes ruhig und aleiebaittig bet nagendem Cfelin überlaffen mag. Dit der Religion felbft if Dentustans ben Anftern Sumpftiefen in die Lichthoben empongestiagen. Er bee michnet das Tieffte und bas Sochste, was die Erde hietet, die ganza Schwäche und Die gange Große ber verganglichen Rreatur, bes. Menfchen Unterwerfung unter das Gefet des Todes, und feine Erhabenheit über daffelbe. Das haberg Dasein berricht vor. Zwei Belten fteben neben einander, eine finnliche und eine überfinnliche. Thöricht mare es, wie Aristoteles in der Metaphplit fich ausbrudt, diefe jener aufzuopfern.

Denn Ales ist Trübsal auf der Erd'
Und wir ruhen nicht aus von den Leiden,
Was sußer denn dieß Leben ist, das birgt
Umwölkende Racht vor der Sterblichen Blick.
Wir lieben nur dieß mit so heißer Begier,
Weil hier auf der Erde uns dieses erstralt,
Und das Andere nie Einer erkundete. 1)

Treten so die beiden Bole, zwischen welchen sich das Rathsel alles irdischen Daseins bewegt, in unmittelbare Berührung, so scheinen auch die zeitlichen und raumlichen Entsernungen ganz aufgehoben. Das Ocnussymbol, im Nil-Land heimisch, kehrt zu Delphi und in römischen Gräbern wieder, und während sein Ursprung in das Dunkel urerster Zustände gehült ist, begleitet es die alten Bölker bis in sene Zeiten hinab, denen auf einsamer Seehohe der Untergang des großen Pan verkundet wurde, 2) und über der Hütte der neue Stern erschien.

<sup>1)</sup> Euripid. Hippol. 188.

<sup>2)</sup> Diese Sage ergählt Plutarch de des. orac. 17. Sie steht mit unserm Gegenstande barum in genauerer Verbindung, weil die Echinaden, diese Schlamminseln Alemdons, der Negypter Thamus und die Beziehung auf Pan, der Penelope Sohn, einen deutlichen Hinweis auf die tiefste Stufe der Stofflichkeit und den alten Tellurismus mit seiner sinstern Todesseite enthalten. Tiderins ließ das Creignis untersuchen. Es fällt also in die Zeit, da das neue Licht erschien, und bezeugt in jedem Falle, wie tief die Ueberzeugung von dem Berfall der alten Religion, und von dem Beginn eines neuen Weltalters gewirzelt war.

Das ift es, mas ber antiten Graberwelt eine fo bobe Bedeutung leiht und ihre Betrachtung nach allen Seiten bin fo fruchtbringend macht, daß in ihr die innere Einheit der alten Gedankenwelt ichlagender und greifbarer als anderewo bervortritt, und eilende Jahrhunderte ihre umgestaltende Dacht nicht burchzuführen vermögen. Unwandelbar wie der Tod ift die Grabeswelt. An ihr geht jede Reuerung fpurlos vorüber. Die affeften Cymbote und Unichauungen der Menichbeit finden bier ihre lette aber fichere Bufluchtoftatte. Gine Fulle geiftiger Schape liegt in ben Netropolen verborgen. Die Erde bietet wieder, mas fie vor Taufeinden won Jahren jempfeng je Rach ift baft Maite unperftaudlich, bas Studium der alten Grabermelt fierhaumt faum in iden, Areift, unferer Forfchung, eingeführt. Benn : Die borliegenden Berfuche ; auch "pur eine Abnung: pan "ibrer Michtigleit und Bedeutung in erweden vermachten iffe werden nüberraichenbe ferfalge nicht dange mehr auf fich marten laffen, die Grodfunde unfere Sobrhunderte in ihrem wahrein: Werth erkaunt, werden, und Sigalion ipzenden flynnme, Gräfuskabn end bionvificer Beriebung. Ich madie que einige aufmannift bearde enisse bionvificher guarda, vasseilamo dipmto, n. 335 jeigt old Hauvivergiellung Bechud und einen Catur. Taito il fondo è coronato di tralci di vite con grappoli. Nel collo è un frigio di edera con corimbi e nell'orio sono altereati i colori nero e giallo. -- Nr. 391: Il collo ha un frigio di edera e la parte superiore di esso è orneta di dadi alternati vialli e neri. Berat ferrer 393. 400 --Classe I, serie 9, 10. Sela (l. 55. - Nr. 302 terisfien Sibircilans cour nebut den baschifden Augen einen Krans mit abwechfent weit fou ich farbe. Bergl, überdien Noel des Vergoes über bie füngst entbiffen Grabbilbel von Vulei, Bulletino 1857. p. 117. - Listif und pur parrerh seigen folgende Mor numente: Nr. 407: Precelt globi di color parparco e bisaco -- (i. l. 8.1). R. Sala H, 273; corona formata di una larga tenia a color biamo e purpurec. Befondere Beachlung vergieten bie in Classe VI pilture eitusche geneuhe o romane beschriebenen Terracutten, weiche die Löbiebe jines Horebeitglichen Graner finnigten, und in manden Einestabarter an ausgeftne Erten. Geberer und Uchungen erinnern. Weit werden is mir Darf miffen, wenn ib it Bickbarburg wenigstens eines der "Strolchen Bilder ich ibrer conten the doctor to mittheile. It coring desse dipinume, soom to l'ordon in the tressost relinione. rappresenta un nomo barbeto e di concili sparsi o depecto di cura biscasassiso sopra una sedia plicatile, tenerado nella sinistra uno o uno scotterolonanzi a lui vedesi elevato un alto munasumento farmato di graput massi e diviso in due piani, in cima a cui sta una Dea collo braccia aperte, con bianca settoveste e mente purpareo. Para e Maltre mello adecenti alla nersona per via d'una cintura che la cinge ai fisuchi. Il capo è conedo da fisca

Das il es, mas ber antilen Gröberweit eine so hobe Bedeutung leiht und ihre Betrattung nach allen Seigen bin fo fruchibringend macht, bag in ihr bie innere Finbeit der alten Gebankenwelt schlagender und greifbarer als anderswo bervors triit und eilende Jahrhunderte ihre umgestaltende Macht, nicht durchzuführen vermögen. Unmanbelbar wie ber Tob iff Die Grobesweit. An ihr geht jebe Neuerung Spurtos vorüber. Die affiffe Cuffock und Anschauungen Der Menichbeit finden hier ihre lente aber fichere guffuchtestätte. Eine Fulle geifliger Schape liegt in den Nefropolen verborgen. Die Erde bietet wieber, was fie vor Taumurade befr Alferich Alferich Beienen Reichlich Gest Museon 4 Companie Liefort reinige The Milde Bettlette au ibell'Hanie felling Gint unweier impent Abbanstung: Gesprodennen inififeiffe Chie nachtragentie Ermithnitth bilbet ben Bauptingalt vieles Anbanas. thir philitenderfinding wie expression connected wind property of the control of Manyhurt ofh! Betell Babeutlith Ann Betkalaidh. Mal ber Bachidhen Gottbelt aratuk मीरि हार्निक्षिति स्विष्टसा प्रसीत मार्निक स्वात ग्यांस्कर विष्टा प्रसार अवका ज्यां विष्टा कर्य कर्य कर्य कर्य Dionyfifder Beziehung. 3ch mache auf einige aufmetfum. Glasso Wilserib quarta, vassellame dipinto, n. 335 zeigt ale hauptvorstellung Bacchus und einen Satur. Tutto il fondo è coronato di tralci di vite con grappoli. Nel collo è un frigio di edera con corimbi e nell' orlo sono alternati i colori nero e giallo. - Nr. 391: Il collo ha un frigio di edera e la parte superiore di esso è ornata di dadi alternati gialli e neri. Bergl. ferner 396. 400.-Classe I, serie 9, 10. Sala G. 55. - Nr. 302 berfelben Abtheilung zeigt neben ben bacchischen Augen einen Rrang mit abwechsend weißer und schwarzer Karbe. Bergl. überdieß Noël des Vergers über die jungst entdeckten Grabbilder von Vulci, Bulletino 1857, p. 117. - Beiß und purpurroth zeigen folgende Monumente: Nr. 407: Piccoli globi di color purpureo e bianco. — Cl. I, ser. 9, Sala H, 273: corona formata di una larga tenia a color bianco e purpureo. Besondere Beachtung verdienen die in Classe VI pitture etrusche grecche e romane beschriebenen Terracotten, welche bie Bande eines Caretanischen Grabes schmudten, und in manchen Ginzelnheiten an affatische Sitten, Gebrauche und Uebungen erinnern. Biele werben es mir Dant wiffen, wenn ich die Beschreibung wenigstens eines ber gablreichen Bilber bier in ihrer gangen Ausdehnung mittheile. La prima d'esse dipinture, secondo l'ordine in che trovansi collocate, rappresenta un uomo barbato coi capelli sparsi e coperto di corta tunica, assiso sopra una sedia plicatile, tenendo nella sinistra mano uno scettro. Innanzi a lui vedesi elevato un alto imbasamento formato di grandi massi e diviso in due piani, in cima a cui sta una Dea colle braccia aperte, con bianca sottoveste e manto purpureo, l'una e l'altro molto aderenti alla persona per via d'una cintura che la cinge ai fianchi. Il capo è coperto da tiara

assira, i capelli sono disciolti; ed ai piedi dell'ara o suggesto di tale divinità è dipinto uu serpente. Nei lembi della veste dell'uomo scorgonsi ornamenti vari son le tinte del vestiario e degli accessori; ma le carni sono dipinte di un rosso tendente al fosco. Sotto la linea poi della parte figurata di questo quadro è rappresentata una grande scacchiera distinta dai colori bianco e rosso, mentre nella parte superiore ricorre un meandro a guisa d'una greca. I quali accessori, cioè di cotali scachiere ovvero di longhe liste o zone avvicendate di bianco e di rosso, appariscono anche nell'imbasamento degli altri quadri, coronati presso che tutti da una grande sornice ra rilievo, le cui membrature sono dipinte con ornati, in cui si alternano i colori bianco, rosso, nero ed azzurro. Derfelbe Farbenwechsel wird auch auf das Eigenament übertragen. Classe I, serie 9, Sala G. Nr. 70, zeigt eine mit brennender Sackel und Timbeln versebene Mantelfigur; Die weibliche Gestalt trägt Spiegel und Rästchen. Al esterno mezzi ovali alternati di color bianco e purpureo. Bergl. ferner nr. 340. 356. 420. 445. Sala J. 204. Sala L. 1, 3, 6, 8, 15, 17, 18, 19. — Die Berbindung von Wurpur. und Beiß tritt in dem perfifchen Ronigoschmuck besonders bedeutsam berpor Curtius, 3, 8. Die weitern Zengniffe ftellt, Brissonius, de regio Persarum principatu s. v. Tiara und Kandys gufammen. Dadurdy werden wir in Die Beit -der ältesten affprischen Monarchie zurückgeführt. Bergl. Herod. 1, 98. — Außer ben genannten Farbenverbindungen findet sich, nicht felten auch die von schwarz und purpurroth. Classe I, ser. 3, Vasi Etruschi 145: Il corpo è ornato di scanalature ad arco rilevate e dipinte nel fondo a color nero e purpureo. — Ser. 9, Sala G. 353: Corona di edera a color nero e purpureo. In dieser Gegen-. fatlichfeit nimmt Burpurroth Die Bedeutung Des Lebens und ber Gottlichfeit an, wie Schwarz dem Tode und der Idee der Berganglichkeit angehort. Lugian, veræ hist. 3, 12. Für die Berbindung von Weiß und Purputroth ergiebt sich daraus eine neue Auffassung. Sie zeigt in ihren beiden Bestandtheilen Die Ibee der Apotheose, und eignet sich baburch vorzugeweise zur Andeutung ber göttlichen Ratur, mit welcher Afien feine Ronige bekleidete. Der Gegenfat liegt alsbann in ber Stufe ber Reinheit beiber Karben. Tragt Roth bie Stofflichkeit der Sonne als zeugender Naturpotenz, so erscheint in der weißen Karbe . das Lichtprinzip in feiner, bochften Reinheit und völligen, Unstofflichkeit. Wir tonnen jenes die dionpfische, dieses die apollinische Stufe der Lichtnatne benennen. Richts fieht entgegen, der roth und weißen Doppelfarbe best bachischen Gi's dieselbe Bedeutung beizulegen. Der Gegensat einer bobern und einer - tiefern Stufe des Seins, den wir oben S. 294 f. als die Grundbedeutung jener Farbenverbindung hervorgehoben haben, bleibt auch bei diefer Auffaffung vollig



gewahrt. Reben Schmarz ersteint Roth pla die bobene, neben Weiß ale bie tiefere Seite des Dafeins und der Rraft, .... Uniweifelhafte Gi-Darftellungen werden in dem Museo Campana Leine, mitgetheilt. Dennoch dürften nähereriUnterfuching die Rummern: 43, 86 der Glasso L. ser. 9. Sala K. als solche sich erigeben. Micht inemiger Sala L. 46. Anfora. Donna assisa sopra sedia; alzante inella destra una corona di hondo, montre tione nella sinistra un piccolo oggatto bianco tondo. Innanzi a tei, cella mano sinistra, appoggiato sulle di lei ginocchia sta un Amore adolto guardando verso la corona, mentre nella destra abbassata tiene uno specchio. Accanto alla, sua sinistra vedesi un oggetto d'incerta forma. Dietro, la donna in alto, apparisce un busto con testa imberbe fregiato di larga benda; ed innanzi ad esse sono sospese le vitte. In Mitten biofer Borftellung erscheint bas Ei ber bachischen Mufterien allein benkbar. Ueber Das annotifche Ei nock Barthen zu Plut. Is. et Os. 32, p. 224. Oben S. 139. 183. we Aus bem, Schate des Museo, Campana hebe, ich noch folgende Monumente bervor: Classe I, serie 4, inc. 752. (Penebope mit. der Wollspindel. Oben 6, 174.) — Gl. I., ser. (1, 3. (Stord) S. 357, 2.) — I, 1, 34; 3, 56, — 'A. ser. 9. Sala G. 145. (Affen S. 113.). Besonders häufig erscheint die Eute, Rete in Berbindung mit bacchischen Borftellungen, zuweilen in der Dreizahl, auch mit dem Monile um den Hals oder mit dem Cpheukranz auf dem Ropfe. Man sehe Classo I, ser. 9, Sala G., nr. 32, 44, 48, 49, 154, 180, 242, 294. 313. 317. 319. Sala H. 130. 133. Classe II., bronzi, sez. VI. nr. 106. — Candelabri ... 23. Dben 361 # 1. - Der Sund (S. 413) in besonders merfwürdiger Hervorhebung: Cl. I, ser. 9. Sala G., pr. 110. 248. Sala H. 101. Ueberbieß fehr häufig in Berbindung mit den Amazonen, deren Kämpfe mit Berackes und Thefeus, und deren Zusammenhang mit Bacchus auf einer bedeutenden Babl von Gefäßen begegnen. Frosch: Cl. I, ser. 9. Sala G. 165; Sala H. 148. Oben S. 361, 4. — Maulthier: Cl. I, ser. 9. Sala G. 16. 21. 31. 65. 132. Sala H. 109. 123. 132 stete in dionysischer Berbindung. — Efel phallisch und als Zeichen tellurischer Fruchtbarkeit: Cl. I, ser. 4, 1069. Oggetti di bronzo p. 11. nr. 85. Oben G. 377. Nicol. Damasc. über die Bisidier bei Stobwus Vol. 2, 186. Meineke. — Had: Cl. I, ser. 9, Sala H. 215. Cl. I, ser. 4, 765. Dben S. 39, 1. — Schlüffel: Cl. I, ser. 9, Sala F. 4, 10 (Pythia und Hecuba). Dben S. 314. - Dionyfischer Frauenfchmud, befondere Cl. I, ser. 9, Sala L. 25. Specchi, 3. Oben S. 68. — Beiße Bolle: Cl. I, ser. 9, Sala H. 97. Dben S. 9, 1. — Geflügelte Bhallen: Cl. III. 348, nr. 14. 21. Dben S. 153, 1. - Bewegliche Ma & to auf dem Antlig einer etruscischen Grabdedelfigur : Cl. IV, son 8, 447. Dben S. 42. - Pfoche und Eros in Berbindung mit Aphrodite 1 Urania: Pitture romano p. 7. Oben S. 93. f. Ueber die La mpe Lucian. verw

hist. 1, 29. — Berschiedene Schreibweisen bes Ramens Douffeus: OLVTEVS (Cl. I. ser. 4, 877) OLVTTEV, (vasi Nolani, Sala K. 84), OLTEVS (Cl. I. ser. 9. Sala J. nr. 134). Oben S. 323. - Bohnen: Cl. III., ori argenti glittica Etrusca e Romana 1, 14, 33. Das lette Stud wird fo beschrieben: Corona di foglie di fava e d'ellera, con bacche stampate e fermagli con figure e rosette riportate in rilievo: il tutto costruito sovra una sottilissima lamina di ozo. Den S. 128. — Endlich verdient das bedeutsame und besonders baufige Gervortreten ber Runfgabl Beachtung. Go begegnen fünf Rrieger, fünf tangende Riguren, fünf Bferdeköpfe, fünf jonische Säulen, fünf geflügelte Sphingen, fünf Blumen, und auch Gegenftande verschiedener Urt werden in der Funfgahl mit einander verbunden. Für die Unwendung der Bentas ift überdieß Alexandria guinquevertex bedeutend. Die Stadt bes vereinigten Sarapis und Ifisfults (Arr. 3, 1.) ist die Künfbügelstadt, wie Rom septemplex. Dben S. 281. Jul. Val. Res geste Al. M. 1, 18. 29. Den funf Sugeln entsprechen die funf erften Buchftaben bes Alphabets, welche der neugegründeten Stadt Mauern und ihre fünf Quartiere tragen (Philo in Flaccum ed. Mangey T. 2, p. 525), und benen Spatere bie Ausleauna gaben: 'Alifardoog Badileig levog Aidg 'Enolyder (Enrider). Hier haben wir wieder das E von Delphi als bochfte Rahl, und das ftimmt mit dem pythiften Dratel, welches ben Gott von Sinope Apollo-Bater nennt, überein. Tacit. Ann. 4, 83. 84. Es ift ber hyperboreische Gott, unter beffen Stationen die Bontusftadt mit aufgeführt wird. Seiner phallischen Ratur entspricht bie dionpfische Bentas, nicht die vollkommene Sieben urgnisch-geistiger Natur. -Mit der Kunfzahl fteht Alexanders brigop Salula, entsprechend der bregguegia ber Dioscuren, die auch Alexander besonders verehrt (Itinerar Al. 90), in Berbindung. Pseudo-Callisth. 1, 13 mit Müllers R. 10. Tzetz. hist. 11, p. 268. -Ru Alexandria nimmt der Schlangenkult eine hervorragende Stelle ein. Jul. Valerius oder feine Quelle, welche den mpfteriofen Ramen des durch feine Gelebrsamkeit nicht weniger als durch feinen unglücklichen Tod berühmten Callifthenes an der Stirne tragt, enthält barüber eine Angabe, welche auf die oben S. 131. 140 besprochene Schlangenfütterung neues Licht wirft. 1, 29 wird bas Sepulcrum draconis ermähnt und hinjugefügt: Ejusque mos vivit et adhuc Alexandriæ religiosus est sub Penatium Deorum honore, et æstatis diebus suetus coli more religionis ejusmodi. Polentam ex tritico quod sit esui anguibus jaciunt, et coronatis optimatium mos est templum Herois scandere, cui talia scilicet anguina obsequio famulentur. Bergl. Herod. 1, 78. Serv. Aen. 5, 85. Derfelbe Jul. Valerius liefert für die Bedeutung der linken Seite einen werthvollen Beitrag, 3. 20: Quærit etiam (Al. a Gymnosophistis) quasnam in homine partes honoratiores esse existimarent? Lævas esse responsum est, quod

soll etiam oriens ex lievo dexiters um curiteulium exsequatori: tune quod promixio maribus ac femnis lævarum mage burlium existimareluk ettlætorum feminam "levi uberis primum alimenta præstare. Deosque levis humeris relicione destari. of Teges thisbs indicia dignitatis levas preferre. "Dergt. Phit Alexpensione Berbinduka ber Bottienenden mit') ben kertaen andierenten Gorallubnie vie bei Beudos Chuffifiettes und Bittate fich finden, feigt in bem Briligipat wie Ruster-"Hiring", bas beit leitenben Webliffen bilbet! " Que but alterta laribeifden Do-Milmeitten? Veren affprifche Berbandtfchift unverfennburbaff fenden wir von Exerter Itt der Inten Saire, Musko Campana, pletute etrusche in bier abne-Belitten Gelle: Ben G. 172912 Mebel Die Bebeutungnbin Ma unt ienns (C. 1288)"Herod. 1, 91, 1100 Chrao wegen berinkvistiek Mutter, bes weresthen Batere fenent Bifete fibad nied ber nillterlichen Rabne ebler ift woralichen wird. Bien &! 288. Witeber die Mutterbebentunge des hand es ifibien Goodis). Herbell 19122. Ael H.A. 7, 19.4 tuber vie praction tentoce & aren (60 388) Holdd. 1. 108. - Leber Die Beglebung Des Sie ein O gul ver Werendung der meltter-Thich Cibe (5.338) Marco Polo, viaggi pt 290. ed. di Venezial Siede intervatutta la gente (del Malabar) e dicono che questo famno perche sono di terra e alla terra debbono toinare, sieche per ciò non la possono troppo i onorare. Heber bert el'f o'l'ne a en Er ewebether (G? 140, 13 febet man Micalic Ain. moni. Firenze 1810 in fool, this 55. 2. Gut macher Gobele trantomas eiformigem Becher ein Pferb! Die Begtebung auf Apothebe iftinbet unverteinnet, und biefe Bebeutung init duch beit Efbeder auf bem Grabinenumbent won Lenden beigelegt werben. Bur Beftartung bienett bie Infchilften bei Munter, Biffdrung einer getechifchen Infchrift; G. 41; in welchem Bem Cobten, ale boch fer Builled bas dor Tor o Oxietz to Tyxeon VASP tugerufen wird. Dien Beglehung auf die Mitterienverheifung bes Ooibig o projede (Ragial Jede projedia veratichen mit Plut. Is. et Os. 79. hrentor nat Saondelis) if hier unverteinnbarg dagu über paft bie Eiform bes Bechers guitz besonders: - Ueber die Fortbauer bes Blaubens an bie meerberubigende Werkung des Dels (G. 97) Mofer, Batrist. Phantidfien 1, 46. Ueber Die weibliche Begiehung Des Dele, Hymh. Hom. in Vest. 3. 4 Ueber Die Ronigsgraber in ben Gumpfen von Babplon (G: 117). Arrian, Exp. Al. 7, 22! - Ueber bad feine Gewebe bes guranifchon Leibes (S. 314). Lucian verz hist. 2, 12. - neber Achilles Bemptus (S. 115,1). Lub! Ver. hist, 2! 22. - Heber Die Gottfichfeit bed Silentium (G: 335). Amm. Marcell. 21. 13. 4. Ueber Die Darftellung von Stillleben in Grabern "(Oben G. 335)! Gori, Mus. Plorentin. Gemmæ. T. 2. p. 52, verglichen mit ber Beschreitelung ver Philes bel Stard, do telluro Dea, Jones 1848; Si & fir just "I'lm' moeiten Bunde bon Dillers Quegabe, Baris 1855. - Uber bie Berhindung

der phallischen Bildung mit dem Greisenalter (S. 367), Origenes, philosophum, ed, Miller p. 144. Ueber den Mprthenfrang in den Mpsterien Tzetzes zu Cass. v. 1328, p. 1006 Müller. - leber den delphischen Omphalos handelt Wieselez in ben Ann. dell' Instit. 1857, p. 160-180. Diefer Auffat giebt mir ju einigen Bes merkungen Beranlaffung. Der Omphalos wird in ihm auf heftig bezogen und Symbol biefer Gottheit genannt. Darin liegen zwei Zugeftandniffe. Ginmal wird ber delphische Omphalos von Apollo losgetrennt, und überdieß bem mannlichen Berbande mit dem Beog narowog der weibliche mit dem ftofflichen Urmutterthum substituirt. Diese beiden Gage stimmen mit der oben G. 106-108 ausgeführten Auffassung vollkommen überein. Die Abweichung unserer Unsichten beginnt erft bei der weitern Frage, in welcher Personifikation wir jenes Mutterthum zu benten haben? 28. entscheidet fich für Beftia, obige Betrachtung für Themis-Gag, an der lettern Meinung halte ich noch immer fest. Sie wird burch verschiedene fcon von Ulriche Reifen und Forfdungen in Griedenland S. 78. 93 angebeutete Umftande unterftust. Drefte Gubne am Omphaloe, über welchen bas Fertelblut abfließt, zeigt, daß biefer ber Erde angebort, benn burch ben Muttermord ift die Erde verlegt, mithin tann Die Gubne und folglich ber Omphalus nur der Erde gelten. Ferner beißt es bei Euripides Jon 5, Plato. Staat 4, 5 auf bem Omphalos figend verfunde Apoll feine Gpruche; ba nun nach Aefchplus Eumeniden bas Drafel von Themis-Gaa auf den mannlichen Gott überging, fo ift ber Schlug unabweisbar, daß ber apollinische Omphalos ursprünglich der großen Mutter Themid-Baa, und nicht Beftia angehört haben muß. Drittene: ber Ausbrud I're ougalos ift vollig conftant, wie die Gfellen bei Miriche, G. 93, R. 61 barthun, Eorlas ougalos ohne Beifpiel, obwohl Beffia's Berbindung mit Delphi nicht geläugnet werden tann, vielmehr fur das pothifche Beiligthum ebenso feststeht, wie fur jedes andere überhaupt. Hymn. Hom. in Vest. et Mercur. 1. 3. 175 oupalos wird nun gwar gulent ale Bezeichnung bes Erdmittelpunktes gebraucht. Aber diese Bedeutung fest eine altere vorans, aus ber fie abgeleitet murbe. In bem ursprunglichen Ginne bezeichnete Tis eupalos bas Rultbild ber Mutter Erde. Daraus entwidelt fich Die Idee des Erdmittels punttes in folgender Beife. In bem Mutterthum liegt die Beugungebedeutung. Die weibliche weels gebort in diesem Sinne gu den Symbolen der Themie-Mpfterien. Das Zeugende aber bildet ben Mittelpuntt, und nimmt auch ortlich diese Stelle ein. Varro L. L. 7, p. 303 Spengel: Neque hic locus est terrarum medius, neque nester umbilicus est hominis medius. Itaque pingitur qui vocatur ή χθών Πυθαγόρα, ut media cœli ac terræ linea ducatur infra umbilicum per id quo discernitur, homo mas an femina sit, ubi ortus humanus similis ut in mundo; ubi onim omnia nascuntur in medio, quod terra mundi

media. Rad bemfelben Grunde liegt ber mundus im Cenfrum ber neugegrunbeten Stadt. Die mutterliche weits ift es alfo, welche dem Omphalos Die Bebeutung des Erdmittelpunftes beilegt. In Folge hievon wird auch ber approbitische Omphalos ju Paphos jum Mittelpunkt ber Erbe. Hesych. The oupalog. Bergl. Tacit. H. 2, 3. Serv. Aen. 1, 724. Themis-Gaa fowohl ale Approvite haben die Erbe ju ihrer ftofflichen Grundlage. Ihre wreis ericheint bemnach als Gentrum ber gangen Erdflache, mithin ber Omphalos ber bem gurauetor uogior crrichtet wird, ale uegougalog pig. Diefen Ericheinungen gegenüber fann Die Berbindung des delphischen Omphalos mit Themis-Gaa, Der ursprunglichen Dratelmutter, feinem 3meifel unterliegen. Aber auch die Giform, welche auf dem Ruvefer Bafenbild fo völlig ficher ift, erfcheint nun gang gerechtfertigt. Dem gebarenden uogior gevainelor entfpricht Richte fo vollfommen ale bas Gi, welches nicht nur ale uterus expositus bezeichnet werden fann, fondern die Geburt ebenfo aus fich bervorgeben läßt, wie dem Erdichoofe die tellurifden Organismen entfpringen. Da nun der Erde Mutterschoof die Geburt nicht nur begt und ans Licht fendet, fondern gulegt auch wieder in fich aufnimmt, und burch bas Bufammenwirfen beider Thatigfeiten Die Zeugung ewig jung erhalt, fo muß bas Gi Diefelbe Doppelbedeutung bes Gebens und bes Rehmens, des Lebens und bes Todes in fich verbinden. In der That wird der belphifche Stein ale Grabstatte bes Drachen Botho betrachtet. Der Omphalos felbst gilt als fein uvina, als Buthonos Borros oder tumulus. Hesych. Tostov Borros. Varro L. L. 7, p. 303. Sp. Auch Alexandria, die urbs quinquevertex, hat ihr Draconis sepulcrum ober Beroon, Dem bie Omphalusform um fo ficherer que gefchrieben werden barf, ale Beue Ummonius, ber Mexander-Bater, einen von ben Mafronen befondere verehrten Omphalos befag. Curtius 4, 31. Strabo 6, 1, 1, In ber Berbindung bes Drachen Butho mit bem Omphalos zeigt fich wieber jene Bereinigung von Schlange uud Gi, welche wir in einer großern Ungahl von Rallen nachgewiesen baben. Den auf G. 131 ff. nambaft gemachten Beifpielen reihen fich noch andere an. Gin etrustifdes Grabrelief bei R. Rochette, monum inédits pl. 26, fig. 2 zeigt auf dem Altar aufgerichtet bas bon ber Schlange umgurtete Gi, in berfetben Geftalt, wie wir es auf ber Munge bei Lajard, culte de Venus pl. 14. H. 11 gefunden baben. Das Opfer Iphigenia's, welches ben Gegenstand ber gangen Darftellung bildet, lagt feinen Zweifel barüber, bag bas Schlangen-Ei bier ju Artemis in berfelben Beziehung gedacht murbe, wie bas Delphifche ju Themis-Baa, andere ju einer cerealifchen Fortuna und ju Spgia. Aufgestellt in beiligem Schrein ericeint bas ovum anguinum noch auf einer zweiten etrustifden Afchenfifte bei Gori, Mus. Etrusc. 1, tav. 170. Duller, Archeol. S. 361, 5, wogu Wiefeler, p. 167 ale brittes Beifviel einen Cartophag bet

Wicar, tableaux statues etc. de la gallerie de Florence et du palais Pitti T. 4, Auf den Mauern Bombeignischer Saufer wird mit bem pl. 11 bingufügt. schlangenummundenen Salb-Gi Mercur verbunden. Avellino, bulletino Napoletano, serie antica 1, p. 11. Auf andern feben wir es umgeben von den beiden Laren, wie zu Delphi von den beiden Adlern (Museo Borbon, T. 9, tav. 20), auf den Dengren ber gens Eppia und Rubria von einer Doppelherme. Eckhel, Doctr. T. 5, p. 296. Wieseler, p. 168. Der Duglismus ber Rraft nach ihrer ichaffen-Den und ihrer gerftorenden, ihrer Licht- und ihrer Rachtfeite ift es, ber Die Berbindung dieser Doppelgestalten mit dem mutterlichen Omphalos veranlagt und beherrscht. So gehen Ledas Sohne in der Zweizahl aus bem Mutterei hervor, wie auch zwei Drachen als Schlangenhuter erscheinen. Gegenüber biefer Grundidee ift die perfonliche Bestimmung der Muttergottheit, welcher ber schlangenumgurtete Omphalos der angeführten Bompeianischen Mauerbilder angebort, nur fefundarer Bichtigfeit. Neben Besta laffen fich auch andere Mitbewerberinnen benten (oben S. 149), wenn wir es nicht vorziehen, dem Symbol eine felbst ftandige Geltung beizulegen. Ift die Mutterbeziehung des belphischen Omphalos unbestreitbar, so barf barum die Erhebung deffelben zu apollinischer Bedeutung nicht in Abrede gestellt werden. In der Uebertragung des Drafels von Themie-Gaa auf den vaterlichen Gott offenbart fich der Fortschritt von dem Pringipat des mutterlich-stofflichen zu dem des mannlichen Lichtpringips. Jenes erscheint als überwundene Religionestufe, die nur noch in untergeordneter Stellung -Anerkennung findet. Ueber den Tellurismus bes Omphalos ragt jest der Begrunder eines höhern Rechts, die Lichtmacht Apollo hervor. 36m ftammt feine Macht von dem höchsten Reus (Aen. 3, 251. Serr. Aen. 1, 24. Aesch. Eum. 19. Soph. Oed. R. 151), nicht von der Urmutter Themis, obwohl auch er dem Leibe nach dem Weibe entsprungen ift und von den Erinnpen bei Aefchylus an Diesen feinen mutterlichen Ursprung bedeutsam erinnert wird. Daber erscheint der Omphalos zuweilen unter des Gottes Küßen. Müller, Archeol. S. 361. 5. Bereine mit Apoll gebt er nun selbst in Apollinische Ratur über. Das Mal der Urmutter Erde wird Attribut des mannlichen Gottes, wie der ammonische Omphalos des Zeus. Die ursprünglich mütterliche Beziehung des delphischen Kultsteins ist nicht die alleinige. Wenn Wieseler sie im Lichte solcher Ausfcblieflichkeit barftellt, fo ift er nicht weniger im grrthum, als Bene, welche über der paterlichen Berbindung mit Apollo und Zeus die mutterliche mit der Erde unberücksichtigt laffen. Nur fraft seiner apollinischen Natur kann der Omphalos bem Muttermörder Dreft Schut gewähren gegen der Erinnyen Berfolgung. Der weibliche Busammenhang bes Gi's tritt bier gang in den hintergrund. Dem Erdrecht enthoben wird es jest mit apollinischer Lichtnatur bekleidet, das Adler-

paar felbst erhalt hohere Jovialbeziehung. Schol. Pind. Pyth. 4, 6. Schol. Soph. Oed. R. 475. Schol. Eurip. Or. 330. Schol. Luc. Saltat. 38. In Dieser Erhebung ift ber Omphalos nicht mehr bas ftoffliche Urei, welches alle Geburten in die Belt des Berdens bineingebiert, fondern dasjenige, welches ben Uebergang aus dieser hinaus in die des Seins vermittelt. Es lagt fich nicht verfennen, daß auf den beiden etruscischen Grabreliefs dem ichlangenummundenen Ei biefe lettere bobere Beziehung beigelegt worden ift. Iphigeniens Opfer kann als Sartophagbild feine andere Bedeutung haben ale bie, jenen hohern Myfterienhoffnungen, die dem Gingeweihten nach dem Tode die Aussicht auf nova salutis curricula eröffnen, jum bildlichen Ausbrud ju bienen. Gin Tag fieht das Madchen fterben und jum Licht aufbliden. Ale verloren beweint es bie Mutter, aber gerettet ift es ju höherem Bereine durchgedrungen. Der Tod felbft permittelt die Geburt in ein gottlicheres Dasein. Was wir Leben beigen ift Tod, mas Sterben Leben. Der gleiche Gedanke liegt in dem Gi, der eben badurch mit dem Opfer der Agamemnone Tochter in den engsten Berein tritt. Sombol und Mythus verbinden und erlautern fich. Die archeologische Erflarung hat fich auch bei bem eben besprochenen Sartophagbilbe begnügt, den Begenstand der Darftellung felbft festzustellen, und allen Ginzelnheiten die richtige Beziehung ju dem Gangen juguweisen. Die Sepulcral-Bedeutung ift gang außer Frage geblieben, die archeologische Aufgabe daber nur gur Balfte gelodt. Indem man die Monumente von ihrer urfprunglichen Bestimmung ablorte, trat die Runerarbedeutung gang in den Sintergrund. Die Runftarcheologie hat fich badurch um die besten Früchte ihrer Bemühung gebracht. Gin noch wenig betretenes Feld eröffnet fich ber Forschung. Die Schwierigkeit der Aufgabe barf nicht jurudichreden. Das Biel ift gestedt, ber Breis jeder Unftrengung werth.

# Darftellungen der Cafein.

Beatter of the Enfel 1. Grundrif bes Columbarium an ber Via Latina. - Frontanficht ber Aedicula. — Denusdarftellung bes Friefes. — Rach ber von Campana, Illustra-Lione di dine sepoleri Romani, Roma 1841 beröffentlichten Abbildung. — Siebe Tifel 2. Der rubenbe Denie aus Dem Columbartum ber Billa Benffild. Rach der Abbildung des Carlo Ruspi in den vereinigten Sammlungen gu Dilinchen! Stehle bben G. 301. ... Der feitftechtenbe Donne auf dem marmornen Rundaltar des Museo Pio Clementino. Rad Visconti, Museo Pio Clementino. Vol. 4, tav. 36. a Stebe oben S. 903. - Caineo bee Dufeum Plorentinum, das von zwei aufgerichteten Drachen gehaltene Gi mit der Umschrift YFIA. Rach Gori, Museum Florentinum, vol. 2. tab. 23. flo. 4. Grebe oben S. 138. Canopus auf einer Gemine bes Museum Florentinum. Rad Gori, Museum Florentinum, Vol. 1. tav. 59. fig. 2. Chebe oben G. 189." male at Son auf ma graften a send Lafel' 3. Grabbith and bem Columbarium ber Billd Banfitta. Die bief Dege Mitch-Efer. 3" Rad bee Abbilbung bee Carlo Rubyl in Den bereinigteit Guilmlungen gu Munchen. — Siehe been S. 3. - Die großen Bufer ber Unterwett? aus bem Cool Biggiantie. Rach Dito Jahn, Die Bandgemalbe Des Columbarium in ber Billa Pamfili, Minthen 1857, Cafel 7, Fig. 21. Giebe oben G: 304. Tafet 4! Bafenbild eines Bulcenter Balfamarfum. Gigeburt. Rach bet Abbilbung in ben Annali dell'Instituto di correspondenza archeologica, Vol. 22. tavola d'aggiunta 4. Siehe oben S. 86. - Fragment eines Glasgefages, ber Sitget der Capitolinischen Spiele als Affeins. Rach Buonarotti, osservazioni sopra alcuni frammenti di vasi antichi di velro ornati di figure, trovati nei cimiteri di Roma. Firenze, 1718. Siebe vbeit S. 234. An anna an man an man an man a and commenced and applicable and the control of the ·m Min - House in - 健 grad in the Maria Hara and the Aria and the Arman in Haral and the 54 One sublicid is the relation to <del>influire n</del>asi yak yan alikasi layulak la But he statement in the state of the state of the on 566 Me Williams I. Gratia More organic dell'aka etchic (C. 12 agresse e-5 in material relation and an efficiency of a section of a section of the contemption of the contempt of the con APPRING COST & THE SECTION OF SECTION SECTIONS.

## Uebersicht des Inhalts,

Erfte Abhanblung. S. 1-297.

### Die drei Anfterien-Cier.

- S. 1. S. 1-27. Beichreibung des Grabbildes auf Taf. 3. Die Gier und ihre Doppelfarbe. Beispiele berfelben Berbindung auf Denkmalern und bei Schrift-Rellern :— Ihre Bedeutung. — Das doppelfarbige Ei und der Kranz in den bacchischen Mystevien.
- S. 2. S. 27—38. Das Ei als Zeichen baechischer Initiation auf Grabbentmalern. Betrachtung ber einzelnen Monumente, insbesondere eines noch nicht veröffentlichten Marmorfragments von Runchen, eines Grableuchters des Karlsruher Museum, eines Bulcenter Balfamarium.
- S. 3. S. 38-48. Betrachtung des Sarkophages von Santa Chiara. Besteutung des Gies im Mythus non Protestlaus und Laodamia.
- S. 4. S. 48—64. Aufgählung der Gierfunde in alten Grabern. Gier aus gebrannter Erde. Fofisellung der Bedeutung der torra cotta und ihrer Beziehung ju der physischen Grundlage der bacchischen Gottheitsnatur. Betrachtung des Erzes in seiner Beziehung zu Dionpsos, Achill und als Grabmaterial.
- S. 5. u. 6. G. 64-75. Dionpfiches Frauenleben. Bedeutung deffelben auf Grabvorstellungen. Insbesondere Schleier, Monile, Mantelfpangen.
- 5. 7, S. 75-85. Bedeutung des Mondes. Beziehung deffelben zu dem bachischen Gi, zu den Muttergottheiten und zu dem Beibe im Allgemeinen.
- S. 8. 6. 85—114. Bedeutung der Lampe auf dem Pamfilischen Grabbilde. Berhältniß derfelben ju den nöchtlichen Dionpsosseiern und zu dem Mond. Del und Salz in ihrer kultlichen Bedeutung. Betrachtung der einzelnen Monumente und Mythen, in welchen die Lampe bedeutsam hervortritt, insbesondere der Pfpchesel. Feuer und Licht in den verschiedenen Stusen ihrer Reinheit. Mysterienbedeutung. Berbindung des Eis mit dem Lichtprinzip. Omphalos und Phonix-Ei. Fortsschritt von der Stofflichkeit zur Unstofflichkeit das Prinzip der menschlichen und der religiösen Entwicklung.
- S. 9. S. 114—122. Der Mond in seiner Todesbeziehung, besonders in der Gräberwelt. Die Berbindung von Berden und Bergeben in dem Monde und in der lunarischen Sphare. Die himmlische Erde als Bindeglied zweier Belten in den Mpsterien und den Gräbern. Mondthiere, besonders der Affe in seiner Sepulcralsbedeutung.

- S. 10. S. 122—129. Busammenstellung und Besprechung noch weiterer Eismonumente. Die Incischen Eimutter.
- S. 11. S. 129—146. Fortsetzung. Die Berbindung des Gis mit Hygia, mit der Schlange, mit Aesculap. Betrachtung des Gis auf mehrern Grabmonumenten. Das Gi des Heracles-Chronos. Mpftexien- und Lustrationsbedeutung. Palingenefie.
- S. 12. S. 147—159. Das Ei auf drei Bompeianischen Wandgemalden. Berhältniß deffelben zu Fortuna und dem hütenden Schlangenpaar. Stellung des männlich=zeugenden zu dem weiblich=empfangenden Prinzip. Gegensatz der Ruhe und der Bewegung.
- \$. 13. S. 159-165. Rachweisung beffelben Gegensages in den Begriffen sanctum sacrum, isoov odiov.
- S. 14. S. 165—184. Berbindung des Rechts mit dem weiblichen Naturprinzip und dem Mutterthum des Stoffs. — Nachweisung dieses Zusammenhangs für eine Reihe von Muttergottheiten, besonders für Isis, Den Syria, Aphrodite. — Bedeutung der hand, der Finger, der Bürfel, der linken und der rechten Seite.
- §. 15. S. 184—200. Fortsetzung der Betrachtung des Rechts in seiner Berbindung mit dem weiblichen Naturprinzip. — Das Recht als stoffliches Naturgesetz. — Jus naturale der aphroditischen Naturstuse. — Insbesondere von der libertas als Gesetz des stofflichen Lebens, der hylischen Götter, der dionysischen Religion.
- S. 16. S. 200-216. Fortsetzung der Betrachtung des mutterlichen Rechtsprinzips. — Das Recht als cerealisches Gesetz. — Seine Verbindung mit Ceres, Demeter, Moneta, Bona Dea. — Natur des prätorischen und ädilicischen Rechts.
- S. 17. S. 216—220. Fortsetzung der Betrachtung des mutterlichen Rechtsprinzips. Die Gynaitokratie dargestellt in ihren Grundzugen und im Gegensatz zur potestas bes romischen Baters und zu dem ftaatlichen imperium.
- §. 18. S. 221-228. Die Gier des Circus, Erläuterung ihres Busammenhangs mit der Bedeutung der Spiele. Cassiodor, Var. 3, 51.
- §. 19. S. 228—243. Fortsetzung. Die Heiligthumer und die Kulte des Circus in ihrem Zusammenhang mit der Bedeutung der Gier. Besonders von der Berbindung der Spiele mit dem Baffer und mit den Todtenfeiern. Bedeutung ihrer Darstellung auf den Sarkophagen.
- §. 20. S. 243—254. Fortsetzung der Betrachtung der Circusspiele. Inds besondere die bei denfelben vorherrschenden ungeraden Zahlen: Drei, Fünf, Sieben. Erläuterung der Dreizahl. Anwendung des gewonnenen Resultats auf das Pamfizlische Grabbild.
- S. 21. S. 255—269. Fortsetzung der Betrachtung der Circuszahlen. Bedeutung der Fünfzahl. Anwendung auf die Grabvorstellung.
- §. 22. S. 269—278. Fortsetzung der Betrachtung der Circuszahlen. Das Alter der Einführung der Hebdomas in die Circusspiele. Ihre heiligkeit, ihre Berbindung mit Apollo, ihre Anwendung auf die Tagseier.

- S. 23. G. 278-287. Fortfetung der Betrachtung ber Circuszahlen. Ent- widlung der Beboomas in ihren verschiedenen Bedeutungen.
- S. 24. S. 287-292. Anwendung der gewonnenen Resultate auf die Siebenzahl der Sitcuseier, und auf die Funerärbedeutung der Spiele überhaupt.
- S. 25. S. 292—297. Bedeutung der Farben des Pamfilischen Grabbildes. Jusbesondere die Berbindung von Beiß und Roth in ihrem Berhaltniß zu Beiß und Schwarz und in ihrer Mysteriengeltung.

#### Aweite Abhandlung. S. 301 - 412.

#### Ocnus, der Seilflechter.

- S. 1. S. 301-307. Busammenftellung der Denkmaler und Zeugniffe.
- §. 2. S. 307-315. Feststellung der Bedeutung des Flechtens und Bebens, der Gespinnfte und des Seils.
- S. 3. S. 315—318. Bedeutung der Sumpfpflanzen in der alten Naturreligion; die ultronea creatio und ihre Heiligkeit.
- S. 4. S. 318-325. Fortsetzung der Betrachtung der Sumpfe und Sumpfpflanzen mit befonderer Beziehung auf Aegypten, das heimathland des Ocnussymbols.
- pflangen. Ihre Gleichstellung mit den menschlichen haaren und beider Beziehung zu hetärischer Geschlechtsmischung.
- §. 6. S. 328—341. Fortsetzung der Betrachtung der Sumpfe und Sumpfspflanzen. Nachweisung ihrer Heiligkeit in Mythen, in Rultgebräuchen und in der Berbindung mit einzelnen Gottheiten. Anwendung dieser Ansichten auf das Seil des Ocnus.
- S. 7. S. 341-347. Der Mantuanische Ornus. Rachweis der Idendität seiner Gottheitsnatur mit der des Seilflechters. Betrachtung des Namens Bianor und seiner Beziehung zu der heiligkeit der Gumpfe.
- S. 8. S. 347-349. Siftorische Berbindung Bootiens mit Mantua; die Cadmeer im Norden Italiens.
- S. 9.: S. 349—354. Ocnus-Auonus. Ethmologie und Bedeutung bes Wortes. Berschiedene Umgestaltungen und Bendungen des Sinnes nach ihrem innern Zusammenhang.
- §. 10. S. 354—361. Die Auguralbedeutung des Königsreihers Ocnus. Busammenhang derselben mit derjenigen des Seilflechters. Religionsbedeutung der Sumpfvögel, insbesondere der Reiher und Störche. Ihre Namen als Bolksnamen, insbesondere Belasger, Thrrhener, Rutuler, Ardeaten.
- §. 11. S. 361-370. Fortsetzung der Betrachtung einzelner Buge der Ornusbilder. — Das Greisenalter des Seilflechters. — Bedeutung und Zusammenhang desselben mit der Grundidee des Ornussymbols.
  - S. 12. S. 370-373. Uebergang ju der Betrachtung des zweiten Saupttheils

ber Ocnusdarstellung, ber nagenden Efelin. — Gegensatz bes schaffenden und des auflofenden Prinzips. Bedeutung bes fichtbaren Seilendes.

- §. 13. S. 373-374. Die Bedeutung Des Gfele.
- S. 14. S. 374-377. Fortfetung. Die phallifche Bedeutung des Thieres.
- S. 15. S. 377—379. Fortsetzung. Berbindung Des Esels mit Briapus, Silen, Dionysos, Bulcan, Midas, Besta.
- S. 16. S. 379—382 Fortsetung. Berbindung des Esels mit Apollo hyperboreus und mit Artemis. Der Esel bei Schihen, Carmanen, Indern,
- S. 17. S. 382—386. Fortsetzung. Die Religionsbedeutung des Efels bei Phoniziern, Juden, Affprern, Capptern. Seine tophonisch-bose Ratur.
- S. 18. S. 386-389. Fortsetzung. Die typhonische Bedeutung des Efels in einer Reihe mythologischer Bilbungen nachgewiesen.
- 5. 19. S. 389-392. Anwendung den gewonnenen Anfchauung auf das Denns- fymbol. Bedeutung des weiblichen Geschlechts der nagenden Efelin
- 5. 20. S. 392-394. Gegensat des flechtenden und des verschlingenden Bringips. — Der durch die vereinte Arbeit beider hervorgebrachte ewige Fluß ber erfcheis nenden Belt.
- S. 21. S. 395—400. Aufnahme des Ocnusspmbols in die Graber. Ser pulcralbedeutung deffelben. Ocnus als Bußer der Unterwelt. Seine Berbindung mit den Danaiden. Erläuterung des Danaidenmythus und ber in ihm enthaltenen Mysterienidee.
- S. 22. S. 401—407. Gegensat der Borftellung des Grabfrieses mit jener des Giebelfeldes der Aedicula, des in der Unterwelt buffenden Ocnus mit dem geweister Chiron im Leierspiel unterrichteten Anaben Achill, des ungeweisten mit dem geweister Leben. Achills Sepulcralbedeutung.
- S. 23. S. 407-409. Beitere Entwicklung Dieses Gegensages. Die Unterwerfung des Tellurismus durch die apollinische Lichtnatur.

Rachträge. Hervorhebung einiger im Museo Campana beschriebenar Grabste staffe. — Ueber den Delphischen Omphalos. — Das Ei in Berbindung mit dem Opfer. Iphigenia's.

## Sach= und Wortregister.

Absinthium 285, 3. 21600118 334. Acis 331. Acca Larentia 335. Mch 331. Achelous 54. Moillens 14. 27. 34. 56—58. 73. 79. 115, 1. 117. 146. 153. 164. 178. 207. 234. 280. 358. 402 f. 406. 417. Acheron. 368. Not 254. 268. Adomis 151. Aequitas 171 f. 182. Aedilen 256. 311, 1. Megypten 332. 340. Aenea libra 213. Affe 113. 415. anivorov. 163 f. 337, 339. Alemeon 70. Alexandria quinquevertex 416. Mgus 323. Mfaterni 323. Almo 823. Alopekos 379 f. Alpha 344 f. Alpheus 232. 234 f. 323. Microminian 280. Allyattes 257. Amata 195. 4. Amazonen 63. 66. 71. 72. 115. 309, 8. 397 f. Anagnia 233. Anchises 868. Angerona: 334. Anius 368, 369, 1. Anio 117, 368. Anna 133, 166, 362 f. 367. Annus 367 f. Anxurus 189 f. 230. Apaturia 44. 45. Aper 83. Approbite 5. 19, 4. 44, 45, 66, 81, 93 f. 101, 148, 156, 166 f. 186 f. 308, 313, 327, 333, 336, 340. Apia 83. Apium 83. Apollo 58. 103. 106-110. 272 f. 379 f. 386 f. Aqua 153. Ar 113, 2. 117. 142, 2. 330. 345. 355. 383. Ara 230, 4. 290, 1. Arabia 187.

No right or the

Arachne 310. Aratrum 309, 8. Arca 35. Arcanus 230. Arthemorus 240. Ardea 355 f. Ariabne 29, 1. 53, 59, 66, 88, 130, 312. Ariftobulus 274. Arfaphes 152. 344 f. Artenis 379 f. Αρχή 344 f. Astrabacus 379 f. Asteropaios 171, 2. Afträa 168. 21ini 208. Mtalante 201. Athene 115, 180, 285, 314, Augeas 350 f. Augeas 351. Muge 290, 1. Augurium salutis 140. Autolycus 5. Auxesia 70. 97. 350 f. Αυξίτης 351. Azan. 240. Babylon 187. Balearen 187. Badftein 62, 2. Baume 50. 160. Beine 336. 337. 387. Bernftein 60. Berntus 176 f. Bewegung, Prinzip der Schöpfung 226 f. 269. 367. 393. 282 f. Bianor 342 f. Binfenmanner 52. 201. 339. Bipennis 158. Blau 292 f. Blei 376. Blindheit 328. Bodincus 341. Bobenlofe Gefäge 396, 1. Bohnen 128. 416. Bolivnos 387 f. Bona Dea 209 f. Bovillæ 167. 362. Briareus 176. Bruberpaare 16. 225 f.

Brufte 183.

: 3

Cabmeer 347. Calva Venus 326. Capitolini ludi 234 f. Caprolina 195. Censur 257. Ceres 203 f. 222, 227, Cerus 342. Charon. 57. 82. 83. 329. 363. Chæriclea 171, 2. 275, 3. Cheirogonia 174. Chiron 176, 178, 182, 310, 311, 402, Cinpras 187. Circusspiele 52. 221 f. — Tobtenfeier 240 f. 288. — Litteratur 244. — Die Gircuszahlen 244 f. — Stätte ber Freiheit 193. Cista 27. 126. 221 f. Confus 229. 230. 241. 342. Corinth 188. Cumæ 387. Cupavo 358. Cupra 212. Cybele 229. Cyprus 187.

D mit L wechselnd 176. Daita 37. Δάχτυλος 176. Dactyli 178 j. Dania 70. 97. 119. 215. 351. Danaiben 61. 397 f. Dani 391. Dedicatio templorum 279. Telfine bes Gircus 221 f. 237. Demeter Beduogooog 203 f. Demetrier 391. Deo 170. Deus Christianorum onocoitis 387. Diana 311. Dictynna 309. Dies cæptus pro completo 280. - Criticus 281. Dikaia 170. Digitus medicinalis 177, 181, 1. Digitii 178 f. Dionnsos, Berhältniß zu bem Beibe 27-30. 40 f. 65. 66. 72. 199 — zu weiblichen Gott= 40 f. 65. 66. 72. 199 — zu weiblichen Gottsbeiten 65. 80. — Gestlügelt 31, 6. — Sumpfsebeutung 35. — Enorches 36. — Phalsisch 41. — Sterflüßig 41. — Berhältnig zu andern Kulten 42. — Φλεών, Phuphluns 50. — Νυκτόλιος, Λαματής 55. — Mondmacht 76 f. — Nάchtliche Keier 86 f. — Λικνίτης 197. — Liber Pater 198. — Έλεν-βέριος 198. — Bebeutung sür die Demostratie 198 f. — Auxites 351. — νης 320. — Estentibut 377 f. — Wassermacht 64. 55. — Prosomos 63. — Kampf mit Possedon 168. — Feuermacht 55. — Selios 58. 294. — Sol in nocturno hemispherio 42. 103. Sol in nocturno hemispherio 42. 103. 249, 2. 293. — Psyche Dionysisch 95, 2. —

Frotisch 80. 88. 415. — Berhältniß zu Berssenis, Apoll, Achill. 58. 79. 85 s. 102. 107, 1, — Zu Vulcan 378 s. — Hebon 142. — Pracht ber Feste 88. — Mysteriens bebeutung 44. 74. 75. — Melanaigis 44. Dioseuren 14. 24, 4. 146. 225. 311. Diomed 358. Dipsaben 141. Discus 40. 124. Acquests 180. Docana 311. Doliens 368. Doppelsiöte 146. Dos 188. Treich 251. 259. Dreizahl 179 — in bem Circus 244 s. 247 s. 267 s. — Diompsisch 247, 1. Dreizahl 65. 258.

Echelus 234.

Keylpen 160. 176.

Che cerealisch 29, 3. 202, s. — Dionysisch 75 — Mugustäs:Gesete 169. 188.

Ei. Doppelgesärbt 4. 5. 294 f., bei Plutarch Symp. 2, 3. S. 11. — Eimanust 14. 85. 134. 140. 223. — Ei und Henne 12. — Urei, Bedeutung 13. — In den orphischen und phtbagorischen Lehren 11. 20. 291, 2. — Der Dioscuren und Molioniden 14. 24, 4. 228. — Cierhülte 148. 191. 192. — Der Mondrauen 24. 82. 83. — Beziehung zu der Racht 119. 120. — Jum Bollmond 81, 1. — Eidrut 105, 5. — Bom Kholus berabhängend 83. — In den Molioniden 50. — Eihästen als Horn des Himmels und der Grde 20. 270, 2. — Eidrute 38. — Ausgebrannter Erde 50. — Mit Tänien geschmücht 83. — In der Dreizahl 85. — Eilustration 49. 132—134. — Der indischen Kosmogonie 20. — Der ägnytischen 20. 39. 183. 270, 2. 415. — Der "hönigsschen 20. — Der Gallier 134. 135, 1. — Des Alsclepius 22. 137. — Des Molionides Unorches 22. — Der Hollier 134. 135, 1. — Der Artemis 419. — Der Besta 419. — Der Artemis 419. — Der Besta 419. — Der Dea Spria, Leda, Demeter 23. 82. 222. — Des Herackes-Chronos 25. 110. 144. 365. — Des Herackes-Chronos 26. 110. 144. 365. —

miment von Kanthus 128 f. - Auf fretischen miment von kantinus 1281. — Auf renigen Münzen 129. 130. — Auf Canopen 183, 2. — Im Circuis 221 f. — Auf Canopen 183, 2. — Huf Pompeianischen Häufern 419. — Ehesymbol 29. — Justammenhang des Eis mit der Flügelbilzdung 31. — Theilnung mit einem Haare 21. 183, 2. — Duelle der Saluis 134. 140. — Symbol ber Fülle und bes Reichthums 157.-Symbol der zeulle und des Neichthums 15%.— Bild der Kahlseit 192, 1. — Berbindung mit der Schlange 137. 140. 143. 147 f. 155. 418 f. — Als Trinfbeder 40, 1. 417. — Aus dem Munde 143. — Prinzip der Ruhe 154. — Mittelpunkt der Myste-rien 291. 295. — Beziehung zu höberer Wiedergeburt 43. 109. 139. 291. 419. Gleich-coftende Europale 124 geltende Symbole 124. — Gileithpia 308. 309. 311. 312. 315. Gilf 54. Einzahl 116. 246. 264. 277. 284. Elis 216. 259. 351. Empuse 387 f. Engonafi 339. Ente 33. 360. 361, 1. Epeus 380. Epictesis 32. Epidius 83. 331. Epona 83. Eporedia 83. Equus 153. 173. Grbe, gebrannte, 50 f. 61, 2. 62. 63,1. 70, 6. -Berhältniß zu sanctum 163 f. — Sixend 190. 338 f. — Des Weibes Urbild 202. — Mutterschook und Tobesstätte 64. 391, 1. -Der Sprache 211. — Sielle des Heils 133. — Der Sprache 211. — Simbildich darge-stellt 61. 119. 339. 397 f. — Befrucktet durch Delphi 518 f. — Uranische 76. 77. — Sitzenb verehrt 338. 417. Erbichwamm 141, 1. 336. Erichthonius 336. 372. Eridanus 341. Erinnyen 217. 312. Eriphyle 70. Gr3 56, 4. 57, 58, 62, 180, 212. Gr3ton 213. Έρωδιός 354 f. Giel 373 f. 409. 415. Gteofreten 180. Etrurien 187. 237. Eucheir 174. Eupalamus 174. Euripus 238. Euripides Grabmal 226, 2. Excitare 160.

Factel 55. Falacer 228. Farbenwechfel 226 f. 413. 414. Fascinus 27. 41. 51. 57. 59. 82. 87. 88.

101. 102. 127, 3. 148, 1. 151. 153. 156. 157. — Geflügelt 153, 1. 160, 2. 178. 188. 223. 249. 320. 379, 3. 374 f. 381. 333. 345. 359. 368, 1. 415. Foß 305. Fatum 206. 312. Fauna Fatua 210. Feigenbaum 5. Feronia 189 f. Fener 54. 62. 89. 101. 103. 104. 107. 108. 229 f. Fides 198. Fidonia 189 f. Fijo 54. 56. 364, 3. Ringer 174. 176 f. 333 f. Flamen Dialis 195. 254. 294. 337. Flügel 31. Fortuna 148 f. Form 283. 390. Freilasiung 189. 191 f. 196, 4. 328. Freidg 33. 129. 322. 361, 1. 415. Füng 29. 107. 114. 115. 179. 245 f. 247, 1. 255, 416, Fünfgeburt 261, 1. Fünfzehn 82. 258. Fulica 355.

Haar 190. 326. Habin 144, 2. Hammer 365, 1. Hamb 171 f. 310 f. 361, 1. Harmonia 69. 103. 182. 211. 282. 285 f. Harmocrates 326. 333. f.

Hypermnestra 397.
Hypnos 6.

Jacchus 152.
Sabrežnaget 181.
Janus 181, 1.
iepóv. 159 f.
Ilios 186, 1.
Sillyrien 348.
Indus 321.
Ino 5. 112. 154, 3.
Sniet 332.
Jo 84.
Jonier 349. 354.
Sofeph 257.
Joxiden 34. 329.
Iphimedea 321. 395.
Sjiš 16. 50. 61. 90. 112. 150, 1. 159. 170 f.
183, 2. 321. 329. 371.
Isodoóur 367.
Suben 269 f. 383 f. 387.
Juncus 316.
Juniter Liberator 193.
Jus, Quiritium 208. — Naturale 184 f.
Terræ et seminis 219.
Justitia 166 f. — in bellis 214.
Juventas 152.

Ramarina 142, 365. Rarneen 275. Rarnus 201. K6ραμος 53, 312. K1λλος 380. K1λλο 387. Rimmerier 9. Ropf 285. Kρατος 344. Rriŝ 124, 175, 1, 226, 282. Rreuz 192. 311. 391. Κτέις 51. 61. 101. 126. 129. 418. Κτέις 51. 65. Κτίρου 12. 65. Κτίρου 112. 325. Κτίμα 117. 142, 2. Ruj 90. 129. 167. 351, 3. 352. Κγρselos 128. Κγrene 275. 349.

L mit D wechselnb 178. La 117. 189. 190. 191, 3. 323. 332. 357. 383. Lac 52. 176. 177. 182. 183. Lacedæmon 357. Lacedæmon 309. Lacinia 309. Lacinia 309.

Lala 364.

Lamia 187. 388. 415.

Lamia 157.

Larisa 53. 332. 357. 1.

Leda 23, 5. 34. 332.

Leleger 357.

Lemios 104. 367, 4.

Leuce 56. 73. 81. 332.

Leucomantis 72.

Leucomantis 72.

Leucomantis 72.

Leucomantis 72.

Liyopav 196.

Libertus 192.

Arthopos 197.

Aryopav 196.

Ligurer 273, 1. 358. 382, 2.

Ligyer 197. 273, 1.

Arwiczy 197.

Limus 322, 2.

Littyerses 376.

Lityerses 376.

Lityerses 376.

Lixus 237.

Locrer 187. 327. 358.

Aryos 206.

Lotis 331.

Lotis 34. 40. 125. 321, 3. 322, 2. 325. 328.

329. Lala 364. Lotus 34. 40. 125. 321, 3. 322, 2. 325. 328. 329. 329. 83. Lunus 56. 76 f. Enfration 8. 182, 183. Luteus 294. Lucien 31. 116. 123. 130. 216. 332. 391, 2 Lybien 237. Lyra 58, 6. 182. 246. 277. 285, 3. 290. 402, 2. 404, 7.

Maia 351, 1.

Malacus 333, 1.

Manes 63, 2. 174. 175.

Maneroti 336.

| Mann 264, 2. Mantesspangen 70. 311. Manto 342 i. 347 f. Mantua 232. 341 f. 347 f. Mare 142, 2. Mara 142. 153, 4. Marica 142, 2. 340, 1. 359, 3. Marsyas 198. Maske 40. 43. 415. Matuta 194.                                                                                                                      | Mamon her Dings 244                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Mantalfianren 45                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Namen ber Dinge 211.<br>Nanus 359.<br>Nar 347.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Mantelliques 20' 24'                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Nanus 559.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| meanteilpangen 10. 311.                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Nar 347. Raturbetrachtung ber Alten 60. Nauplin 378. Nephthys 325. 333. 384. Rein 254. Riobe 198. 280. 369. 405. Nove 99. 103. 104. 3. 252. 285. 343                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Manto 342 †. 347 †.                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Naturbetrachtung der Alten 60.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Mantua 232. 341 f. 347 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Namplin 378                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Mare 142, 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Nanhthye 325 333 384                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Mara 142 153 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Mephurys 323, 303, 304.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Mara 142, 100, 4,                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Meun 254.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Marica 142, 2. 340, 1. 359, 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 98il 320 f. 324.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Marsyas 198.                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Niobe 198, 280, 369, 405.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Maste 40, 43, 415.                                                                                                                                                                                                                                                                                               | νοῖς 99. 103. 104, 3. 252. 285. 343. 9tiije 50. 128.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Matuta 194.                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 92556 50 198                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Mayor 154 RO 1 207                                                                                                                                                                                                                                                                                               | really our ray.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 27 THE TOTAL OF LANGE 442                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1.3.4.9.4.4.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Manufiner 288, 380, 413, 413,                                                                                                                                                                                                                                                                                    | O 9 M.S. 4 4 9 M. 10 999 979 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Matuta 194.<br>Mauer 154. 60 f. 207.<br>Maulthier 288, 389. 415. 417.<br>Meer 384 f.                                                                                                                                                                                                                             | Dennis, Bebentung bes Worts 306. 352 f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Megalensia 94.                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Etymologie 349 f. — Zu Acanthus 308. 313. — Zu Mantua 341 f. — Augnral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Mellerium 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 313 Ru Mantua 311 f Nuarrals                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 9Danishitan 204                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | bedeutung bes Bogets 304 f. :- Alter und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Memphien 394.                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Westerland 244 Western COO.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Meretricium æs 100.                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Baterland 341. — Ruhend 338. — 2163. Büßer und befreit 395 f. 409 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Mergus 355 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Buger und befreit 395 f. 409 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Meta 164, 23 242,                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Donffen 3 328. 345. 359. 415.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Metroon 205.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Debivus 15, 309, 8, 343                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Milas 45 975 f 390 398                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Sel 86 96 975 417                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Mildas 19, 949 1, 990, 900,                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Odimaia 440 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Mincius 232.                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Deigiberg 149, 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Minotaur 130.                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>Daming 363.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Mohn 146.                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Olympia 236 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Molioniben 14 82 154 158 225 is sanala                                                                                                                                                                                                                                                                           | Omphis 344.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Wank Parhaffuin w hom Whethe 61 76 1 79                                                                                                                                                                                                                                                                          | Omphalos 106f 309 418f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Mer 384 f.  Megalensia 94. Mellarium 52. Memphiten 394. Meretricium æs 188. Mergus 355 f. Meta 164. 23 242. Metroon 205, 5. Midas 15. 375 f. 380. 386. Mincius 232. Minotaur 130. Mobn 146. Molioniben 14. 82. 154. 158. 225 f. Mond, Berbältnig zu bem Weibe 61. 76 f. 79. 90. 102. 112. — Lobesbebeutnung 112. | Omphalo 1001. 000. 4101.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 90. 102. 112. — Deboesbebenning 114.                                                                                                                                                                                                                                                                             | Omphale 107.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 90. 102. 112. — Cobesbedeutung 112.<br>118. — Berhaltniß zu dem Waffer und den                                                                                                                                                                                                                                   | Ονοσκελίς 387.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Sümpfen 81. 118. 325 Mondregion                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ονου πόκαι 306.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Sümpfen 81. 118. 325. — Membregion<br>der Bergänglichkeit 118. — Der Brofer-<br>pina 114. — Stille 119. — Stufe des Che-                                                                                                                                                                                         | Büßer unb befreit 395 f. 409 f.  Obvisen 322. 345. 359. 415.  Octivus 15. 309, 8. 349.  Oct 86. 96. 97 f. 417.  Octivus 363.  Olympia 236 f.  Omphis 344.  Omphalos 106 f. 309. 418 f. 181  Omphalos 107.  Ovoσκείς 387.  Ovoυ πόκαι 306.  Ops 190.  Opiker 209.  Orpheus 402.  Orest 177. 217. 278. 390, 2. 418.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| wine 114 Stille 119 - Stufe hed Whee                                                                                                                                                                                                                                                                             | Oniker 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| pind 114 Cital 117 Cital 445 1874                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ombous 400                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| rechts 202 f. — Monogablen 237, 297.                                                                                                                                                                                                                                                                             | Orpheus 402.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| rechts 202 f. — Mondzahlen 257. 267.<br>284. — Biga 81. — Mittelsinse 113. 122.                                                                                                                                                                                                                                  | Orest 177. 217. 278. 390, 2. 418                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Monile 69. ecclesiæ 86, 2.<br>Moneta 58. 213. 214                                                                                                                                                                                                                                                                | Oscilla 52. 113, 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Moneta 58, 213, 214                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>Οσιον 159 f.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Moth 99 339 351 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ofiria 61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Managine 600                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Overlie 215                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Moneta 58, 213, 2143<br>Moth 22, 332, 351, 3.<br>Mummius 286.<br>Mundus 128.<br>Murtia 215, 229, 231, 311<br>Mufdel 51, 127.                                                                                                                                                                                     | Orpheus 402. Orest 177. 217. 278. 390, 2. 418. Oscilla 52. 113, 4. Odiov 159 f. Ofiris 61. Ovatio 215.  Padius 391.  Padifen 14. 15. 174. 308. 360.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Mundus 128.                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | , with the state of the stage of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Murtia 215, 229, 231, 311                                                                                                                                                                                                                                                                                        | managang a f A S H J C R JA JA JA Tily                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Maridel 51, 127.                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Fadus 391.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Mutter, Borberrichen über ben Bater 110. 130.                                                                                                                                                                                                                                                                    | Paliten 14. 15. 174. 308. 360.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 332. — Mutterabstammung 416r - Mut-                                                                                                                                                                                                                                                                              | Balme 57, 4, 361, 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 552. — Millietachamming 12                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Pamylia 249                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| terrecut 216 f. 397 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Pandague 201                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| terrecht 216 f. 397 f.  Mutunus 351.  Westerinus 99.331.                                                                                                                                                                                                                                                         | Patitien 14. 15. 174. 308. 360.  Palme 57, 4. 361, 1.  Pamylia 249.  Pandarus 201.  Pandarus 201.  Pandora 68.  Pandora 68.  Parrai 65. 309.  Patrai 65. 309.  Patrai 65. 309.  Patrai 153. 227.  Pad 360                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>Mindrigus 90.5331.</b> [45] [33] [44] [33]                                                                                                                                                                                                                                                                    | randora bs.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Bapprus 329.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Mosferien, orphische und bacchische 19, 2.  Ursprung 11, 2. — Ihre höbere Lebre 32.  44, 73, 74, 99, 105, 121, 145, 200, 242.                                                                                                                                                                                    | Patrai 65, 309.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 11 france 44 9 Chra hohere Rehre 32                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ratrizier 180 206 220                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| utipring 11, 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Menalus 153 227                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 44. 73. 74. 99. 105. 121. 145. 200. 242.                                                                                                                                                                                                                                                                         | D-1 260                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 213 254 296 3981, 4011, — Cumout 30.                                                                                                                                                                                                                                                                             | Pel 360.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 72 129 Stat 182 312 - Eanten 84.                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Belasger 35%.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Occupant OF F Commandiana har Ginber 85                                                                                                                                                                                                                                                                          | Belopiden 172. 237.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Schwen 199 Berhalten in benfelben 211                                                                                                                                                                                                                                                                            | Penelope 14, 35, 70, 323, 360, 411, 2, 415,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Peneus 322 360.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 402.                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Dania 66 187                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Mythus, Berhaltniß jum Symbol 46-48.                                                                                                                                                                                                                                                                             | Pel 360.  Selasger 357.  Selopiben 172. 237.  Penelope 14. 35. 70. 323. 360. 441, 2. 415.  Penelope 322. 360.  Penia 66. 187.  Inplos 34. 56. 61. 117. 191, 3. 432. 336.  339. 344. 349 360. 361. 404.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Пулос 34. 50. 01. 117. 191, 3. рас. 330 д                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| A No roll                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 339, 344, 349-360, 361, 404 V The entroit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Mart 7 119 120 330 332 VIX months                                                                                                                                                                                                                                                                                | Πηνέλοψ 35. 323. 360.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Wash 199                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Pentagramm 264.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Macaretta en                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ### 192   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   193   19 |
| neuderdorsen en.                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Exchine one and ser is feet that will have                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

Perenna 362 f. 366. Perseus 58, 115, Peucetius 60. First 14, 153, 227, 230, 232, 233, 321, 330, 2fing 202, 212, Phalæ 223, Phœnix 108 f. Phormio 327. 328. Φύσις 266. Piger 353. Pileus 5. 190. 191. Pisistratus 199. Plastene 174. 310. Plebejer 180. 206. 209. 216. 223 Plures 370. Plutarch, geweiht 405, 2. Populus Romanus Quiritium 208. 209. Bompeianische Wandgemalbe 147 f. Roseidon 160. 168. 172. 230. 251. 252. Prætor 209 f. Brianus 19, 4. 375. 377. 381. Broctiden 309, 8. Protefilaus 38 f. Protogonos 151. 153. Psyche 29. 77. 93 f. 202. 252. 330. 415. Psygmeen 322.

#### Quinquatria 257. 279.

Mab 17. 39. 145, 2. 231. 233. 241. 415. Rechts 172 f. 233. Regenbogen 293. Rebe 364 f. Reinigung 55. 104. Rhampsinit 174. 178. 309. 311. Ring 177. Rom 186, 1. 281. 286. Romulus 15. 157. 158. 237. Roth 292 f. 294 f. 303. 385. 413. Rutuli 356.

S. Præfix 326.
Sacrum 159 f.
Sakaia 199.
Salus 150.
Salis 101, 4. 180, 1.
Samos 358.
Samfon 382 f.
Sanctum 159 f. 206. 208.
Sari 34. 326.
Sarophagbilder, Berhältniß zu scenischen Aufführungen 47. 48.
Sardis 367, 1.
Saturnus 368 f.
Satye in den Gräbern 292, 2.
Schall 257, 6.
Schalt 67, 1.

Edjati 165. Edjild 287, 1. Chilbfrote 33. 361, 1. Edilaf 16, 2. 17. 162. Edilamm 191, 3. 322. Edilange 52. 96. 131 f. 138. 140. 144. 145 152. 154 f. 361, 1. 416. 418. f. Echleier 71. 309. 312. Schnede 361, 1. Zyowois 201. 319. 339. 359. Zyowiov 316. Eduh 136, 1. 209. 231, 1. 389, 2. Edivan 33. 142. 358. 361, 1. Edwarz 5.—8. 84. 106. 109. 118. 226. 294. 295. 321. 371. 376. Edirefel 55. 105. 133. Edwein 147. Communication (1916) 339. Στβασμός 272 j. 284. (2016) 256, 2. 278. 279. (2016) 52. 308. 313 f. 326. 327, 1. 328. 370. j. Seja-Segetia 229. Septentrionalis 173. Sich 61. 395. Sieben 238. 245 f. 269 f. 272 f. 281 f. 291, 3. Eigalion 335. Silen 377. Silentium 334. 335. 364, 3. 417. Silvanus 201. Simulatio in sacris 51 f. Sinister 173. Sirenen 174. 370. Sisyphus 305 Cohii 151. 198. Conne 81. 103. 108. 180. 230. 284 j. Soranus 342. Σωμα 77. 252. Σπαρτοί 336. 343. 347 f. Spartum 317. 327. Σπερχείος 348. Ephin: 336. Sphaira 125. Spiegel 129, 1. Spinbel 308, 309. Sporium 188, 205, 317. Spurius 219. 326. Stercutus 351. Sterne 32. 44. 73. 146. 149. 271. f. 282 f. 247 f. 296. Stier 130. 346. Stinula 66. Storch 355 f. 415. Strafen ber Unterwelt 405. Strauß 50. 141. 336. Sumpf 34. 81. 142, 2. 158. 191. 322. — Sumpf-pogel 355 f. — Sumpfpflanzen 186. 316 f. 325. 328 f. 339. 357, 2. 375. 376, — Berhältniß zu hetarischer Geschlechtsmischung 92.

186. 317 f. 325 f. — Mutterthum 340, 1. Shllabarium in Grabern 290. Symbol, Wesen und Bedeutung 46-48. -Im Recht 161. — Physisch-natürliche Grund-lage 307. 408. Spria 166. 308. Spring 330. Tacita 364, 3. Zänien 6. 83. 84. 106, 309. Tag 270 f. 274 f. Tages 151. Talos 79. 80. Tanaquil 156. 174. 308. Tantalus 305. Tanz 182, 2. 248, 1. 283. 290, 1. Tararippus 242. 295, 1. Tarchutius 14. Tarutius 157. Tau 311. Taube 157. 170. Teirefias 342 f. 348. Τελευτή 399, 1. Telete 30. 31. Telesphoros 148, 278 f. Tenedos 361, 1. Terentus 363. Terminus 164. 207. Tertrices 308. Themis 88. 106. 170. 418 f. Φεσμός 206. Thefenis 66. 131. Thiernatur 311. 385. Thräne 55,10. 59. 180. 384 f. Thron 15. 190. Thurm 207. 364. Thyatira 232. Thuest 37. Tigillum sororium 311. Tipo 390. Tob, Gehilse bes Lebens 226. 242. 336. 371. Tobte, Demetrier 63. 174. — χρηστοί 63, 2. — 371 f. — Gin Sieg 289. Töpferstochter 321. Eriquetra 254. Erompete 56. 161. 162. 385. Túlos 223. 359. Turnus 359. Tutela-Philotis 195, 1. Tutilina 229. Tyndariden 24, 4. Typhon 295. 372. 383, 4. f. Tyrrhener 359. Ungerade 3ahl 173, 2. 254. 337, 338. 391. Ultronea creatio 318. 319.

Besta 379 f. — 89. 90. 102. 195 f. 362. Vier 262, 5. 264. 270, 2.288. Virbius 231. 379. Vogel, ber Quadriga bes Circus verglichen 224. — Vogelmenschen 292, 1. — Als Seele. — Sumpsvögel 354 f. Bokale 285, 2. 290. — Als Bezeichnung bes. Wassers 345 f.

Basser 54. — Berbindung mit dem Feuer 55, 10
61. 82. 180. 227. — Warmes 56. 193. —

Wit Erde gemengt 61. 320. 395. — Bald männlich dald weidlich 62. — Bezeichnungen 83. 117. — Als Keinigungsmittel 104. —

Lage der Gräder daran 117. 233. 333. —

Beweglichkeit 153. 227. — Träger der Freibeit 194. 198, 2. — Ihm entsprechen die Botale Al, D, II, J 345 f. — Beitrennen muser 231 f. — Zeugend 320. 324. 333. 344 f. — Der Sonne übergeordnet 321. — Haarooffer 326.

Peden 44. 45. 84. 105. 169. 174 f. 308 f. 360, 1. 376. 417.

Mehneld 311.

Meid, in den bacchischen Mosterien 26. 64. — χωρα γενέσεως 51. 81. 127. 390. — Todesstätte 91. 116. 129. 143. 153. 173. 390 f. — Berthältniß zu dem Monde 79. — Stosstätte 91. 116. 129. 143. 155. 173. 390 f. — Berthältniß zu dem Monde 79. — Stosstätte 91. 116. 129. 143. 155. — Berböltnig kalden Moster 26. 65. 87. — Weibliche Kleidung der Männer in den dachischen Mosterien 26. 65. 87. — Weiblichen Mosterien 26. 65. 87. — Weiblichen Mosterien 26. 65. 87. — Weiblichen Togenschaft zugleich 336. — Mutter und Jungfrau zugleich 95. 102. 362. — Ruhen 153. 190. — Bewahrend 156. 157. — Ursprung und Trägerin des Rechts 165 f. — Der Freiheit und Gleichkeit 189 f. 196 f. — Berföhnung und Frieden fistend 216. 217. — Beistigtend 216. — Confervativ 220. — Berrichend 77. 4. — Stellung zu Rom 220. — Ulnter dem Bilde einer wagrechten Linie 259, 390. — Als Fünfzahl 260 f.

Beile 5—8. 106. 109. 295.

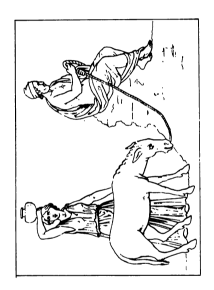
Bolle 9, 1. 190. 415.

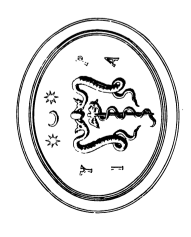
Seit 365 f. Beitrechnung 181. Jimmer 23, 5. 127. Bunge 334 f. 364 f. Bweizahl 154. 157. 158. 226. 264. 288. 311. 313. 371 f. Bwiedel 236. formure formules (C. Singe r Suct.





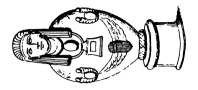




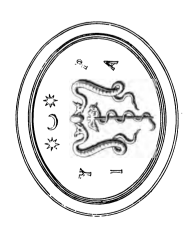




4 . • . 



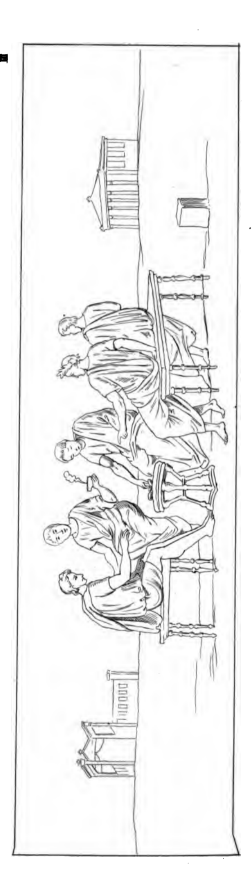




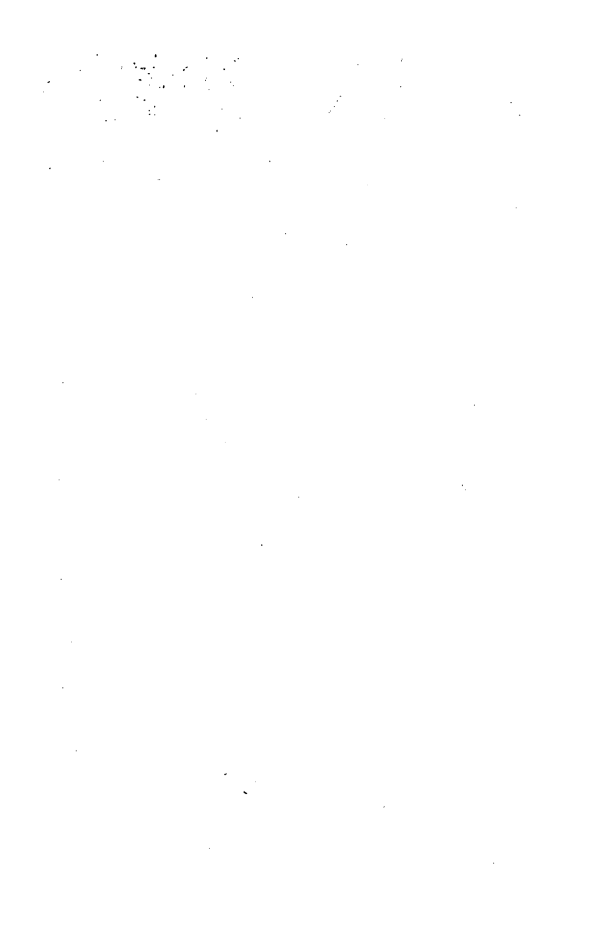


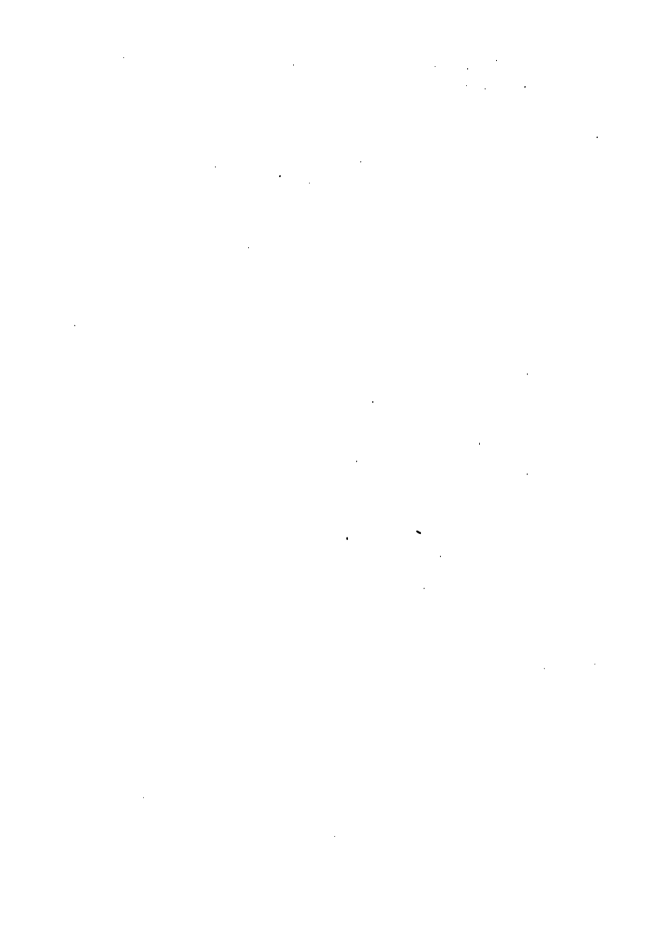
.

•









|  |   | · |   |
|--|---|---|---|
|  |   |   |   |
|  |   |   |   |
|  | · |   |   |
|  |   |   |   |
|  |   |   |   |
|  |   |   |   |
|  |   |   |   |
|  |   |   | • |
|  |   |   |   |
|  |   |   |   |
|  |   |   |   |
|  |   |   |   |
|  |   |   |   |



.

